
Volume 29, n. 2 (2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Veredas 

Revista de Estudos Linguísticos 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/veredas/index 

A história genealógica e a historicidade das ciências: aproximações e 
distanciamentos teóricos e filosóficos entre Foucault e Auroux 

 
The genealogical history and historicity of science: theoretical and philosophical 

similarities and differences between Foucault and Auroux 
 
 

Gleiton Matheus Bonfante1 
 

Universidade Federal Fluminense (Brasil) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Recebido em: 14 set. 2025 
Aceito em: 31 out. 2025 
 
 

  

 RESUMO 
 Esse artigo discute duas tomadas conceituais de história dentro da produção de conhecimento 

linguístico-discursivo: a genealogia e a historicização das ciências. Ao discutir o conceito de 
história nos trabalhos de Michel Foucault e de Silvain Auroux, o artigo se propõe a descrever dois 
caminhos possíveis para o estudo histórico no campo da linguagem e do discurso, comparando 
suas diferenças de perspectivas e ganhos éticos e epistêmicos. Entre as conclusões, pode-se 
assinalar que embora Foucault e Auroux se aproximem no interesse pelo acontecimento e no 
rechaço pela origem como fonte de sentido, eles se afastam em suas concepções de verdade, 
autoria e no que tange à continuidade/descontinuidade dos acontecimentos históricos. 

 PALAVRAS-CHAVE:  
 História e linguagem. Genealogia. Historicidade das ciências. Foucault. Auroux. 

  
 ABSTRACT 
 This article discusses two conceptual approaches to history within the production of linguistic-

discursive knowledge: the genealogy and historicization of the sciences. By discussing the concept 
of history in the works of Michel Foucault and Silvain Auroux, the article aims to describe two 
possible paths for historical study in the field of language and discourse, comparing their different 
perspectives and ethical and epistemic gains. Among the conclusions, it can be noted that 
although Foucault and Auroux are similar in their interest in ‘events’ and their rejection of origin 
as a source of meaning, they differ in their conceptions of truth, authorship, and the 
continuity/discontinuity of historical events. 

 KEYWORDS: 
 History and language. Genealogy. Historicity of sciences. Foucault. Auroux. 

  
 

 
1 E-mail: supergleiton@gmail.com | ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6828-508X. 
Agradeço à Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro (Faperj) pelo financiamento ao Pós-
Doutorado Nota 10, processo SEI-260003/019705/2022. 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/veredas/index
https://orcid.org/0000-0001-6828-508X


Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

2 

1. Introdução 
 
Com o interesse em pensar sobre a conjugabilidade do conceito de história às pesquisas dentro 

das ciências da linguagem, este artigo se propõe a explicar duas formas de compreender e 

empregar o conceito: a da História das ideias linguísticas, campo do saber que propõe o próprio 

conhecimento como fenômeno histórico, e a concepção genealógica de história de Foucault 

baseada nos escritos de Nietzsche. A partir desse interesse, o artigo é guiado por três questões 

acerca de Foucault e Auroux: Qual a concepção histórica de cada autor? Quais seus objetivos 

teóricos (Auroux) e políticos (Foucault)? Quais as decorrências epistemológicas de entreter essa ou 

aquela perspectiva, em relação ao conceito de: a. verdade; b. continuidade/descontinuidade da 

história; c. autoria; e, finalmente, d. a questão da origem? Apesar de perspectivas contrastivas 

frequentemente se organizarem através de um viés hierárquico, o propósito dessa comparação 

não é estabelecer um modo preferido, mas delinear duas diferentes possibilidades de pensar a 

história dentro da produção de conhecimento linguístico e discursivo, assinalando seus principais 

objetivos teóricos e políticos e quais as consequências epistemológicas de cada perspectiva. 

Foucault foi filósofo e se consagrou nos estudos linguísticos e literários propondo uma 

genealogia dos discursos, a morte do autor (1969) e lançando a linguagem ao infinito (2001). 

Auroux é filósofo da linguagem e historiador da epistemologia linguística, se consagrou na 

linguística propondo primeiro a escrita e depois os instrumentos linguísticos como tecnologias 

(1992). Ambos franceses e interessados pela produção de conhecimento e sua história, seus 

interesses e percursos singulares os levaram a perspectivas muito distintas, tangenciando também 

objetos sociopolíticos distintos: os discursos gramaticais e dicionarísticos em Auroux, os discursos 

médicos, jurídicos, psiquiátricos, da subjetividade, da sexualidade em Foucault. Embora diversos, e 

até divergentes, não resta dúvidas de que os objetos de inquérito de ambos os autores lidem com 

a relação entre discurso e governamentalidade: seja na gestão da vida para Foucault, ou na gestão 

das línguas em Auroux. Para tangenciar as percepções dos autores sobre a história e descrever 

como suas contribuições marcaram o campo de estudos linguísticos, o artigo prosseguirá da 

seguinte maneira: na primeira seção, “História e linguagem”, o artigo discute as concepções de 

história para os dois autores (seções 2.1 e 2.2). Em seguida, na seção “Decorrências teóricas e 

metodológicas das diferentes perspectivas históricas”, os autores são comparados quanto à cinco 

tópicos: 3.1 verdade; 3.2 autoria; 3.3 continuidade/descontinuidade; 3.4 acontecimento e 3.5 

origem como fonte de conhecimento histórico. Depois concluímos a discussão, ressaltando as 

diferenças nos projetos de conhecimento dos dois autores. Finalmente, o prólogo, que embora 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

3 

periférico ao texto, é sua espinha dorsal em termos de crítica, apresenta um convite a 

antropofagar esses autores por perspectiva anticolonial. 

 

2. História e linguagem 
 “A historicidade é assombrada.”  

Denise Ferreira da Silva, Homo modernus: para uma ideia global de raça  
 
“Diacronia” em oposição a sincronia inaugurou nas dualidades saussurianas uma cientificidade 

teórico-metodológica para o estudo histórico dentro do amplo campo de estudos que se 

interessam pela linguagem: sintaxe, léxico, discurso, morfologia, linguística românica. Saussure 

também influenciou o conhecimento histórico da língua e da linguagem ao recauchutar a proposta 

de arbitrariedade do signo já presente em Aristóteles (Auroux, 2009). A arbitrariedade do signo 

baseou ao longo de toda cultura científica uma homogeneidade perspectiva sobre a linguagem, 

critica Milner (2012). Penso que, em perspectiva teórico-metodológica, a arbitrariedade da 

significação, alude à arbitrariedade da história. Essa dupla arbitrariedade tem o potencial de 

afastar qualquer expectativa moral sobre a produção de conhecimento, sobretudo histórico. 

Ademais, essa solidariedade na arbitrariedade deixa ver uma certa bidirecionalidade entre as duas 

disciplinas. Magda Soares aponta que, de um lado a história pode ser recurso para estudar a 

linguagem. De outro, “a história encontra nas ciências linguísticas instrumentos para estudar a 

historicidade do homem” (Soares, 1998, p. 30-31). Retomando o linguista Eugenio Coseriu, Soares 

explica que “a linguagem ‘é forma mais fundamental da historicidade do homem’” (1998, p. 30). 

Investiremos nesse segundo argumento da relação entre linguagem e história. Porque não 

há, neste texto, um comprometimento com a história-disciplina, mas com a história-perspectiva-

de-observação-da-língua, é pacífico que a história oferece uma perspectiva privilegiada para a 

observação dos fatos sociais como as práticas discursivas situadas. Ambos interessados por 

perspectivas históricas, Foucault a toma como narrativa exercida pelo complexo saber-poder e 

Auroux (1992, 2008) a toma como elemento inalienável à prática do conhecer. Ademais, ambos 

defenderam que a prática da produção de conhecimento histórico, da linguística ou qualquer 

ciência deveria ser descritiva e não normativa. Auroux trabalha com saberes linguísticos que são 

múltiplos, enquanto Foucault procura multiplicar as fontes históricas de documento. Os 

documentos históricos que inspiram o trabalho de Auroux são as instituições da língua nacional: os 

monumentos que sustentaram sociedades inteiras do século XV em diante: dicionários, gramáticas 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

4 

e enciclopédias. Os documentos históricos de Foucault são eles mesmo um gesto genealógico, pois 

descontínuos, passam por  

história do procedimento penal, a evolução e a institucionalização da psiquiatria 
no séc. XIX, considerações sobre a sofística, sobre a moeda grega, ou sobre a 
Inquisição na Idade Média, o esboço de uma história da sexualidade, através das 
práticas da confissão no séc. XVII ou do controle da sexualidade infantil nos séc. 
XVIII-XIX; a demarcação da gênese de um saber sobre as anomalias, com todas as 
técnicas que o acompanham (Foucault, 1976, p. 262). 

 
Essa lista foi fornecida por Foucault para sistematizar e exemplificar os diferentes temas abordados 

por ele ao longo de um ano no Collége de France, em texto que versa sobre o potencial político da 

genealogia, perspectiva que abordamos a seguir. 

 

2.1 Qual a concepção histórica para genealogia nietzschiana-foucaultiana? 
 

A genealogia é um conceito que remonta a um desvelar de camadas de determinado evento 

histórico, um gesto que se propõe como “uma insurreição dos saberes antes de tudo contra os 

efeitos de poder centralizadores” (Foucault, 1976, p. 268) e que procura evitar “o risco de construir 

um discurso unitário” (Foucault, 1976, p. 271). É uma perspectiva histórica de investigação 

baseada em acontecimentos e que, por isso, não se organiza em torno de uma lógica 

supratemporal, mas vê nas rupturas e descontinuidades a própria essência histórica. 

No que se relaciona à língua, a genealogia pode ser ferramenta para analisar a sucessão de 

discursos, embates, pontos de irrupção e descontinuidades, silêncios e discursivizações, 

acontecimentos, ou como escrevi anteriormente, diferentes vontades de verdade (Bonfante, 

2022). Seu foco não é na soma das ocorrências ao longo da história, mas os acontecimentos 

irregulares que irrompem na vida discursiva-histórica. O conceito de genealogia é explorado por 

Foucault como uma forma de fazer história. Em texto permeado por Nietzsche, Foucault descreve 

a genealogia como “cinza; ela é meticulosa e pacientemente documentária” (Foucault, 1971b, p. 

55). Ser cinza é ser marca tanto de borramento e indiscernibilidade quanto de possibilidade. O 

cinza também é certamente marca de uma certa cegueira contemplativa totalitária que só as 

névoas podem propiciar. Por perspectiva decolonial, o cinza também é um signo de diversidade, 

multiplicidade. É ch’ixi (Cusicanqui, 2024), um projeto de saber. Em Um mundo ch’ixi é possível, 

Cusicanqui define ch’ixi como: “cinza com pequenas manchas de preto e branco que se misturam” 

(2024, p.207). O cinza/ch’ixi de Cusicanqui retornará no prólogo deste texto, por insistir que o 

passado colonial está no presente. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

5 

O cinza também me toca como um tipo de demora, de profundidade investigativa: a 

meticulosidade do tato com o papel a ser conservado, o cuidado documental, a própria exclusão. 

Para Foucault, a genealogia é marcada por um demorar-se: “marcar a singularidade dos 

acontecimentos longe de toda finalidade monótona; espreitá-los onde menos se os esperava e 

naquilo que é tido como não possuindo história”2 (Foucault, 1971b, p. 55) – o ínfimo, o irregular, o 

desprezível, o irruptivo. A proposta genealógica prevê despirmo-nos dos monumentos e auscultar 

a história na sua pequenez cotidiana, trágica e intestinal. O intestino talvez seja uma boa metáfora 

corporal para pensar a genealogia, visto sua rugosidade, seus labirintos de tripas e suas irrupções 

espontâneas da novidade que vaza. A genealogia se perde nas curvas e vãos das tripas, órgão que 

tem uma conexão direta com a cabeça, o funcionamento nervoso. O historiador foucaultiano 

revira as estranhas da história. 

Genealogia, segundo Foucault, se refere a “uma forma de história que dê conta da 

constituição dos saberes, dos discursos, dos domínios de objeto etc., sem ter que se referir a um 

sujeito, seja ele transcendente com relação ao campo de acontecimentos, seja perseguindo sua 

identidade vazia ao longo da história” (1977, p. 43). Em consonância com o trabalho foucaultiano 

sobre autoria, segundo o qual o autor se dissolve nos seus escritos, o historiador experiencia um 

aniquilamento de sua própria individualidade. Foucault emprega o sintagma “sacrifício do sujeito 

de conhecimento” (Foucault, 1971b, p. 82). Também é relevante pontuar que o uso genealógico da 

história se refere a um uso antiplatônico: genealogia é a libertação do sentido histórico da “história 

supra-histórica” (Foucault, 1971b, p. 80). Ao contrário, a história genealógica não teme ser um 

saber perspectivo. A genealogia ameaça o historiador tradicional do século XX, que trabalhava 

“escondendo seu singular rancor sob a máscara da universalidade” (Foucault, 1971b, p. 78). Ela faz 

reaparecer as descontinuidades que nos atravessam. Ela faz ver as descontinuidades que nos 

mutilam e recortam, dissolvendo identidade, capacidade de categorização, semelhança e 

divergência, contexto, tanto dos acontecimentos interpretados, quanto do historiador 

interpretante. “A história não descobrirá uma identidade esquecida, sempre pronta a renascer, 

mas um sistema complexo de elementos múltiplos, distintos, e que nenhum poder de síntese 

domina” (Foucault, 1971b, p. 82). A aposta foucaultiana é na impossibilidade de completude no 

 
2 Gosto de sugerir o terceiro volume da História da Sexualidade como um exemplo muito interessante de genealogia 
foucaultiana: um trabalho com textos históricos não ortodoxos que ele fez munido de grande interesse pelo sujeito e 
pelo discurso. Foucault centraliza sua análise sobre os sonhos eróticos e os discursos valorativos dos tipos de prática 
manifestada em cada sonho sexual. Ele começa sua elucubração pelo Manual dos sonhos de Artemidoro, para pensar 
toda uma gramática sexual mítica e masculinista em torno dos significados e presságios atrelados aos sonhos com 
certas práticas sexuais. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

6 

arquivamento, na apreensão parcial e narrativa da história, e na necessidade de conceber a 

narrativa histórica como instrumento de luta política.  

Sua aposta histórica parece se interessar mais pelo que escapa ao domesticado. “A 

genealogia é a história como um carnaval organizado” (Foucault, 1971b, p. 82). Com essa imagem 

que ele produz, pensamos num grupo de elementos escandalosos e destoantes que organizamos 

numa fila do banheiro químico na maior festa popular da América Latina. Uma ilustração possível 

ao método genealógico. A genealogia é parcial e profunda; ela dramatiza metodologicamente a 

incapacidade de síntese e a domesticação dos acontecimentos sob rótulos pacificadores, 

advogando o conhecimento histórico como recorte, como uma seleção. Ademais, a genealogia 

clama interesse pelo que irrompe, pelo que inflama, que acende, ela propõe a descontinuidade 

como lógica histórica e assevera que a verdade da história não antecede metafisicamente o mundo 

de que faz parte, mas é construída nele. 

 

2.2 Qual a concepção de História na tradição das ideias linguísticas? 
 

 “O passado não é história.”  
Colombat, Fournier e Puech, Uma história das ideias linguísticas  

 
Para Auroux, a história é uma espécie de sopro vital ou energização das ciências, sendo 

constitutiva de suas possibilidades de conhecer. Como ele escreve: “Uma ciência que não tem 

história é uma ciência morta, uma ciência que não existe mais. Os mortos não têm futuro” 

(Auroux, 2021, p. 11). O tempo para Auroux é constitutivo do conhecimento. “O tempo não é um 

meio passivo que forneceria o quadro das teorizações linguísticas. Ele não é uma simples 

‘cronologia’ (mesmo se a cronologia é indispensável ao historiador)” (Colombat, Fournier e Puech, 

2017, p. 37). O tempo por si só não abrange um domínio histórico, mas sua passagem e alteração 

da paisagem. “As características principais do domínio do objeto histórico são a emergência de 

novas entidades e a irreversibilidade das sequências emergentes, o que significa que esses objetos 

devem ter uma relação intrínseca com o tempo” (Auroux, 2021, p. 5) Em outras palavras, o correr 

do tempo é constitutivo à própria produção do conhecimento. 

No trabalho de Auroux, o conceito de história, sobretudo das ciências, não pode ser 

dissociado do conceito de horizonte de retrospecção. O filósofo da linguagem e historiador das 

ciências explica que horizontes de retrospeção se refere ao “conjunto de conhecimentos 

antecedentes” estruturados como copresentes em uma disciplina ou campo de saber. Auroux 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

7 

sugere que produção de conhecimento é um fenômeno atado a temporalidade. “[É] necessário 

tempo para saber” (2008, p. 141), de modo que a historicidade das ciências é constitutiva do 

próprio saber científico. Aquino (2024) explica que Auroux cunhou uma dupla conceitual: horizonte 

de retrospecção e horizonte de projeção para sustentar sua ideia de que “não há conhecimento 

instantâneo” (Auroux, 2008). 

Para Auroux (2008, 2021), que está explicitamente interessado na história das línguas e na 

história da produção de saberes sobre a as línguas, “a questão da história pode se resumir em uma 

questão de dimensões e de relações entre essas dimensões quando se constrói a representação 

histórica” (2021, p. 3). São as dimensões: a) um sistema de objetos (isto é, uma representação 

construída a partir do domínio de objetos); b) um parâmetro temporal; c) um parâmetro espacial; 

d) um sistema de parametrização externa ligando o sistema de objetos ao seu contexto; e) um 

sistema de interpretantes (Auroux, 2008; 2021).  

Ao contrário do carnaval genealógico, que dramatiza a incomensurabilidade e incapacidade 

de arquivamento por semelhanças, Auroux defende que o historiador deve estabelecer “linhas 

causais” (2011, p. 1), em uma narrativa que se proponha a ser explicativa. Na nota 204 da página 

137, Auroux (2008) escreve que “o historiador deve se esforçar para não recorrer à teleologia, ou 

seja, de explicar o passado pelo futuro. Deve utilizar a explicação causal que vai do passado ao 

futuro”. Pelo seu extenso trabalho sobre gramáticas e pela coesão temporal e causal empírica de 

suas aparições na Europa e demais partes do mundo, Auroux flerta teoricamente com a 

descontinuidade foucaultiana, mas não pode abrir mão de uma perspectiva cumulativa da história. 

Enquanto Foucault se aproxima microscopicamente de arquivos inesperados e os despe 

despudorado, Auroux se afasta secularmente da cena para fornecer uma perspectiva que abrange 

diferentes momentos históricos de monumentos3 linguísticos, costurados por um sujeito 

historiador. Enquanto Foucault mata o autor (1969) e pensa o sujeito como apenas o “nó de 

coerência” (1971a) do discurso, Auroux prescreve ao historiador uma tarefa, uma condução 

metodológica: “É necessário descrever não somente as relações de sucessão, mas também as 

relações de contiguidade” (Auroux, 2008, p. 139). Seus leitores corroboram propondo que o 

historiador deve “criar as condições para que a história seja efetivamente cumulativa e não cíclica” 

(Colombat, Fournier e Puech, 2017, p. 18). Cumulativo é um adjetivo que destoa “do projeto das 

genealogias desordenadas e fragmentárias” (Foucault, 1976, p. 270). Se por um lado, cumulativa 

parece sinalizar um corpo de conhecimento que admite sua expansão, que não recalca seu 

 
3 Como os instrumentos linguísticos, instituições, escola, centros de pesquisa etc. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

8 

horizonte de retrospecção, por outro, a cumulatividade recusa a repetitividade de um retorno 

cíclico. Como Foucault, Auroux acredita ser os produtos científicos de uma investigação histórica 

um dizer verdadeiro parcial, averiguável sob certas expectativas científicas. No entanto,  

 
isso não significa que a sua tarefa seja restituir a história real na sua ‘realidade’; 
esta não é mais atingível que a opacidade do mundo natural. O historiador, como 
todos os colegas cientistas, constrói representações teóricas susceptíveis de serem 
corroboradas/invalidadas por dados empíricos. Algumas são melhores que outras; 
todas são necessariamente parciais (Auroux, 2008, p. 151). 
 

Apesar de reconhecer a parcialidade da produção de conhecimento histórico, ou 

justamente por reconhecer sua parcialidade, Auroux reafirma seu compromisso com a produção 

de conhecimento ética e confiável, objetivo teórico e político principal do autor, conforme descrito 

por seus leitores:  

 
O papel do historiador das ciências da linguagem é, então, o de criar condições de 
uma reflexão informada sobre a epistemologia das ciências da linguagem, pela 
produção de informações confiáveis sobre teorias antigas, os conhecimentos que 
elas produziram, os conceitos que elas elaboraram; a forma sob a qual os 
problemas foram colocados e conhecidos; ou, ainda, alargando um pouco a 
problemática sobre as questões mais gerais e mais fundamentais. Como os 
gramáticos e linguistas concebem seu objeto em tal momento? Como foram 
apreendidos e concebidos os fatos e os dados, as regras ou as leis que os 
organizam. Ou, ainda, como foram distinguidos o possível e o impossível de língua, 
o que se pode dizer ou não se pode dizer e por que? Como foram definidas as 
condições de validação das descrições (Colombat, Fournier e Puech, 2017, p. 18-
19). 
 

A principal característica do projeto de conhecimento histórico de Auroux é ser marcado 

por rigor científico. Já que a historicidade sustenta o projeto de conhecimento linguístico de 

Auroux e a área da História das ideias linguísticas, a perspectiva histórica passa a ser a 

materialização do próprio rigor científico. 

 

3. Decorrências teóricas e metodológicas das diferentes perspectivas históricas 

 

Nas próximas cinco subseções, são comentados cinco conceitos-questões, em torno dos quais as 

perspectivas históricas dos dois autores se afastam ou se aproximam. As diferentes perspectivas 

sobre eles serão tratadas como decorrências práticas das posições teóricas específicas, ou mesmo 

de um projeto político. Os conceitos-questões são a verdade, autoria, 

continuidade/descontinuidade, acontecimento e origem. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

9 

 

3.1 A questão da verdade 
 

“A verdade cura quando dita a tempo”  
Michel Foucault, História da Sexualidade I 

 

A questão da história se coliga indelevelmente à questão da verdade, não como relato mas como 

desejo. Não apenas porque a verdade é um efeito histórico e fruto de um regime de verdade, que 

também é historicamente organizado, mas, sobretudo porque o entendimento de história 

condiciona um entendimento de verdade: por uma perspectiva histórica da genealogia 

foucaultiana, a verdade existe, mas é “deste mundo; ela é produzida nele graças a múltiplas 

coerções e nele produz efeitos regulamentados de poder” (Foucault, 1977, p. 52). Já para a história 

cumulativa que depreendo de Auroux e da História das ideias linguísticas não pode haver verdade. 

“[A] verdade não tem história, e, então, importa-nos pouco saber datar sua aparição” (Colombat, 

Fournier e Puech, 2017, p. 20). A verdade mundana em Foucault tem seu contraponto em Auroux 

na verdade lógico-objetiva, ou seja, no conceito de conhecimento científico, e portanto um 

produto de uma aplicação teórico-metodológica. 

Embora tenha escrito em outro lugar que “Conhecimento e verdade não estão 

necessariamente comprometidos. O conceito verdade tende a ser autoritário, enquanto o 

conhecimento pode ser libertador, e potencialmente desmoralizador” (Bonfante, 2022, p. 3), aqui 

vou tratar conhecimento e verdade não como sinônimos, mas como pares complementares que 

opõe o pensamento de Auroux e Foucault. A oposição entre esses dois termos antes de semântica 

é metodológica: prevê estabelecer uma discussão teórica. Assim, Verdade figura mais no 

pensamento de Foucault, que nos anos 60 defendia que “o filósofo deve dizer o que há” (Foucault, 

2023, p. 4), e conhecimento figura mais no pensamento do filósofo da linguagem e historiador das 

ideias linguísticas, Auroux, e seus leitores.  

Na comparação das tomadas teórico-filosóficas de Auroux e Foucault, ressalto então duas 

questões quanto à verdade. Primeira questão de comparação é o posicionamento dos autores em 

relação a um regime de verdade: enquanto a abordagem histórico-científica de Auroux e leitores 

abraça a necessidade de nos aproximarmos de uma concepção lógico-científica da verdade, que 

em outras palavras se refere ao conhecimento científico, o trabalho de Foucault com a história se 

afasta da tradição lógico-científica para explorar as dimensões éticas e políticas da prática do dizer-

verdadeiro.  



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

10 

A segunda questão a ser ressaltada é a conceitualização da noção de conhecimento 

histórico: “É que o saber não é feito para compreender, ele é feito para cortar” (Foucault, 1971b, p. 

73). Enquanto para Foucault, o conhecimento é subtração, para Auroux e leitoras é soma;4 

entender a história como perspectiva moldada pelo tempo que passa é o que atribui densidade a 

sua historiografia única. Para Foucault, a história como tempo decorrido é indiferente ao sentido 

histórico que culmina em erupções avulsas, acontecimentos que irrompem a calma da história. 

Auroux pretende conhecer e estabelecer um método para conhecer historicamente. Foucault 

pretende destruir o método histórico, focando na densidade comprimida de cada acontecimento. 

É possível dizer que enquanto Auroux procura edificar uma metodologia segura para produzir 

conhecimento histórico, Foucault se lança a desconstrução de qualquer edificação teórico-

metodológica.  

Assim, podemos explicar que verdade em Foucault é um conjunto de procedimentos: 

 

Por ‘verdade’, entender um conjunto de procedimentos regulados para a 
produção, a lei, a repartição, a circulação e o funcionamento dos enunciados. A 
‘verdade’ está circularmente ligada a sistemas de poder, que a produzem e 
apoiam, e a efeitos de poder que ela induz e que reproduzem. ‘Regime’ de 
verdade (Foucault, 1977, p. 54). 

 

Enquanto para Auroux, ela é um paradoxo que embora não exista, pode ser reconhecido 

como algo positivo, que faz algo como cintilar, guiar. Para Auroux, a verdade é um paradoxo de três 

termos: “é a mesmo para todos (universalidade)” (2008, p. 127), porém possui uma materialidade 

própria que presentifica o corpo e, finalmente também é “intangível (aquilo que é verdadeiro é 

sempre verdadeiro)” (2008, p. 127). Os paradoxos afetam “a ciência”, concebida por Auroux como 

“um fenômeno social (coletivo) ao qual se pode atribuir três componentes: teórico, prático e 

sociológico” (Auroux 2008, p. 129). No entanto, o fato de ela ser confiável como um parâmetro 

social de conduta sábia sugere que, de alguma forma, esses paradoxos sejam superados. E para 

Auroux as respostas da produção de conhecimento científica sobre seus paradoxos foi a 

organização de comunidades científicas que são normativas, recorrem ao conhecimento por pares, 

e são exclusivas; excluem, não sendo acessíveis. Assim, a cara do conhecimento é fornecida pela 

própria comunidade do conhecimento, dentro de uma sociedade do conhecimento altamente 

dependente de uma “burocracia científica. Para a sociedade do conhecimento, a ciência não é, em 
 

4 Uma soma que permite aumentar a predizibilidade, fazendo um paralelo com a atual economia extrativa dos dados a 
que estamos submetidos, para ressaltar como ela fornece ao capitalismo uma perspectiva lógico-objetiva. Em outras 
palavras, é necessário suspeitar do lógico-objetivo. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

11 

primeiro lugar, um valor da nossa relação ética com o mundo” (Auroux, 2008, p. 134). Já para 

Foucault, a ética seria o limite da verdade. 

 

3.2 A questão da autoria 

 

Em Foucault, o autor se afoga no discurso em que está imerso, perseguindo sua “identidade vazia 

ao longo da história” (1971a, p. 43). O vazio, o vácuo, a ausência habitam o pensamento sobre 

autoria em pensadores franceses como Rolland Barthes, Stephane Mallarmé, Jacques Derridá, 

Michel Foucault. Até Butler, norte-americana, leitora deles e ícone de uma contemporaneidade 

intelectual, alude ao assujeitamento, como potencial explicativo para relação entre sujeito e 

discurso. Este vazio, essa clivagem subjetiva no texto, é uma marca da reflexão desses autores na 

composição de uma crítica literária menos interessada no autor como ponto de convergência da 

obra do que no texto em si. Já ali, a autoria deixava de ser sobre o autor. Em A ordem do discurso, 

Foucault reduz o autor a um “princípio de agrupamento do discurso, como unidade e origem de 

suas significações, como foco de sua coerência” (1971a, p. 26). O autor para Foucault, forneceria a 

inquietante linguagem “sua ficção de unidade, seus nós de coerência, sua inserção no real”. 

(1971a, p. 28). O sujeito é subordinado ao discurso que tem poderes coercitivos e regras de 

entrada e permanência. Este abandono do autor às forças discursivas se reflete também na sua 

metodologia histórica, que passa a recusar o próprio historiador, dos discursos ou não. Não recusar 

o seu trabalho, mas sua autoridade. Nesse sentido, o filósofo sacrifica o “o sujeito de 

conhecimento” (Foucault, 1971, p. 82). Sem, no entanto permitir a história efetiva, ou genealógica 

temer ser um saber perspectivo. “É um olhar que sabe tanto de onde olha, quanto o que olha. O 

sentimento histórico dá ao saber a possibilidade de fazer, no movimento de seu conhecimento sua 

genealogia” (Foucault, 1971, p. 76). 

Na História das ideias linguísticas a questão de autoria se volta para a produção de 

documentos históricos que incidem na língua, sobretudo os monumentos linguísticos, como 

dicionários, enciclopédias e gramáticas. O domínio da língua, capacidade crucial para o gozo de 

uma cidadania humanista se torna então arma nos embates entre língua colonial e língua nativa 

(Rodriguez-Alcalá, 2011; Mariani, 2008). A autoria da gramática ou do dicionário bilíngue marca o 

poder da língua no binômio: falar/ser falado, denotando contornos especiais de importância à 

nacionalidade dos descritores da língua. Essa orientação quanto a apropriação autoral brasileira da 

produção de instrumentos linguísticos tem guiado o emprego do conceito de descolonização 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

12 

linguística, que sinonimiza a produção de saber metalinguístico com a apropriação de uma língua 

(Orlandi, 2007, p. 15). Horta Nunes explica: “São marcas de um país de colonização, no qual a 

assunção da autoria às vezes fica apagada” (2008, p. 116). Para Horta Nunes, a autoria é uma 

forma de manifestação política, assim como o próprio fazer científico: “ao fazer história das ideias 

linguísticas, estamos lidando com diferentes formas de política linguística que se apresentam nas 

teorias, nos instrumentos linguísticos, nas instituições, nas formas de autoria” (2008, p. 120). 

Assim, enquanto as leitoras e leitores de Auroux pensam autoria do saber metalinguístico 

como motivo de embate político, Foucault tende a desprezar o autor como origem ou limite das 

possibilidades de sentido que sua obra ensejam. 

 

3.3 Continuidade/descontinuidade  

 

A verdade possui uma continuidade histórica, um tipo de coesão e coerência com o tempo. O 

elemento coesivo que costura a história ao seu significado que é limitado pelo tempo é o discurso, 

o qual “nada mais é do que a reverberação de uma verdade nascendo diante de seus próprios 

olhos” (Foucault 1971a, p. 49). O nascimento que irrompe deve ser o sentido tomado como 

sobressalente aqui. A continuidade da história é descrita, pelo Foucault genealógico não apenas 

como estéril, mas como violenta, condenando as metodologias organizativas: “o respeito às 

antigas continuidades torna-se dissociação sistemática” (Foucault, 1971b, p. 86). A 

descontinuidade em Foucault é muito invocada como um modelo metafórico-explicativo do 

próprio acontecimento: “O verdadeiro sentido histórico reconhece que vivemos sem referências 

ou sem coordenadas originárias, em miríades de acontecimentos perdidos” (Foucault, 1971b, p. 

74). Foucault nos liberta de certo sentido histórico, passado por gerações, ele nos isola num 

momento de acontecimento, quase que como um retrato sincrônico, para usar um conceito 

saussuriano. Ademais Foucault propõe a descontinuidade como um objetivo incontornável do 

saber histórico: “A história será efetiva”, quando “se obstinar contra sua pretensa continuidade” 

(Foucault, 1971b, p. 73). Foucault propõe, à sua maneira, um deslocamento na prática histórica: 

resistir ao coeso, ao unânime, ao categorizável e descobrir-se na desordem potencial do dizer-

verdadeiro. Também na sua teorização sobre os discursos, a descontinuidade está em Foucault: Em 

A ordem do discurso (1971a) Foucault estabelece 3 princípios discursivos, dentre os quais o 

primeiro é a Descontinuidade: “os discursos devem ser tratados como práticas descontínuas, que 

se cruzam por vezes, mas também se ignoram ou se excluem” (1971a, p. 52-53). O segundo 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

13 

princípio seria o da especificidade, ilustrado com o conselho de “não transformar o discurso em 

um jogo de significações prévias” (1971a, p. 53). E o terceiro é a Regra da Exterioridade, “a partir 

do próprio discurso, de sua aparição e de sua regularidade, passar às suas condições externas de 

possibilidade, aquilo que dá lugar a série aleatória desses acontecimentos e fixa fronteiras” (1971a, 

p. 53). 

Ao contrário de Foucault, Auroux não pode abrir mão tão facilmente da continuidade da 

história, tanto pela sua experiência empírica com gramáticas, quanto porque a história assume a 

função de rigor científico em sua teorização. Certamente Auroux não entretém uma visão ingênua 

da continuidade histórica. Ao contrário ele admite o poder criativo do seus cortes, segmentações e 

apagões, queimas de arquivo. Para ele, o “esquecimento possui uma função criativa” (Auroux, 

2008, p. 151). Também não é correto sugerir que Auroux defendia uma história contínua ou 

ignorava o caráter disruptivo do acontecimento. Em seu trabalho, a continuidade é uma 

decorrência quase automática da acumulação de arquivos e discursos, do olhar histórico em si. 

Com maior número de dados, maior a predizibilidade dos fatos linguísticos e discursivos e a maior 

capacidade de síntese histórica. Esses desejos informam a empreitada lógico-objetiva da produção 

de conhecimento, posição que ocupa Auroux. 

 

3.4 O interesse pela noção de acontecimento  

 

Acontecimento e continuidade. Conceitos em oposição fundamental no trabalho conceitual de 

Foucault (1971b) sobre Nietzsche e sua perspectiva genealógica sobre história. Como Foucault 

explica, Nietzsche estabelece uma distinção entre história efetiva (Wirkliche5 Historie) e história 

tradicional, no que tange à obstinação “contra sua pretensa continuidade” (Foucault, 1971b, p. 

73). A ‘efetividade’ ou realidade da história visa reintroduzir o descontínuo em nossa percepção 

histórica e em nossas subjetividades. Nesse sentido, a história tradicional se coligaria a um desejo 

de continuidade que atropelaria o interesse pelo acontecimento que irrompe na sua unicidade. 

“Há toda uma tradição da história (teleológica ou racionalista) que tende a dissolver o 

acontecimento singular em uma continuidade ideal” (Foucault, 1971b, p. 73). A genealogia 

 
5 Embora “wirkliche” possa ser traduzido por “efetivo” e eu siga aqui a tradução proposta no Microfísica do poder para 
facilitar a consulta na obra, acho essa tradução problemática. “Wirklich” é um adjetivo que remete a “verdadeiro”, 
“real”, “factual”. Acredito que a oposição que Nietzsche sugere não realça a efetividade das diferentes abordagens de 
história, mas a sua realidade e pertinência. O que está em jogo para Nietzsche, penso, é uma avaliação moral de dois 
tipos de postura diferentes em relação à história: o real e o falso. Quero pontuar essa questão, pois, apesar dos meus 
esforços de contenção, o termo “história efetiva” permeou todo este texto. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

14 

foucaultiana “faz ressurgir o acontecimento no que ele pode ter de único e agudo” (Foucault, 

1971b, p. 73). O acontecimento deixa ver as forças do acaso e da incomensurabilidade que agem 

na história, apesar de nossos cortes normalizadores. 

 

É preciso entender por acontecimento não uma decisão, um tratado, um reino, ou 
uma batalha, mas uma relação de forças que se inverte, um poder confiscado, um 
vocabulário retomado e voltado contra seus utilizadores, uma dominação que se 
enfraquece, se distende, se envenena e outra que faz sua entrada, mascarada. As 
forças que se encontram em jogo na história não obedecem a uma destinação, 
nem a uma mecânica, mas ao acaso da luta. Elas não se manifestam como formas 
sucessivas de uma intenção primordial; como também não têm aspecto de 
resultado. Elas aparecem sempre na álea singular do acontecimento (Foucault, 
1971b, p. 73). 

 

Embora não seja possível sustentar que ambos entendem acontecimento da mesma forma, 

no âmbito da continuidade/descontinuidade. Não seria difícil sustentar que, à sua maneira, Auroux 

fez uma genealogia dos instrumentos linguísticos em seu trabalho histórico sobre a gramatização. 

O surgimento e multiplicação de gramáticas, dicionários e enciclopédias foram tratados como 

acontecimentos discursivos, pontos de irrupções que marcaram profundas transformações na 

forma de conhecer a língua e de governo da vida. “As grandes transformações dos saberes 

linguísticos são, antes de tudo, fenômenos culturais que afetam o modo de existência de uma 

cultura do mesmo modo que dela procedem” (Auroux, 1992, p. 29). E, de fato, afetaram. 

Também é possível considerar o trabalho de Auroux sobre gramatização como um gesto 

genealógico se concordarmos que ele “não se desvia dos acontecimentos; ao contrário, alarga sem 

cessar o campo dos mesmos; neles descobre, sem cessar, novas camadas, mais superficiais ou 

mais profundas” (Foucault, 1971a, p. 55). Apesar dessas proximidades, Auroux vê os 

acontecimentos como estendidos, e vê sua sucessão como a própria definição da história. Para 

Auroux, o conhecimento histórico é composto pela observação de uma procissão de 

acontecimentos, o conceito de acontecimento estaria no cerne do que a história é: 

 
O historiador não pode se contentar em utilizar uma temporalidade extrínseca, o que 
significa dizer que as representações que constrói situam simplesmente os seus objetos 
(que são eles mesmos representações) num quadro temporal, numa cronologia, ainda que 
essa cronologia seja a condição mínima da história. Os conhecimentos não são 
acontecimentos e, por conseguinte não tem data; são os seus eventuais aparecimentos 
que têm (Auroux, 2008, p. 137). 
 

Vejam como Auroux distingue os conhecimentos em si de seus aparecimentos. Pela 

perspectiva histórica de Auroux são os aparecimentos históricos que são tomados como 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

15 

acontecimentos, ou seja, os acontecimentos em si são absorvidos pela historicidade do 

conhecimento. 

 

3.5 O rechaço da origem 

 

A origem é uma ficção útil. Se pensarmos na linguística disciplinar e disciplinada, por exemplo, foi 

convencionado pontuar seu início no trabalho de Saussure, convenção que ignora tradições de 

reflexão metalinguística em diversas culturas. Para Foucault a origem não existe, pois não existe 

continuidade. O gesto genealógico discute acontecimentos que irrompem no tempo, sem serem 

passíveis de serem remetidos ao passado originário ou a um foco de proveniência. Seguindo 

Nietzsche, Foucault critica as três definições alemãs para origem que ele considera rasteiras: 

Herkunft, Ursprung e Entstehung. Propondo em seu lugar um fazer histórico não ontológico, que 

ao contrário de perseguir uma suposta origem no presente e futuro, se interessa pelo 

acontecimento, esparso e descontínuo. 

Embora Auroux proponha que latim teve um papel propedêutico na gramatização do 

mundo e que “sem a tradição gramatical latina […] não haveria simplesmente o que chamamos 

hoje de linguística” (1992, p. 45), admitindo um certo começo histórico para a gramatização, ele 

também desconfia de qualquer origem (Herkunft, Ursprung e Entstehung), pois, em minha leitura, 

ele abraça uma postura de desejo de origem como ficção útil: “Quando falamos de origem, não se 

trata evidentemente de um acontecimento, mas de um processo que podemos delimitar num 

intervalo temporal aberto, às vezes consideravelmente longo. A origem de uma tradição pode ser 

espontânea ou resultar de uma transferência tecnológica” (Auroux, 1992, p. 21). A origem é para 

Auroux uma ficção útil pois marca o início da representação científica, ou descrição, o surgimento 

do conhecimento sobre o fenômeno e não do fenômeno em si, o que é delimitado/possibilitado 

pela visão do historiador, sujeito da linguagem, objeto de sua investigação, e sempre marcada por 

um processo temporal, e nunca um ponto fixo de um acontecimento. Auroux também destaca que 

a origem parece ser uma questão mais filosófica do que da perspectiva histórica em linguística: “A 

separação em relação a filosofia não tem por outro recurso senão a negação da filosofia, a recusa 

das questões de essência, de origem e de universalidade. Ela se realiza por exclusão na não-ciência 

e no fantástico” (Auroux, 1992, p. 31). Vejam como a ficção da origem encontra no fantástico da 

filosofia, espaço para prosperar, mas tem menos apelo aos discursos objetivos da ciência. 

 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

16 

4. Conclusão 

 

O investimento no conceito de história tem permitido pesquisas muito relevantes em linguística, 

as quais contribuem para a produção do saber histórico sobre língua, sobre políticas linguísticas, 

sobre instrumentos linguísticos, sobre discursos e instituições. No entanto, sem homogeneidade 

teórica, fato ressaltado positivamente. Neste artigo, foram discutidos duas tomadas heterogêneas 

do conceito de história e foram comparadas suas posições filosóficas e projetos de conhecimento: 

uma foucaultiana, a genealogia. E uma perspectiva desenvolvida por Auroux, a história cumulativa. 

Ambas as perspectivas procuram pensar a história do conhecimento, sem se apoiar sobre alguma 

verdade metafísica. A noção de verdade como resultado seguro de uma prática de conhecer é 

questionada, em Foucault que alude a performatividade da verdade e em Auroux por ser um 

paradoxo. Se para Foucault a verdade se refere a um conjunto de discursos e procedimentos, para 

Auroux o verdadeiro pode ser revelado por um método científico. Os autores, ademais, se 

aproximam no seu interesse pelo acontecimento como unidade histórica e no rechaço da busca 

pela origem como proveniência de sentido verdadeiro. E se afastam em seus entendimentos de 

autoria, verdade e continuidade/descontinuidade da história. Eu diria que para a História das 

ideias linguísticas, área de conhecimento inaugurada por Auroux, a descontinuidade também é 

importante como perspectiva de observação de fenômenos linguísticos e discursivos, embora a 

continuidade ou coesão histórica não possa ser desprezada. No entanto, a autoria é a questão 

onde os dois campos do conhecimento se olham com interesses diferentes. A autoria para 

Foucault é execrada em razão de acontecimentos dispersos e não organizáveis, enquanto para a 

História das ideias, sobretudo no Brasil, a autoria é questão essencial de descolonização linguística. 

As diferenças de perspectivas entre os autores podem ser ressaltadas em linhas de seus 

projetos de conhecimento. Enquanto a proposta teórica de Auroux é observar a linguagem e sua 

história epistêmica a partir de uma perspectiva filosófico-historiográfica da ciência, o projeto 

político de Foucault se lança a pensar a subjetividade humana (Foucault, 1999). A questão de 

Foucault é como um indivíduo se faz sujeito, imerso em discursos e regimes de verdade. Seu 

interesse é mostrar no trabalho com os discursos como “o poder ganha impulso pelo seu próprio 

exercício” (Foucault, 1988, p. 52). Se o interesse de Auroux é pensar a produção de conhecimento, 

fornecendo-lhe instrumentos e técnicas confiáveis, o de Foucault é de desconstruir qualquer 

método de saber sem construir nada no lugar. Isso nos parece evidente se considerarmos a sua 

insistência na descontinuidade e na execração da autoria. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

17 

 

Epílogo ou Como se benzer do colonialismo constitutivo da história? 

 “A história não está fadada aos regimes de verdade do colonialismo.”  
Luiz Rufino, Pedagogia das encruzilhadas  

 
Ao longo dessa reflexão, me perguntei constantemente, munido de incredulidade decolonial, 

acerca do potencial de cura que essas teorias europeias poderiam fomentar na vida intelectual 

latino-americana. Afinal de contas, para hooks, “a teoria não é intrinsecamente curativa, 

libertadora e revolucionária” (2017, p. 86). 

A teoria em si também não é neutra. Para Auroux, “o sistema de interpretantes contém 

notadamente as preconcepções da estrutura do domínio dos objetos” (2008, p. 139). Por uma 

perspectiva decolonial tomo suas palavras da seguinte forma: as propriedades materiais que 

envolvem as práticas discursivas como ter um rosto e um corpo, mexer a língua e os lábios, a cor 

da nossa pele, a distribuição de bens materiais entre os falantes, a infiltração dos discursos 

extrativistas e neoliberais, todos esses e outros fenômenos sociopolíticos são formativos dos 

sujeitos interpretantes e dos sistemas interpretantes-interpretáveis. O jogo interpretativo segue as 

regras coloniais. Tal entendimento implica em aceitar que o passado colonial se faz presente nas 

espumas de nossas bocas. Para Cusicanqui, “A irrupção do passado se faz recorrente; às vezes de 

maneira metafórica, mas sempre como juízo do (ou a partir do) presente” (Cusicanqui, 2024, p. 

12). O presente, que se converte por categorias discursivas no aqui e agora do discurso é 

atravessado pelo colonialismo, como um arroto, uma regurgitação. É a manifestação de uma 

“historicidade assombrada” (Silva, 2022, p. 92). A pesquisadora aimará propõe uma recusa desse 

regurgito a partir de uma nova linguagem conceitual para “enfeitiçar o colonialismo”, nas palavras 

do escritor quilombola Antônio Bispo dos Santos. O conceito central à proposta de Cusicanqui é o 

cinza, não o da genealogia foucaultiana, mas do ch’ixi. O cinza do ch’ixi reúne a multiplicidade e 

diversidade a uma recusa de endossar as violências neocoloniais individualistas, se propõe a 

encantar os assombrações coloniais. Ch’ixi reflete pensamento em comunidade, reivindica o 

efêmero, é “um chamado pra superar a primeira disjuntiva colonial, a de fazer das palavras um 

véu”6 (Cusicanqui, 2024, p. 202). É um método do desvelo histórico, um método de despir os 

conceitos coloniais. É “uma alegoria que permite conviver entre diferentes, mantendo a 

radicalidade da diferença. Isso seria o ch’ixi” (Cusicanqui, 2024, p. 199). Uma manifestação das 

 
6 “O primeiro gesto colonial, quando o espanhol se encontra com o índio, é fazer da palavra uma coisa enganosa” 
(Cusicanqui, 2024, p. 202). 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

18 

memórias locais organizadas como luta, um modo de ser e conhecer; “trata-se de extrapolar o 

“método”, não de “citar” o conceito.  Ch’ixi é um devir” (Cusicanqui, 2024, p. 200). O cinza ch’ixi 

nos sintoniza com um fazer histórico-discursivo com força de oralidade e de braços fortes da 

América Latina, enlaçados em solidariedade e posição de combate. Na arena acadêmica, o 

combate é justamente abrir espaço para extrapolar o método, sem apenas citar o conceito. Na 

arena política, o embate é como o das escrevivências: ser uma narrativa sem objetivo de ‘ninar os 

senhores da casa-grande, mas fazê-los acordar de seus sonos injustos’ (Evaristo, 2020, p. 30). O 

cinza latino-americano questiona as estratégias coloniais de poder, entre elas a historicidade e a 

ciência, ressaltadas por Denise Ferreira da Silva. Ao apontar o conhecimento científico como uma 

“dimensão produtiva de poder extremamente importante” (2022, p. 82), Silva ressalta que “a 

historicidade não é capaz de dissipar seus próprios efeitos de poder, não consegue instituir sujeitos 

que signifiquem Outra-mente” (2022, p. 77).  

Talvez fosse injusto esquecer que muitas ideias contracoloniais são animadas pelo Foucault 

genealógico, que defende “o acoplamento do conhecimento com as memórias locais, permit[indo] 

a constituição de um saber histórico das lutas e a utilização desse saber nas táticas atuais” 

(Foucault, 1976, p. 267-268) e que propõe no seu método histórico “um empreendimento para 

libertar da sujeição os saberes históricos, isto é, torná-los capazes de oposição e de luta contra a 

coerção de um discurso teórico, unitário, formal e científico” (Foucault, 1976, p. 269-270). No 

entanto, não é na voz dele que erigiremos nossas palavras altas, é no cinza do pensamento 

feminista sul-americano. A palavra feminista que congrega, benze, exorta os assombrações. 

Esse prólogo se faz necessário para benzer a palavra dos europeus Auroux e Foucault. Hoje 

se sabe que as perspectivas históricas do norte global não são mais suficientes para relatar 

historicamente os acontecimentos fora do eixo colonial, sobretudo nos acontecimentos históricos 

da América do Sul, continente de veias abertas (Galeano, 2010), de multiplicidade étnica e cultural 

e atualmente sofrendo investidas político-econômicas escandalosas dos Estados Unidos. Toda 

palavra colonial deve ser contracolonizada pelas nossas, ou, como propõe Oswald de Andrade, 

antropofagadas, com ajuda de “conceitos-metáfora” de Cusicanqui ou “palavras-semente” de 

Claudiana Alencar (2022), ambos conceitos compõem epistemologias elaboradas coletivamente, 

como o ch’ixi, a que retornamos como um feitiço de memória de nossa condição subalterna e com 

sede de autodeterminação teórico-filosófica: 

 

a noção de epistemologia ch’ixi, que elaboramos coletivamente é, sobretudo, o 
esforço de superar o historicismo e os binarismos de ciência social hegemônica, 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

19 

lançando mão de conceitos-metáfora que, por sua vez, descrevem e interpretam 
as complexas mediações e a heterogênea constituição de nossas sociedades 
(Cusicanqui, 2024, p. 18). 
 

Que as nossas teorias e conceitos sejam canibais, como foram os guerreiros Tupinambás, e 

ao devorar as palavras dos colonizadores não nos tornemos iguais, mas que absorvamos sua força, 

sem perder nossa própria memória e língua. Uma memória viva de que toda história é precária e 

toda língua sangra. Uma memória tácita de que toda história é relevante e que no espaço da 

América do Sul, as línguas decepadas podem voltar a crescer. 

 

Referências 
 

ALENCAR, C. N. de. O amor de todo mundo, palavras-sementes para mudar o mundo: gramáticas 
de resistência e práticas terapêuticas de uso social da linguagem por coletivos culturais da periferia 
em tempos de crise sanitária. DELTA: Documentação e Estudos em Linguística Teórica e Aplicada, v. 
37, n. 4, 2022. DOI: 10.1590/1678-460x202156109. 

AQUINO, J. E. O horizonte de projeção da gramatização brasileira no século XIX. In: AQUINO, J. E. 
(Org.). Seis ensaios em História das Ideias Linguísticas. São Carlos: Pedro & João; EDUFT, 2024. p. 
15-54. 

AUROUX, S. A historicidade das ciências. In: AUROUX, S. A questão da origem das línguas seguido 
de A historicidade das ciências. Campinas: RG Editores, 2008. 

AUROUX, S. A revolução tecnológica da gramatização. Trad. Eni Orlandi. Campinas: Editora 
Unicamp, 1992. 

AUROUX, S. Filosofia da linguagem. Trad. Marcos Marcionilo. São Paulo: Parábola, 2009. 

AUROUX, S. Os modos de historicização. Tradução Jacqueline Léon e Marli Quadros Leite. Todas as 
Letras – Revista de Língua e Literatura, São Paulo, v. 23, n. 1, p. 1-12, jan./abr. 2021. DOI 
10.5935/1980-6914/eLETLL216745. 

BONFANTE, G. M. Genealogia do sexo no pelo: uma revisão bibliográfica das vontades de verdade 
sobre a prática do bareback. VEREDAS – Revista de Estudos Linguísticos, v. 26, p. 1-17, 2022. DOI: 
https://doi.org/10.34019/1982-2243.2022.v26.38453.  

COLOMBAT, B.; FOURNIER, J.-M.; PUECH, C. Uma história das ideias linguísticas. Trad. Jaqueline de 
Leon e Marli Quadros. São Paulo: Contexto, 2017. 

CUSICANQUI, S. R. Um mundo ch’ixi é possível: ensaios de um presente em crise. Trad. Sue 
Iamamoto. São Paulo: Elefante, 2024. 

EVARISTO, C. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella 
Rosaldo (Org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 26-46. Disponível em: 
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-
Conceicao-Evaristo.pdf.   

https://doi.org/10.34019/1982-2243.2022.v26.38453
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf


Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 
  

20 

FOUCAULT, M. A linguagem ao infinito. In: FOUCAULT, M. Ditos e escritos III: Estética: Literatura e 
Pintura, Música e Cinema. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001. p. 47-59. 

FOUCAULT, M. A ordem do discurso. São Paulo: Edições Loyola, 2014 [1971a]. 

FOUCAULT, M. Genealogia e poder. [1976]. In: FOUCAULT, M. A microfísica do poder. Ed. Roberto 
Machado. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2015. p. 262-277. 

FOUCAULT, M. História da sexualidade I: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1988. 

FOUCAULT, M. História da sexualidade III: o cuidado de si. São Paulo: Paz & Terra, 2014 [1984]. 

FOUCAULT, M. Nietzsche, a genealogia e a história. [1971b]. In: FOUCAULT, M. A microfísica do 
poder. Ed. Roberto Machado. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2015. p. 55-86. 

FOUCAULT, M. O que é um autor? Lisboa: Vega, 1992 [1969]. 

FOUCAULT, M. Verdade e poder. [1977]. In: FOUCAULT, M. A microfísica do poder. Ed. Roberto 
Machado. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2015. p. 35-54. 

GALEANO, E. As veias abertas da América Latina. Porto Alegre: L&PM, 2010. 

hooks, b. A teoria como prática libertadora. In: hooks, b. Ensinando a transgredir. Trad. Marcelo 
Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2017. 

MARIANI, B. Colonização linguística. Campinas: Pontes, 2004. 

MILNER, J.-C. O amor da língua. Trad. Paulo. S. Souza Júnior. Campinas: Editora Unicamp, 2012. 

NUNES, J. H. Uma articulação da análise de discurso com a História das ideias linguísticas. Letras, n. 
37, p. 107-124, 2008. DOI: https://doi.org/10.5902/2176148511982. 

ORLANDI, E. P. Processo de descolonização linguística e lusofonia. Línguas e Instrumentos 
Linguísticos, v. 10, n. 19, p. 9-19, 2007. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/lil/article/view/8659723. 

RODRÍGUEZ-ALCALÁ, C. Escrita e gramática como tecnologias urbanas: a cidade na história das 
línguas e das ideias linguísticas. Cadernos de Estudos Linguísticos, v. 53, n. 2, p. 197-217, 2011. DOI: 
https://doi.org/10.20396/cel.v53i2.8636988.  

RUFINO, L. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

SILVA, D. F. Homo modernus: para uma ideia global de raça. Trad. Jess Oliveira e Pedro Daher. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2022. 

SOARES, M. História e linguagem: uma perspectiva discursiva. Educação em Revista, Belo 
Horizonte, n. 27, p. 1-6, jul. 1998. 

https://doi.org/10.5902/2176148511982
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/lil/article/view/8659723
https://doi.org/10.20396/cel.v53i2.8636988

	A história genealógica e a historicidade das ciências: aproximações e distanciamentos teóricos e filosóficos entre Foucault e Auroux
	The genealogical history and historicity of science: theoretical and philosophical similarities and differences between Foucault and Auroux
	Gleiton Matheus Bonfante0F
	Universidade Federal Fluminense (Brasil)
	Resumo
	Esse artigo discute duas tomadas conceituais de história dentro da produção de conhecimento linguístico-discursivo: a genealogia e a historicização das ciências. Ao discutir o conceito de história nos trabalhos de Michel Foucault e de Silvain Auroux, o artigo se propõe a descrever dois caminhos possíveis para o estudo histórico no campo da linguagem e do discurso, comparando suas diferenças de perspectivas e ganhos éticos e epistêmicos. Entre as conclusões, pode-se assinalar que embora Foucault e Auroux se aproximem no interesse pelo acontecimento e no rechaço pela origem como fonte de sentido, eles se afastam em suas concepções de verdade, autoria e no que tange à continuidade/descontinuidade dos acontecimentos históricos.
	Palavras-chave: 
	História e linguagem. Genealogia. Historicidade das ciências. Foucault. Auroux.
	Abstract
	This article discusses two conceptual approaches to history within the production of linguistic-discursive knowledge: the genealogy and historicization of the sciences. By discussing the concept of history in the works of Michel Foucault and Silvain Auroux, the article aims to describe two possible paths for historical study in the field of language and discourse, comparing their different perspectives and ethical and epistemic gains. Among the conclusions, it can be noted that although Foucault and Auroux are similar in their interest in ‘events’ and their rejection of origin as a source of meaning, they differ in their conceptions of truth, authorship, and the continuity/discontinuity of historical events.
	Recebido em: 14 set. 2025
	Aceito em: 31 out. 2025
	Keywords:
	History and language. Genealogy. Historicity of sciences. Foucault. Auroux.
	1. Introdução

