
Volume 29, n. 2 (2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Veredas  
Revista de Estudos Linguísticos 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/veredas/index 

Amélia Mingas e a construção de um capítulo da história linguística de Angola: 
breves discussões sobre gênero e o papel da mulher na sociedade angolana 

 

Amélia Mingas and the construction of a chapter in the linguistic history of Angola: 
brief discussions on gender and the role of women in Angolan society 

 
 

Eduardo Ferreira dos Santos1 
 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Brasil)  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Recebido em 1º set. 2025 
Aceito em 12 nov. 2025 
 

  

 RESUMO 
 O presente ensaio tem como objetivo apresentar dois textos produzidos pela linguista angolana 

Amélia Mingas - “A contribuição das línguas nacionais na alfabetização/promoção da mulher” 
(2001) e “O pretuguês, o português em/de Angola – “é o problema que estamos com ele”” 
(2018). Interessa-me, aqui, explicitar como a autora discute o papel da mulher na sociedade de 
Angola considerando a língua portuguesa e as línguas nacionais que são faladas no país, 
relacionando, assim, língua e a categoria gênero, mostrando o pioneirismo do trabalho de Mingas 
ao abordar essa discussão. Desse modo, busco, mesmo que de forma preliminar, apontar como a 
produção intelectual de Mingas é parte da construção de uma história linguística de Angola, 
ainda em fase de (re)conhecimento de seus atores e, num espectro mais amplo, como é parte de 
uma história linguística transatlântica e de uma historiografia linguística decolonial que busca 
romper com um paradigma tradicional.  

 PALAVRAS-CHAVE:  
 História linguística transatlântica. Historiografia linguística. Linguística angolana. Gênero. Mulher 

e sociedade. 

  
 ABSTRACT 
 This essay aims to present two texts by Angolan linguist Amélia Mingas: “A contribuição das 

línguas nacionais na alfabetização/promoção da mulher” (2001) and “O pretuguês, o português 
em/de Angola – “é o problema que estamos com ele”” (2018). My interest here is to explain how 
the author discusses the role of women in Angolan society, considering Portuguese and the 
national languages spoken in the country, thus relating language and the category of gender, 
demonstrating Mingas's pioneering work in addressing this issue. Thus, I seek, albeit 
preliminarily, to point out how Mingas's intellectual production is part of the construction of a 
linguistic history of Angola, still in the process of (re)cognizing its actors, and, more broadly, how 
it is part of a transatlantic linguistic history and a decolonial linguistic historiography that seeks to 
break with a traditional paradigm. 

 KEYWORDS: 
 Transatlantic Linguistic History. Linguistic Historiography. Angolan Linguistic. Gender. Women and 

Society. 

  

 
1 E-mail: eduardo@unilab.edu.br | ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9127-9235. 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/veredas/index


Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

2 

O objetivo de meu ensaio é apresentar dois trabalhos de Amélia Mingas: i) a comunicação 

intitulada “A contribuição das línguas nacionais na alfabetização/promoção da mulher” no âmbito 

do Workshop sobre Alfabetização e Autonomização da Mulher, ocorrido entre 3 e 7 de setembro 

de 2001, em Luanda, Angola; ii) o texto “O pretuguês, o português em/de Angola – ‘é o problema 

que estamos com ele’” (2018). Em específico, trago a temática da relação entre língua e gênero, 

buscando compreender como a autora aborda o papel da mulher na sociedade angolana a partir 

dessa relação. 

Esse recorte temático é justificado como uma continuidade do que foi apresentado por 

mim em Santos (2021) e Coelho e Santos (2022). Nestes trabalhos, contextualizamos e analisamos 

a produção de Mingas como parte de uma história linguística transatlântica e descolonizada, nos 

termos de Coelho e Finbow (2020). Conforme apontado em Coelho e Santos (2022, p. 2): 

 
O olhar para o domínio transatlântico, que intersecciona percursos históricos, 
parece potencializar reinterpretações dos modos como temos conduzido os 
estudos da linguagem e abrir um campo ainda pouco explorado de fenômenos e 
de correlações instauradas pelos contatos populacionais e linguísticos que nele se 
deram e se dão. 

 
Ao evidenciar, neste presente texto, mais uma vez, a produção intelectual de uma linguista 

angolana, aproximo-me da proposta de Coelho (2023, p. 170) sobre uma historiografia linguística 

decolonial que busca “privilegiar trabalhos com a linguagem elaborados, ao longo da história, por 

pessoas com corpos e posições geopolíticas desprestigiados pela historiografia canônica”.  

Para entendermos, portanto, como Amélia Mingas se insere nesta nova perspectiva 

decolonial e transatlântica de produção do conhecimento linguístico, é preciso, inicialmente, 

conhecer Mingas.  

Nascida em Angola, na cidade de Luanda, no dia 17 de dezembro de 1940, Amélia Arlete 

Dias Rodrigues Mingas faleceu em 12 de agosto de 2019, também em Luanda. Mingas fez parte de 

uma família angolana que atuava em diversas frentes nas áreas da política, da educação, do 

desporto e da cultura.  

Em relação a sua formação, seus estudos primários e secundários foram realizados na 

capital angolana e, em seguida, obtém sua Licenciatura, no ano de 1981, em Filologia Germânica 

pela Faculdade de Letras da Universidade Clássica de Lisboa. Nos anos de 1987 e 1988, já na 

França, obtém o título de maîtrise (mestrado), respectivamente, em Linguística Geral e Aplicada e 

em Sociolinguística, pela Universidade de Paris V. Na mesma Universidade, em 1995, termina seu 

doutorado sob orientação do professor Emilio Bonvini, com o trabalho descritivo da língua iwoyo. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

3 

 É importante ressaltar que Mingas ocupou importantes postos na administração e direção 

de órgãos como o Instituto de Línguas Nacionais, em Angola, que surge no contexto pós-

Independência; como o Instituto Internacional da Língua Portuguesa, no qual foi diretora 

executiva e também decana da Faculdade de Letras da Universidade Agostinho Neto.  

Além da Academia, Mingas também teve importante participação na política angolana nas 

décadas de 1960/1970, em plena efervescência das discussões pró-Independência de Angola. 

Sendo filiada ao MPLA (Movimento Popular de Libertação de Angola), nos anos de 1966 a 1972, 

exerceu o papel de coordenadora adjunta da célula do partido em Portugal, onde mobilizava o 

corpo estudantil para integrar o partido. A autora também teve participação na Luta de Libertação 

contra as forças armadas portuguesas.  

Essa participação feminina na guerrilha pró-Independência é apontada por Santos (2010), 

especificamente, na nota de rodapé 2, a qual reproduzo parcialmente abaixo: 

 
Tivemos muitas mulheres neste processo de libertação colonial, a começar por 
Kimpa Vita e Nzinga Mbandi, exemplos da resistência do povo angolano à invasão 
estrangeira, e Deolinda Rodrigues, Lucrécia Paim, Teresa, Irene Cohen e Engrácia, 
heroínas da luta de libertação do século XX. Foi também neste período, 
especificamente em 1962, que foi fundada a OMA (Organização da Mulher 
Angolana) como uma ala feminina do Movimento Popular de Libertação de 
Angola (MPLA), que teve uma influência crucial no apoio às forças guerrilheiras 
dentro e fora de Angola. […] 
Não há estimativas do número de mulheres que participavam do exército 
guerrilheiro da MPLA, mas os testemunhos orais indicam uma quantidade 
substancial. Como em outras organizações femininas, a liderança da OMA incluía 
principalmente mulheres educadas com laços familiares fortes ou maritais com a 
liderança política do partido. Não obstante, a maioria dos membros eram 
mulheres comuns de todos antecedentes sociais e étnicos, que se envolveram no 
ativismo político e no trabalho comunitário. Foi neste período também em 1962 
que estas mulheres junto com as mulheres de vários países africanos realizaram 
atividades em alusão a mulher africana e fundaram a Organização Pan-Africana 
das mulheres (OPM) (Santos, 2010, p. 42). 
 

Embora tenhamos registros da participação direta e ativa da mulher nesse processo de 

Independência, Oliveira e Severo (2019) nos chamam a atenção para a intelectualidade angolana 

que, dentro do escopo de uma literatura militante, majoritariamente masculina, invisibilizou essa 

luta das mulheres sendo raramente retratadas:  

 
Não há muitas representações na literatura angolana de mulheres combatentes 
ou guerrilheiras. O escritor Pepetela, no romance épico Mayombe (1980), um 
livro sobre guerrilheiros e a guerrilha do MPLA, transcorrido na floresta do 
Mayombe em Cabinda, não incluiu nenhuma mulher no pelotão guerrilheiro, 
todos os guerrilheiros são homens. Ondina, a personagem feminina do romance, 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

4 

nunca aparece como agente do processo revolucionário e é remetida para o 
universo dos sentimentos e da sexualidade, contribuindo o escritor para a 
operação de invisibilidade das mulheres guerrilheiras e confirmando que a 
guerrilha no MPLA era vista como uma instituição masculina e masculinista 
(Pereira, 2014, p. 127 apud Oliveira e Severo, 2019, p. 133).  

 
Esse episódio da participação feminina na guerrilha e no combate colonial também como 

protagonistas, mas apagadas pelo grupo que buscava o mesmo ideal, me remete às significações 

de gênero e de poder e, consequentemente, gênero e política. Embora sem resposta, ao menos de 

minha parte por ora, me questiono “por que (e desde quando) as mulheres são invisíveis como 

sujeitos históricos, ainda que saibamos que elas participaram de grandes e pequenos eventos da 

história humana” (Scott, 1995, p. 93).  

Mingas (2001) discutirá esse papel importante da mulher dentro da sociedade angolana ao 

trazer as línguas nacionais para o debate da alfabetização e da promoção desse grupo. Mas antes, 

para discutir as línguas nacionais em Angola, é preciso falar sobre o processo de ocupação 

portuguesa na empreitada colonial iniciada no século XV e, em específico, a situação da língua 

portuguesa neste espaço.  

Angola é um país em que sua população é majoritariamente pertencente ao grupo 

linguístico banto e, em menor número, falantes do grupo khoisan. O contato dessas línguas com a 

língua portuguesa insere-se no contexto da ocupação portuguesa no Reino do Congo entre 1482 e 

1484 que marcaria o longo processo de interesses econômicos sustentados pelo escravagismo. Se 

no início do século XVIII a língua portuguesa ainda era minoritária em termos de falantes e 

veiculação, na outra metade do século os portugueses começarão a interferir na “africanização” 

da elite afro-portuguesa de Angola impondo, por exemplo, o decreto do governador Sousa 

Coutinho que enfraquecia o uso das línguas africanas no ensino dos filhos dessa elite (Zau, 2011, 

p. 95). Esse processo de institucionalização da língua portuguesa em África é uma das faces do 

colonialismo empreendido pelo império português. 

Será no século XIX, no entanto, que teremos a colonização efetiva das províncias 

portuguesas em África e, junto dessa ocupação territorial em termos populacionais, a divisão 

social dos africanos em “assimilados” e “indígenas” oficializada pelo “Regulamento do 

recenseamento e cobrança do imposto indígena”, de 1938, e, em seguida, pelo “Estatuto dos 

Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e Moçambique” – Decreto-Lei 39.666, de 

20 de maio de 1954. Segundo esse estatuto:  

 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

5 

Art. 2º Consideram-se indígenas das referidas províncias os indivíduos de raça 
negra ou seus descendentes que, tendo nascido ou vivendo habitualmente nelas, 
não possuam ainda a ilustração e hábitos individuais e sociais pressupostos para a 
integral aplicação do direito público e privado dos cidadãos portugueses. 
§ único. Consideram-se igualmente indígenas os indivíduos nascidos de pai e mãe 
indígena em local estranho àquelas províncias para onde os pais se tenham 
temporariamente deslocado. 
 

A condição de indígena, no entanto, podia ser revertida. No próprio Estatuto, capítulo III, 

artigo 56, intitulado “Da extinção da condição de indígena e da aquisição da cidadania”, era posto 

que um dos requisitos para a mudança da condição de indígena para assimilado seria “Falar 

correctamente a língua portuguesa”. Para Mata (2019, p. 211):  

 
não é fácil reflectir, ainda hoje, sobre a questão do lugar da língua portuguesa nos 
países africanos outrora colonizados por Portugal e a sua relação com as línguas 
autóctones, designadas línguas nacionais, sem referir a colonização linguística 
executada através da política colonial do assimilacionismo cultural que, no 
tocante à língua, promovia a inferiorização das línguas africanas, então 
consideradas dialectos. 

 

De acordo com Cá (2011, p. 211), “só era permitido o ensino da língua portuguesa; nada se 

aprendia sobre as tradições literárias e artísticas dos povos angolanos, caboverdianos, guineenses, 

moçambicanos e sãotomenses, sobre sua história etc.”. 

Santos (2010, p. 41) aborda brevemente sobre o lugar da língua portuguesa em Angola e, 

em especial, seu impacto nas mulheres:  

 
Lembramos que quando éramos crianças os professores batiam em nossas 
colegas, que tinham acabado de chegar das aldeias e que ainda não dominavam a 
língua portuguesa, por falarem as línguas nacionais. […] Atualmente ainda é de 
extrema importância que se fale bem a língua portuguesa e as mulheres das 
cidades de fora da capital, Luanda, que não falam bem o português são 
discriminadas pelo próprio angolano que aprendeu a desvalorizar suas línguas de 
origem. Falar bem o português é fazer parte de um status social maior que outros 
e outras. 
 

Sobre a presença e uso da língua portuguesa como um fator de diferenciação social, 

Mingas (2018) também recorda episódios dos tempos coloniais. Segundo Mingas (2018), os 

africanos que eram obrigados a usar a língua portuguesa, acabaram recriando e enriquecendo a 

língua europeia a partir da interação com outros “novos” falantes e o surgimento de neologismos 

e sonoridades resultantes da interferência de suas línguas maternas africanas. A autora, no 

entanto, chama a atenção que esse “modo diferente de articular a língua comum foi designado 

pretuguês, para o diferenciar da fala europeia” (Mingas, 2018, p. 3).  



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

6 

Discorrendo um pouco mais sobre o “pretuguês”, Mingas se coloca como integrante de 

uma geração de angolanos em que o uso do termo “pretuguês” “tinha uma carga e influência 

negativas, porquanto provocava um acanhamento instintivo para a utilização de articulações e 

expressões que, naquela altura como hoje em dia, fazem parte do nosso modo africano de falar 

português” (Mingas, 2018, p. 3). A autora exemplifica esse falar com estruturas como: i) uso da 

preposição “em” em vez da preposição “a”: “Ir na escola”; “Ir no hospital”, em vez de, “Ir à 

escola”; “Ir ao hospital”; ii) uso de termos quimbundo em vez do uso do termo em português: 

kitanda em vez de mercado; iii) uso de “mas” para indicar tanto a adversativa “mas” como o 

advérbio “mais” e o adjetivo plural “más”; iv) monotongação de palavras como “beju” e 

“kitandera” em vez de “beijo” e “kitandeira”.  

A partir da descrição e análise linguísticas, Mingas (2018, p. 3-4) afirma que: 

 
Com o desenrolar do tempo, o aprofundamento do nosso conhecimento sobre as 
línguas portuguesa e africanas, ficou claro que as professoras, por desconhecerem 
a estrutura das línguas endógenas e o fenómeno de interferência linguística 
resultante do contacto de duas ou mais línguas diferentes – caso do português e 
das línguas africanas – racializaram o fenómeno, responsável pelo modo diferente 
de alguns alunos articularem sons inexistentes nas nossas línguas. Neste cenário 
desagradável, a língua portuguesa aparece como um espectro ameaçador para os 
aprendentes porquanto, toda a palavra mal pronunciada, a não concordância em 
número ou género dos nomes, do determinante em relação ao determinado 
eram, de imediato apelidadas de pretugûes, o que levava muitos dos estudantes 
africanos a coibirem-se de utilizar a língua comum, por receio de serem 
ridicularizados. 
 

Esse cenário de violência linguística apontado por Mingas e por Santos (2010), quando se 

refere à condição da mulher na sociedade e a relação com o uso do português, reflete o que 

podemos definir como duas das dimensões da colonialidade: a do poder e do saber (Maldonado-

Torres, 2020). Colonialidade do poder quando temos a evidência de uma inferiorização dos corpos 

colonizados e, no caso de Angola, corpos negros e a imposição de uma ordem social contrária ao 

que as comunidades exerciam, como vimos na divisão entre “assimilados” e “indígenas” e o papel 

da língua portuguesa nesse processo. E colonialidade do saber quando temos a imposição de um 

conhecimento linguístico europeu em detrimento de uma ecologia linguística completamente 

diferente. Notemos o apagamento do sujeito angolano em relação aos seus saberes linguísticos e, 

consequentemente, da própria identidade.  

Embora neste texto de 2018 Mingas não faça uma referência explícita ao papel da mulher 

na promoção desse “pretuguês”, não é difícil fazer uma correlação com o que Lélia Gonzalez 

(2020) vai discutir em dois textos: “A mulher negra na sociedade brasileira: uma abordagem 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

7 

político-econômica” e “Racismo e sexismo na cultura brasileira”. Nos dois textos, Gonzalez 

desenha um panorama da sociedade brasileira focalizando o papel da mulher negra na dinâmica 

político-social brasileira e seu papel como uma das molas propulsoras de nossa sociedade. Chama 

a atenção, também, a discussão trazida pela autora em torno do conceito de “pretuguês”.  

Ao traçar um panorama do lugar da mulher negra na formação cultural do Brasil e a 

violência por trás do mito de uma suposta democracia racial, Gonzalez aponta as funções 

exercidas pela mulher negra ao longo dessa formação cultural: a mulata, a mucama, a doméstica e 

a mãe preta. Para nosso intuito em apontar a questão linguística, ficaremos com a função da mãe 

preta: 

 
O que a gente quer dizer é que ela [mãe preta] não é esse exemplo extraordinário 
de amor e dedicação totais como querem os brancos e nem tampouco essa 
entreguista, essa traidora da raça como querem alguns negros muito apressados 
em seu julgamento. Ela, simplesmente, é a mãe. É isso mesmo, é a mãe . Porque a 
branca, na verdade, é a outra. Se assim não é, a gente pergunta: quem é que 
amamenta, que dá banho, que limpa cocô, que põe pra dormir, que acorda de 
noite pra cuidar, que ensina a falar, que conta história e por aí afora? É a mãe, 
não é? Pois então. Ela é a mãe nesse barato doido da cultura brasileira. Enquanto 
mucama, é a mulher; enquanto “bá”, é a mãe. A branca, a chamada legítima 
esposa, é justamente a outra, que, por impossível que pareça, só serve pra parir 
os filhos do senhor. Não exerce a função materna. Esta é efetuada pela negra. Por 
isso a “mãe preta” é a mãe (Gonzalez, 2020, p. 87-88). 
 

Para Gonzalez, a mãe-preta é a responsável pela veiculação de valores para as crianças e, 

consequentemente, a veiculadora da cultura brasileira. E essa cultura é transmitida pela língua, 

definida pela autora como “pretuguês”. A cultura brasileira, e a língua “por tabela”, passaria por 

um processo de africanização. Assim como Mingas (2018) apontou a questão da racialização do 

falar português pelos angolanos e o desconhecimento por parte de quem tinha o poder das 

questões inerentes ao sistema linguístico africano, Gonzalez pontua:  

 
É engraçado como eles gozam a gente quando a gente diz que é Framengo. 
Chamam a gente de ignorante dizendo que a gente fala errado. E de repente 
ignoram que a presença desse R no lugar do L nada mais é que a marca linguística 
de um idioma africano, no qual o L inexiste. Afinal, quem que é o ignorante? Ao 
mesmo tempo acham o maior barato a fala dita brasileira, que corta os erres dos 
infinitivos verbais, que condensa “você” em “cê”, o “está” em “tá” e por aí afora. 
Não sacam que tão falando pretuguês (Gonzalez, 2020, p. 90). 

 
Segundo Gonzalez, portanto, a mãe-preta é a responsável pela promoção desse falar 

africanizado e que define nossa cultura no Brasil e que, segundo Mingas (2018), também 

caracterizam o português e o falar dos angolanos. Para Castro (2017), a mulher negra angolana 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

8 

tem um papel importante no cenário sociolinguístico e no seio da família colonial já que essa 

mulher era a cuidadora e a ama-de-leite difundindo o vocabulário de base quimbundo e quicongo 

e que encontramos, por exemplo, ainda em uso em todos os campos semânticos do português 

brasileiro, mas inexistente em Portugal.  

Em seu texto de 2001 – “A contribuição das línguas nacionais na alfabetização/promoção 

da mulher” – Mingas vai tratar diretamente do papel da mulher na sociedade angolana e a 

questão das línguas nacionais. Após a Independência de Angola, a língua portuguesa foi tomada 

como oficial. Para o então presidente Agostinho Neto, “a língua portuguesa - por sua suposta 

neutralidade - poderia ser usada como bandeira de unificação nacional em um país marcado por 

heteroglossias, sob o lema de “um só povo, uma só nação” (Severo e Makoni, 2015, p. 45). O novo 

governo independente inicia a implementação de medidas afirmativas para as línguas locais com a 

criação, por exemplo, do Instituto de Línguas Nacionais (1978), que tinha objetivos como a 

descrição dessas línguas, gramatização e divulgação em órgãos oficiais etc., o que não aconteceu 

de maneira geral.  

De acordo com o censo de 2014, 71% da população angolana, em sua maioria, urbana, tem 

o português como língua veicular; o umbundo seria falado por 23% da população e com 8% de 

falantes teríamos as línguas kikongo e kimbundu. Conforme apontam Oliveira e Severo (2019, 

p. 128):  

 
Tais registros estatísticos, contudo, não são representativos da complexidade 
linguística de Angola, cujas práticas linguísticas extrapolam uma compreensão de 
língua como unidade nomeada, contada e quantificada. Sabemos que as línguas 
se misturam, assim como os discursos, em prol da construção de eventos 
comunicativos. 
 

É a partir dessa ciência da complexidade linguística angolana, e de seu cenário 

sociolinguístico, e de sua relação com os aspectos sociopolíticos e econômicos que Mingas 

discorre sobre a promoção da mulher angolana: 

 
[…] a mulher dos meios rurais, a mulher dos bairros periféricos, a mulher, enfim, 
das camadas mais desfavorecidas. Promoção implica por conseguinte, 
desenvolver habilitações nessas mulheres, habilitações essas que passam, 
obrigatoriamente, pela alfabetização. E, se quisermos uma alfabetização eficaz, 
esta deve ser feita em Línguas Nacionais, pois existe nessas mulheres toda uma 
vivência social e conhecimento prático feito através das línguas nacionais. Se, 
utilizando essas línguas, que elas melhor conhecem e reconhecem como suas, 
conseguirmos levar a essas mulheres o conhecimento científico, torná-las-emos 
mais aptas para a realização de tarefas ligadas ao desenvolvimento (Mingas, 2001, 
p. 3). 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

9 

 

Conforme apontado por Mingas (2001), a marginalização da mulher angolana ainda estaria 

contextualizada no imaginário social construído na colonização em que a mulher é subordinada a 

um sistema de poder masculino, seja no âmbito social ou familiar. Para Mingas, urge a 

necessidade da mulher reconhecer seus direitos e potencialidades que estariam ligados à 

alfabetização e, em especial, a partir das línguas nacionais e não apenas do português.  

As mulheres em Angola, segundo Mingas, são maioria em termos populacional. Logo, a luta 

contra a exclusão 

 
passa pela alfabetização, pelo assumir das nossas línguas, porque faladas pela 
maioria de nosso povo, porque base de sustentação da nossa cultura pluriétnica e 
plurilinguística, porque meio mais fácil e menos oneroso de aproximar-nos do 
nosso povo, em geral, e das mulheres em particular (Mingas, 2001, p. 4). 

 
Ao traçar um breve panorama da mulher nos setores formais e informais de trabalho, 

Mingas aponta que, embora haja um crescente número de trabalhadoras no setor formal, a 

população feminina ainda se encontra na informalidade. Mingas ainda pontua a questão do papel 

da mulher no âmbito doméstico de criação e educação dos filhos e trabalhos manuais. A autora 

chama a atenção para o fato de que investir na promoção da mulher é “igualmente investir na 

formação/educação da maioria esmagadora das nossas crianças, pois não devemos esquecer que 

as mães são as primeiras professoras e o elemento da família que mais tempo passa com os filhos” 

(Mingas, 2001, p. 4). Lembremos da “mãe-preta” discutida por Lélia Gonzalez!  

Para Mingas, a alfabetização em línguas nacionais dessas mulheres a margem do sistema 

formal, auxiliaria na viabilização da alfabetização em língua portuguesa e, consequentemente, a 

conquista desses espaços pelas mulheres diminuindo a assimetria em relação aos homens. Ainda 

para Mingas (2001, p. 5), a alfabetização em línguas nacionais é um fator político de engajamento 

e militância: “a alfabetização em línguas nacionais vai permitir que a aprendizagem das noções 

que são transmitidas às aprendentes, sejam assimiladas mais rapidamente e que elas possam 

passar esse conhecimento e a facilidade de aprendizagem a outras menos interessadas, 

mobilizando-as”.  

Essa discussão de Mingas acerca do papel da mulher na sociedade angolana e a urgência 

de sua promoção a partir da alfabetização e acesso a outros sistemas sociais, políticos e 

econômicos, enquanto maioria da população, remeteu-me ao que é apontado por Lugones (2020) 

sobre a colonialidade de gênero. Neste caso, em específico, notamos como a colonialidade, 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

10 

mesmo num país já independente, moldou o papel da mulher na sociedade angolana e a relação 

intrínseca com as línguas desse espaço.  

Finalizo o texto, mas a discussão não se encerra. Pelo contrário, deixo em aberto a urgência 

e a necessidade de se olhar para a produção de outras mulheres africanas, das mais diversas áreas 

de atuação e do saber e compreender como questões de gênero, raça, classe social, 

geolocalização e outras categorias estão interseccionadas e em diálogo com os estudos 

linguísticos, como propus neste ensaio. 

 

Referências 
 

CÁ, L. O. Cultura escolar e os povos coloniais: a questão dos assimilados nos países africanos de 
língua official portuguesa (PALOP). Educação Temática Digital, Campinas, v. 13, n. 1, p. 207-224, 
2011. 

CASTRO, Y. P. A invisibilidade das línguas negro-africanas no português brasileiro. Kulambela, n. 
12, v. 4, p. 1-8, 2017.  

COELHO, O. Historiografia Linguística Decolonial. In: LEITE, M. Q.; HACKEROTT, M. M. S.; SIQUEIRA, 
C. C. (Org.). Tópicos em Historiografia Linguística: das práticas linguísticas à meta-historiografia. 
Sao Paulo: Edusp, 2023. v. 1, p. 162-175.  

COELHO, O.; FINBOW, T. Apontamentos para uma história linguística transatlântica e 
descolonizada do português do Brasil: o contato e a diversidade em foco In: VIEIRA, F. E.; BAGNO, 
M. (Org.). História das línguas, histórias da Linguística. São Paulo: Parábola, 2020. p. 61-84. 

COELHO, O.; SANTOS, E. F. Macedo Soares, Amélia Mingas e a Historiografia Linguística 
Transatlântica. Cadernos de Estudos Linguísticos, Campinas, v. 64, p. 1-16, 2022. 

GONZALEZ, L. A mulher negra na sociedade brasileira: uma abordagem político-econômica. In: 
GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-latino-americano. Org. Flavia Rios e Márcia Lima. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2020. p. 49-64. 

GONZALEZ, L. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-
latino-americano. Org. Flavia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p.75-93. 

LUGONES, M. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, H. B. (Org.). Pensamento feminista hoje: 
perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.  

MALDONADO-TORRES, N. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas dimensões 
básicas. In: BERNARDINO-COSTA, J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. (Org.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. p. 27-53. 

MATA, I. Epistemologias do “colonial” e da descolonização linguística: uma reflexão a partir de 
África. Gragoatá, v. 24, n. 48, p. 208-226, 2019.  

MINGAS, A. A contribuição das línguas nacionais na alfabetização/promoção da mulher. Workshop 
sobre Alfabetização e Autonomização da Mulher, Luanda, Angola, 2001.  



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

 

 

 

11 

MINGAS, A. O pretuguês, o português em/de angola – “é o problema que estamos com ele”. 
Manuscrito. 2018. 

OLIVEIRA, H. T.; SEVERO, C. Intelectuais, lutas de resistência e línguas em Angola. Transversos, n. 
15, p. 127-140, 2019. 

SANTOS, E. F. A contribuição de Amélia Mingas para uma história linguística angolana: 
contextualizações iniciais. Revista da Abralin, v. 20, n. 3, p. 574-585, 2021. 

SANTOS, V. I. A situação da mulher angolana uma análise crítica feminista pós-guerra. 
Mandrágora, v. 16, n. 16, p. 39-62, 2010. 

SCOTT, Joan W. Gênero: uma categoria útil para análise histórica. Educação e Realidade, Porto 
Alegre, v. 16, n. 2, p. 5-22, 1995. 

SEVERO, C.; MAKONI, S. Políticas linguísticas Brasil-África: por uma perspectiva crítica. 
Florianópolis: Insular, 2015. 

ZAU, D. A língua portuguesa em Angola: um contributo para o estudo da sua nacionalização. 2011. 
Tese (Doutorado) – Universidade da Beira Interior, Covilhã, 2011. 


