
Volume 29, n. 2 (2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Veredas  
Revista de Estudos Linguísticos 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/veredas/index 

Tupi Amazônico ou Língua Geral Amazônica?  
Repensando a identidade linguística da Amazônia colonial 

 
Amazonian Tupi or Amazonian General Language?  

Rethinking the linguistic identity of colonial Amazonia 
 
 

Bruna Trindade Gomes Carneiro1, Alícia Duhá Lose2 
 

Universidade Estadual de Feira de Santana (Brasil), Universidade Federal da Bahia (Brasil) 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Recebido em: 1º set. 2025 
Aceito em: 12 nov. 2025 
 

  

 RESUMO 
 Este artigo investiga a identidade linguística da Amazônia colonial a partir do Códice 69, 

manuscrito setecentista intitulado Grámatica da lingua geral do Brazil, com hum diccionario dos 
vocábulos mais uzuaes para a intelligencia da dita língua. O problema central reside na 
controvérsia terminológica entre “Tupi Amazônico” e “Língua Geral Amazônica” (LGA), 
tradicionalmente concebidas como continuidade do tupinambá missionário. A relevância do 
estudo está em revisar essa visão, demonstrando que a LGA constitui um complexo linguístico 
híbrido, produto de contatos interétnicos e políticas missionárias. O objetivo é descrever os traços 
gráficos, lexicais e morfossintáticos do códice e compará-los ao tupinambá clássico e à tradição 
jesuítica. A metodologia articula edição semidiplomática, análise paleográfica e filológica, e cotejo 
linguístico com fontes coloniais. Os resultados indicam instabilidade ortográfica, simplificações 
gramaticais, hibridizações lexicais e marcas regionais amazônicas, revelando um processo de 
“amazonização” da língua. Conclui-se que a LGA deve ser entendida como língua de contato 
politicamente construída, distinta do tupinambá e do tupi jesuítico 

 PALAVRAS-CHAVE:  
 Códice 69. Filologia. História das Ideias Linguísticas. Língua Geral Amazônica. Linguística de 

Contato. 

  

 ABSTRACT 
 This article examines the linguistic identity of colonial Amazonia through Codex 69, an eighteenth-

century manuscript entitled Grámatica da lingua geral do Brazil, com hum diccionario dos 
vocábulos mais uzuaes para a intelligencia da dita língua. The research problem lies in the 
terminological controversy between “Amazonian Tupi” and “Amazonian Língua Geral” (LGA), 
usually interpreted as a direct continuation of missionary Tupinambá. The study is relevant 
because it questions this perspective and argues that the LGA was a hybrid linguistic complex, 
shaped by interethnic contact and colonial missionary policies. The main objective is to describe 
the graphic, lexical and morphosyntactic traits of the codex and compare them with classical 
Tupinambá and the Jesuit linguistic tradition. Methodologically, the work combines a semi-

 
1 E-mail: brunatrindade243@gmail.com | ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8807-1687. 
2 E-mail: alicialose@gmail.com | ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9114-3298. 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/veredas/index
https://orcid.org/0000-0001-8807-1687
https://orcid.org/0000-0002-9114-3298


Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

2 

diplomatic edition of the text, paleographic and philological description of scribal practices, and 
comparative analysis with other colonial sources. The results point to orthographic instability, 
simplification of verbal and nominal paradigms, lexical hybridizations and regional Amazonian 
features, which reveal an ongoing process of “Amazonianization” of the language. Thus, the LGA 
emerges not as a homogeneous continuation of Tupinambá, but as a politically constructed 
contact language whose specificity took shape in the eighteenth century. 

 KEYWORDS: 
 Amazonian Língua Geral. Codex 69. Contact Linguistics. History of Linguistic Ideas. Philology. 

  
 

 

1. Introdução 
 
A identidade linguística da Amazônia colonial permanece um dos temas mais desafiadores da 

historiografia linguística brasileira. Desde o século XIX, diferentes designações foram atribuídas à 

língua veicular dos aldeamentos e vilas do Grão-Pará e Maranhão, variando entre “Língua Geral 

Amazônica” (LGA) e, em estudos mais recentes, “Tupi Amazônico”. Essas denominações não são 

neutras: enquanto o segundo termo sugere uma continuidade homogênea do tupinambá clássico 

descrito nas gramáticas de Anchieta (1595) e Figueira (1621), o primeiro reconhece a 

especificidade amazônica e o papel político-missionário do idioma. Questionar essas 

nomenclaturas é, portanto, questionar também a própria construção historiográfica da Amazônia 

colonial. 

Neste trabalho, partimos da hipótese de que a chamada LGA não deve ser entendida como 

simples prolongamento do tupi jesuítico, mas como um complexo linguístico (Thomason e 

Kaufman, 1988; Mufwene, 2001). Utilizamos esse termo para designar repertórios formados em 

situações de contato intenso, marcados por variação interna, simplificação morfossintática, 

empréstimos lexicais e instabilidade gráfica, mas dotados de estabilidade funcional e transmissão 

intergeracional. O Códice 69, manuscrito setecentista intitulado Grámatica da lingua geral do 

Brazil, com hum diccionario dos vocábulos mais uzuaes para a intelligencia da dita língua, fornece 

evidências decisivas nesse sentido: a língua nele registrada não é o tupinambá pré-contato, 

tampouco o “tupi jesuítico” litorâneo, mas uma variedade amazônica supraétnica, usada em 

contextos de catequese, escolarização e vida cotidiana. 

Nosso objetivo geral é, portanto, repensar a identidade da Língua Geral Amazônica a partir 

da análise filológica, paleográfica e linguística do Códice 69. Para isso, perseguimos quatro metas 

específicas: (i) descrever os traços linguísticos e grafemáticos do manuscrito, destacando variação 

lexical, ortográfica e morfossintática; (ii) comparar esses dados com o tupinambá clássico e com a 

tradição jesuítica, verificando continuidades e rupturas; (iii) compreender o estatuto político da 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

3 

designação “língua geral”, inserindo-a nas políticas coloniais de catequese e no Diretório 

Pombalino; e (iv) avaliar criticamente as hipóteses historiográficas (Rodrigues, Edelweiss, Nobre, 

Santos) à luz das evidências do códice, discutindo as implicações da nomenclatura “Tupi 

Amazônico”. 

Assim, ao contrário de ver a LGA como um simples “tupi amazônico” transplantado para o 

Norte, defendemos que se trata de uma língua de contato amazônica, híbrida e autônoma, cujo 

estudo permite não apenas redefinir a história linguística da região, mas também revisar a própria 

noção de “língua geral” no Brasil colonial. 

 
2. A complexa definição de língua geral 

 

A definição de Língua Geral (LG) é objeto de debates na historiografia, variando entre a 

identificação com o tupinambá, sua simplificação missionária ou mesmo a criação de uma língua 

mestiça. Neste trabalho, contudo, alinhamos-nos à perspectiva de que a Língua Geral Amazônica 

(LGA) não é uma simples continuidade do tupi antigo ou do “tupi jesuítico”, mas uma língua 

distinta, fruto de processos coloniais específicos. 

Embora Rodrigues (1996) defenda a ideia de que a LGA seja um “tupinambá expandido”, e 

Edelweiss (1969) a relacione a um “brasiliano” de base franciscana, entendemos, com base nos 

dados do Códice 69, que ela já se configurava como língua supraétnica, marcada por 

transformações fonológicas, simplificações morfológicas e forte influência lexical do português. 

Assim, as hipóteses clássicas sobre a LG devem ser revistas à luz da documentação, reconhecendo 

a LGA como uma língua de contato autônoma no contexto amazônico. 

Nobre (2016) sintetiza algumas das definições mais recorrentes: i) uma língua tupinambá; 

ii) uma língua derivada do aprendizado de dialetos tupis; iii) um tupi simplificado e gramatizado 

pelos jesuítas; e iv) uma língua de origem tupi-guarani formada pelo uso dos mamelucos. Tais 

definições refletem processos de pidginização, crioulização e mediação linguística entre indígenas 

e colonos, abrangendo variedades como a Língua Geral Paulista (LGP), a Língua Geral Amazônica 

(LGA), línguas francas africanas e o português popular modificado, cada uma articulada a 

diferentes contextos sociolinguísticos. 

A historiografia linguística apresenta diversas hipóteses sobre a LG, que ajudam a mapear 

suas formas de circulação e de surgimento. A primeira é a hipótese das três LGs, segundo 

Rodrigues (1996) e Veiga (2015), que identifica a LGP, a LGA e exclui a formação de LG na faixa 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

4 

costeira central entre o Rio de Janeiro e o Piauí, alegando ausência de condições demográficas 

para a constituição de grandes populações mamelucas.  

A segunda, hipótese histórico-comparativa, associa a LG ao tronco tupi-guarani, 

articulando relações de parentesco linguístico com o tupi antigo, como mostram Navarro (2012) e 

Rodrigues (1985), situando o nheengatu como evolução da LGA amazônica. A terceira, hipótese 

mameluca, entende a LG como produto de comunidades bilíngues de mestiços europeus e 

indígenas, em que o tupinambá funcionava como L1 e o português como L2, consolidando-se em 

duas frentes geográficas: São Paulo e região amazônica.  

A quarta hipótese refere-se às línguas africanas faladas no Brasil colonial, incluindo línguas 

francas como a LG da Mina, em Minas Gerais, reconhecendo a diversidade linguística e social do 

período. A quinta hipótese associa a LG ao português colonial popular, considerando processos de 

language shift e adaptação estrutural resultante do contato com línguas indígenas e africanas. 

Finalmente, a sexta hipótese, vinculada à Linguística de Contato, trata a LG como pidgin ou língua 

franca entre diferentes grupos sociais, embora Rodrigues (1996) rejeite essa classificação, por 

considerar que não houve interrupção intergeracional na transmissão da LGP e LGA. 

A perspectiva restritiva de Rodrigues (1996) condiciona a existência da LG à formação de 

populações mamelucas significativas e à transmissão do tupinambá L1, limitando sua circulação às 

regiões de São Paulo, Maranhão e Pará. De acordo com Rodrigues, na faixa costeira central, entre o 

Rio de Janeiro e o Piauí, a dizimação dos povos indígenas e a escassez de casamentos interétnicos 

impossibilitariam a constituição de uma LG, limitando seu uso ao interior ou às regiões extremas 

da colonização portuguesa. Em suma, Rodrigues (1996) defende a inexistência de uma língua geral 

do Rio de Janeiro ao Piauí porque: 

[1] A costa de São Paulo e a costa do Maranhão e Pará foram, no século XVI, os 
extremos meridional e setentrional do domínio português no Brasil e ficaram mais 
distantes da sede da administração colonial, situada centralmente em Salvador, na 
costa da Bahia;  

[2] Como consequência do exposto acima, aquelas áreas receberam inicialmente 
menos imigrantes europeus que a área central, especialmente Bahia e 
Pernambuco, onde a imigração portuguesa foi mais continuada, inclusive com o 
estabelecimento de famílias já formadas;  

[3] [Por esse motivo,] nas áreas centrais da costa não se produziram as situações 
de intensa mestiçagem com os povos tupiguaranis ali estabelecidos que 
permitiram, em São Paulo e Maranhão e Pará o predomínio da língua indígena 
sobre a portuguesa; 

[4] [Na costa central, área compreendida entre o Rio de Janeiro e o Piauí, os índios 
foram] alvo de ações de extermínio por parte dos portugueses já no século XVI. Só 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

5 

o governador Mem de Sá exterminou os tamoios ou tupinambás do Rio de Janeiro 
[...], promoveu a guerra contra os Kaetés da Bahia e de Pernambuco [...], e fez 
guerra também contra grande parte dos tupinambás da Bahia;  

[5] Em Pernambuco, os dois primeiros donatários, Duarte Coelho e seu filho do 
mesmo nome, despovoaram inteiramente a costa. Os temiminós das capitanias de 
Ilhéus e Porto Seguro foram igualmente eliminados;  

[6] [...] as terríveis epidemias de varíola (bexigas) que reiteradamente grassaram 
na Bahia e regiões vizinhas no século XVI dizimaram os índios que estavam em 
contato pacífico com os portugueses, seja como catecúmenos, seja como 
escravos;  

[7] O resultado desses e outros acontecimentos foi a rapidíssima redução da 
população indígena, à qual se contrapôs uma maciça importação de escravos 
africanos e a continuada imigração de portugueses (Rodrigues, 1996, p. 5) 

 

O estudo de Santos (2016), a partir do Plano de Civilização dos Índios da Capitania da Bahia 

e sua inédita edição semidiplomática, questiona essa definição restritiva. O documento, datado do 

século XVIII, evidencia explicitamente a existência de uma “língua comum” ou “brasílica” utilizada 

para instrução, catequese e mediação cultural na costa da Bahia e na Capitania do Espírito Santo. 

Barreto, autor do manuscrito, recomenda que os missionários aprendam essa língua para mediar o 

ensino do português e garantir a compreensão das normas religiosas, mesmo em regiões com 

população mestiça limitada (Santos, 2016, p. 86, 115). 

[fol. 15r] fallaõ aquella lingoa commua e| de que os Iesuitas composeraõ, e 
ordena=| raõ huma arte. [espaço] Saõ os mais principa=| es entre elles e mais 
conhecidos, em primeiro| lugar os Igbirayras, a que nós os Portugue=| zes 
chamamos Bilreiros, por serem estes| de bons costumes, e uzarem da 
monogamîa,| e naõ comerem carne humana, tendo su=| geiçaõ a huma sô 
cabêça. [espaço] Depois destes| saõ os Tobayaras, Tupís, Tupinambás, Tu=| 
pinaquís, Tupigoáes, Tumiminós, Amoig=| pyras, Araboyaras, Rariguoáras, 
Potigo=| áres, Tamoyos, de que hê principal o grande Gato,| e Carijós; e todos 
estes, e outros menos conhe=| cidos, fazem huma sô especie, ainda que,| vivaõ 
dispersos em differentes Lugares.|| Entre estes Indios os que per=| tendem ser os 
primeiros povoadores, chamados| a seu modo Senhores da terra saõ os Tabo=| 
(Santos, 2016, p. 86, negrito nosso). 

 

Os registros documentam a presença de indígenas “mansos” e “bravos”, contrariando a 

tese de dizimação total de Rodrigues (1996). Fólios específicos, como o 70r, 78v e 88r (conforme a 

edição semidiplomática), mostram instruções detalhadas sobre casamento, comportamento social 

e disciplina, indicando que os indígenas eram ativos participantes da sociedade colonial e que a 

miscigenação — embora menos documentada — estava ocorrendo de fato. Além disso, a 

recomendação de Barreto para o aprendizado da “língua brasílica” demonstra sua função 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

6 

mediadora, mostrando que a LG atuava como instrumento administrativo e pedagógico em 

contextos em que, segundo Rodrigues, sua existência seria improvável. 

[fol. 70r] forma, ainda sem despeza da Real Fazen=| da.|| Os Parrochos que foraõ 
esco=| lhidos naõ sendo entaõ os mais habeis nem| os de mais prestimo, nem 
hum proveito tem| tirado na conversaõ da quellas almas desgar=| radas. [espaço] 
Eu posso attestar o que me con=| tou hum Parrocho destes, pertendendo eu| 
saber delle a razaõ de haverem taõ poucos| cazamentos na quellas Freguezias, 
havendo| aliaz huma grande propagaçaõ em pecca-| do: ao que me respondeo, 
que na sua Fregue=| zia / e entendia que em todas as outras era| o mesmo / se 
naõ promoviaõ os cazamen=| tos, por se naõ poder vedar, que a consumaçaõ| 
do matrimonio no primeiro dia em que caza=| vaõ os Indios naõ fosse feita na 
presença| de todos os parentes dos dous consortes, pro=| curando para isso os 
mátos, e no citio mais ac=| comodado punhaõ em pratica aquelle barbaro // 
(Santos, 2016, p. 107, negritos nossos). 

[fol. 78v] Santos com seus Laços de fitas, de varias| cores, a que saõ muito 
inclinados. [espaço] Hum dos| principaes objetos, em que tambem os Par=| 
rochos devem ter hum grande cuidado,| hê em promover o Sacramento do Ma=| 
trimonio, naõ permittindo que vivaõ em| mancebia, nem que sejaõ feitos ao 
modo gen=| tilico, com superstiçoens, danças tôrpes,| e obcenas, e huma 
publica consumaçaõ,| o que deveraõ, punir exemplarmente quando tal suc=| 
céda, porque huma vez que elles sevejaõ, por| hum lado tractados com 
docilidade, sucê=| go, e brandura, por outro elles conheceraõ| tambem quando 
se fazem Reos merecedô=| res de serem punidos; e feito o exemplo| no primeiro 
que transgredir, com aquellas penas| que a mim me naõ toca arbitrar, nem exa=| 
minar as que devem ser proprias para isso, elles| se conteraõ para o futûro. 
[espaço] (Santos, 2016, p. 110, negritos nossos). 

[fol. 88r] mesma conta, mas athê nos reputaõ| uzurpadores do seo Paîz.|| Por 
esta causa, naõ sô fica| visivel a necessidade de entrar-mos nes=| ta emprêza com 
brandura, efficacia e pru=| dencia, mas com muita consideraçaõ.|| A primeira 
causa em que se deve| cuidar logo, hê em regular, e pôr em ou=| tro pê em que 
naõ está o Corpo de Tropa,| que foi creado, e existe na Capitania da Ba=| hia, 
denominado do gentio barbaro, po=| is ainda que se acha com Capitam mor, Of=| 
ficiaes, e soldados, que pela mayor par=| te saõ Indios mansos, ou mestiços; 
com| tudo está reduzido a decadencia e desfal=| cado, cobrando os que existem 
sômente os soldos| sem exercicio algum, e sem aquelles co=| nhecimentos que 
devem ser proprios do // (Santos, 2016, p. 114, negritos nossos). 

 

Neles, notamos que, a miscigenação, uma política que fazia parte do projeto pombalino, 

estava em franco acontecimento, ainda que não houvesse documentação para atestar os 

casamentos. Por esses indícios atestados na documentação, percebemos que os casamentos eram 

“consumados”. Além disso, embora poucos, aqueles reconhecidos com registro em livro, 

aconteciam e isso já advoga a favor da existência de uma população mestiça, também mencionada 

pelo capitão Barreto, na Capitania da Bahia, agora em específico. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

7 

Assim, em todo o Plano de Civilização da Capitania da Bahia, há um longo relato da 

presença de indígenas “mansos” e “bravos”, o que contraria a afirmação categórica de Rodrigues 

(1996) sobre a dizimação total desses povos. Essa realidade é atestada não apenas para a 

Capitania da Bahia, mas também para a Vila de Vitória, na Capitania do Espírito Santo, no século 

XVIII. Até porque, se não houvesse mais população indígena na Bahia, qual seria o sentido de se 

escrever um plano de civilização desses povos? 

Essas evidências fortalecem a perspectiva de Nobre (2013, 2016), que propõe a ampliação 

do conceito de LG, defendendo que a existência de uma língua geral não dependia exclusivamente 

da formação de grandes populações mestiças, mas de condições sociolinguísticas que permitissem 

sua transmissão e uso funcional. Santos (2016) demonstra que a LG era operacional na Bahia, 

servindo como instrumento de mediação linguística e cultural, corroborando a necessidade de 

repensar o conceito restritivo de Rodrigues. 

O balanço evidencia que nenhuma hipótese isolada explica integralmente o fenômeno. O 

Códice 69 confirma a base tupinambá da LGA, mas também demonstra sua reestruturação 

amazônica: instabilidade gráfica, simplificação gramatical e hibridização lexical com o português. 

Ao mesmo tempo, corrobora a visão ampliada de Nobre e Santos, ao mostrar que a circulação da 

LG não dependia apenas de contextos mamelucos, mas de políticas missionárias e coloniais que 

institucionalizaram seu uso. 

Neste estudo, portanto, assumimos a noção de complexo linguístico (Thomason e Kaufman, 

1988; Mufwene, 2001) para designar a Língua Geral Amazônica (LGA). Um complexo linguístico é 

resultado de intenso contato interétnico, caracterizado por instabilidade gráfica, simplificação 

morfossintática, empréstimos lexicais e coexistência de variantes, mas também por funcionalidade 

social e transmissão intergeracional. Essa definição nos permite diferenciar a LGA de categorias 

como “pidgin” ou “língua mista”: não era uma língua artificial ou transitória, mas uma variedade 

amazônica supraétnica, consolidada no século XVIII como língua de uso cotidiano e instrumento 

missionário. 

Diante disso, a terminologia “Tupi Amazônico” mostra-se inadequada. Embora útil para 

indicar a matriz tupinambá, ela sugere continuidade homogênea e oculta os processos de 

adaptação colonial que moldaram a LGA. Propomos, portanto, adotar a designação “Língua Geral 

Amazônica” para marcar sua historicidade própria: uma língua de contato amazônica, 

politicamente construída, distinta tanto do tupinambá pré-contato quanto do tupi jesuítico 

litorâneo. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

8 

3. A formação da Língua Geral Amazônica 

 

Como se observou, as flutuações em torno do conceito de língua geral decorrem, em 

grande medida, da própria ambiguidade presente na documentação histórica. Neste trabalho, 

contudo, adota-se a perspectiva de Rodrigues (1996), segundo a qual o termo deve ser 

compreendido como categoria técnica para designar determinadas línguas de base tupi faladas na 

América do Sul, entre os séculos XVI e XVII, em condições específicas de contato entre europeus e 

povos indígenas. 

No que se refere à Língua Geral Amazônica (LGA), Freire (2003) indica que sua constituição 

histórica remonta à chegada dos primeiros colonos portugueses ao Pará, em 1616, quando 

entraram em contato com o tupinambá, falado desde a costa do Salgado até a foz do rio Tocantins. 

Esse encontro linguístico permitiu estabelecer uma comunicação minimamente eficaz, pois muitos 

colonos e missionários já tinham contato com a chamada língua brasílica — utilizada na catequese 

litorânea desde o século XVI pelos jesuítas —, também de base tupi. 

A partir daí, o quadro linguístico da região estruturou-se em torno de dois grupos: (i) os 

recém-chegados (colonos, missionários e indígenas bilíngues) que dominavam uma variedade de 

origem tupi; e (ii) os falantes de tupinambá, igualmente pertencente à família tupi. Assim, o 

tupinambá assumiu a função de língua de contato inicial entre portugueses e diferentes povos 

indígenas, até consolidar-se como língua materna de populações mestiças. Com o tempo, o 

tupinambá expandido passou a ser designado genericamente como língua geral, diferenciado 

progressivamente do tupinambá pré-contato até meados do século XVIII (Rodrigues, 1996). 

Um dos principais vetores de difusão foi a catequese, que sistematizou e planejou o uso do 

tupinambá na educação e na evangelização. Segundo Freire (2003, p. 52), esse processo produziu 

uma língua de caráter supraétnico, válida para diferentes povos compulsoriamente integrados ao 

sistema colonial. O governador João Maia da Gama, contudo, no século XVIII, registrou seu 

estranhamento diante da situação dos indígenas não tupis que, ao serem deslocados para as 

aldeias próximas a Belém, tinham de aprender uma língua nova — a Língua Geral — em vez do 

português (Freire, 2003, p. 53). Sua explicação para o fenômeno era pragmática: ao conviverem 

intensamente com outros indígenas, aprendiam mais facilmente a Língua Geral do que o 

português, cujo ensino nas missões era limitado a breves momentos formais (Reis, 1961 apud 

Freire, 2003). 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

9 

Nesse contexto, a LGA tornou-se a língua oficial das missões da Amazônia, usada de modo 

sistemático por indígenas de diferentes famílias linguísticas, especialmente após sua 

gramaticalização. Se, por um lado, esse uso serviu à integração e comunicação, por outro, 

representou, conforme Freire (2003), uma imposição arbitrária do poder colonial sobre grupos não 

tupis, obrigados a abandonar suas línguas maternas. Ainda assim, muitos indígenas menores, 

retirados precocemente de suas famílias, e mesmo os escravizados, acabaram utilizando a LGA em 

práticas sociais cotidianas, adquirindo-a por imersão e perpetuando sua circulação. 

O resultado foi um cenário de multilinguismo dinâmico, em que a Língua Geral se 

sobrepunha a diversas línguas indígenas, ao português e, em menor escala, a idiomas europeus de 

fronteira (espanhol, holandês, inglês e francês) e às línguas africanas trazidas com os escravizados. 

Entre os séculos XVII e XVIII, portanto, a LGA consolidou-se como principal língua de contato na 

Amazônia, empregada em aldeias, na catequese, nas escolas, nas relações de trabalho e na vida 

cotidiana de populações mestiças, caboclas e afrodescendentes. 

Esse contato intenso produziu mudanças estruturais na Língua Geral, que a distanciaram do 

tupinambá original. Os próprios scriptores do Códice 69 chegaram a distinguir entre uma língua 

geral verdadeira — a dos catecismos e da tradição jesuítica — e uma língua geral corrupta, falada 

por populações heterogêneas e marcada por simplificações e empréstimos. Até meados do século 

XVIII, registros do padre João Daniel (Barros, 2000) já apontavam que os falantes da variedade 

popular não compreendiam plenamente a variante erudita. 

O encontro entre colonos e falantes de tupinambá no Pará, a partir de 1616, possibilitou a 

formação de uma língua de contato que, com o tempo, deixou de ser apenas o tupinambá pré-

contato e se consolidou como a Língua Geral Amazônica. Embora alguns autores, como Rodrigues 

(1996), descrevam esse processo como uma simples expansão do tupinambá, os registros do 

século XVIII revelam que se trata de uma língua nova, com características próprias, já distanciada 

de sua matriz original.  

Do ponto de vista estrutural, as mudanças atingiram vários níveis. Fonologicamente, a LGA 

incorporou consoantes inexistentes no tupinambá pré-contato, como /b/, /d/ e /g/, e simplificou a 

realização de nasais. No plano morfológico, houve redução do sistema de pronomes e 

demonstrativos, bem como simplificação no paradigma verbal (Borges; Nunes, 1998). No campo 

lexical, registrou-se forte influxo de empréstimos portugueses — alguns por substituição de termos 

tradicionais (como ipéca > pato) e outros por adaptação fonológica (cavalo > cauarú; livro > libru). 

Ao mesmo tempo, palavras tupinambás ampliaram seus valores semânticos para designar 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

10 

realidades novas, como tapyira (“anta”) para boi e vaca ou iauára (“onça”) para cachorro (Freire, 

2003, p. 60). 

Essas transformações revelam a vitalidade e a plasticidade da Língua Geral, que não apenas 

resistiu ao contato, mas também se adaptou, expandindo-se como língua de comunicação 

supraétnica. Contudo, sua institucionalização pelas missões — reforçada por gramáticas e 

dicionários — relegou dezenas de línguas indígenas ao esquecimento, acelerando processos de 

perda linguística e extinção. Nesse sentido, a LGA representa, simultaneamente, uma experiência 

de integração linguística sem precedentes e um mecanismo de exclusão cultural e apagamento de 

línguas minoritárias. 

 
4. O Códice 69: descrição, conteúdo e relevância histórica 

 

O Códice 69, intitulado Grámatica da lingua geral do Brazil, com hum diccionario dos vocábulos 

mais uzuaes para a intelligencia da dita língua, constitui uma das fontes mais valiosas para a 

compreensão da Língua Geral Amazônica (LGA) no século XVIII. Preservado na Universidade de 

Coimbra, o manuscrito integra o fundo ALMA MATER e apresenta carimbos institucionais, 

anotações de catalogação e marcas de propriedade que permitem reconstruir parte de sua 

trajetória documental. Trata-se de uma obra inédita que apresenta uma única edição 

semidiplomática completa e um estudo aprofundado de sua materialidade, grafia e conteúdo 

linguístico, ambos realizados por Carneiro (2024). 

Do ponto de vista físico, o códice é formado por cadernos encadernados em papel fantasia 

com motivos florais, medindo aproximadamente 230 mm por 170 mm. O estado de conservação 

revela sinais de desgaste, umidade e bolor, característicos de documentos coloniais de longa 

circulação. O papel exibe diversas marcas d’água — como o leão rampante coroado, a flor-de-lis 

com cruz de Malta, as letras “B” e “A” isoladas e um brasão europeu — que foram fundamentais 

para datar o suporte entre 1750 e 1758, além de localizar os papéis. Essa cronologia insere o 

manuscrito num período de forte transição política e missionária: de um lado, ainda vigorava a 

tradição catequética jesuítica; de outro, já se delineavam as reformas pombalinas que culminariam 

na expulsão da Companhia de Jesus em 1759 e na imposição gradual do português como língua de 

escolarização e administração. 

O conteúdo do códice é dividido em duas partes. A primeira consiste em uma gramática 

que descreve as regras fonológicas, morfológicas e sintáticas da “língua geral do Brazil”. A segunda 

é um dicionário bilíngue, organizado em entradas alfabéticas, voltado à tradução direta de termos 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

11 

para o uso prático em missões e aldeamentos. O texto, porém, não apresenta uniformidade: há 

variação lexical, instabilidade gráfica e divergências entre a gramática e o dicionário; além de um 

confessionário e outros textos religiosos. Essas características indicam que não se trata de uma 

obra acabada, mas de uma compilação que reflete usos linguísticos reais, distantes da rigidez 

normativa que os missionários pretendiam impor; e que foi construída em momentos diferentes. 

A análise paleográfica do códice revelou a presença de duas mãos distintas. O chamado 

scriptor A, responsável por grande parte da seção gramatical, exibe caligrafia regular, com traços 

bem controlados, inclinação levemente à direita, pressão média e ligaduras frequentes. Já o 

scriptor B, associado a trechos do dicionário e a anotações marginais, apresenta grafia mais 

instável, espaçamento irregular e menor controle do módulo caligráfico. A análise da tradição 

paleográfica de ambos, ainda que em momentos diferente, permitiu identificar que os scriptores 

não tinham a língua portuguesa como primeira língua. Além disso, em levantamento do quadro 

grafemático sobre o scriptor A, foi possível identificar a compatibilidade com a “mão” do 

missionário Bettendorff. 

A natureza híbrida do texto sugere que a chamada Língua Geral Amazônica, tal como 

documentada no Códice 69, não era um reflexo puro do Tupi costeiro descrito nas gramáticas do 

século XVII, mas sim uma língua veicular em reestruturação. A presença de vocábulos regionais, a 

simplificação de certas flexões verbais e nominais e a coexistência de formas variantes evidenciam 

um processo de “amazonização” da língua geral, em que substratos indígenas locais e 

interferências do português colonial se misturam ao tronco tupi. 

A relevância do Códice 69 reside justamente no fato de registrar essa fase de transição. 

Produzido em um momento anterior à expulsão dos jesuítas, mas igualmente crítico – pois é o 

momento final da atuação dos jesuítas no Norte da colônia –, o manuscrito reflete tanto o esforço 

missionário de sistematização quanto a resistência natural de uma língua em uso vivo, moldada 

pelas necessidades comunicativas dos falantes indígenas, mestiços e coloniais. Nesse sentido, o 

documento fornece provas decisivas contra a visão tradicional que identifica a LGA simplesmente 

como “Tupi Amazônico”, isto é, uma continuidade homogênea do Tupi jesuítico. Em vez disso, 

revela-se uma realidade linguística fluida, marcada pela diversidade interna e pela adaptação 

constante às condições sociopolíticas da Amazônia setecentista. 

Em suma, o Códice 69 não apenas oferece um retrato material e linguístico inédito da 

Língua Geral Amazônica, mas também obriga a repensar sua identidade histórica. O manuscrito 

demonstra que a LGA não era uma língua estável transplantada do litoral, mas uma língua viva, 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

12 

sujeita a processos de variação e mudança, usada como veículo de comunicação colonial em uma 

região de densa diversidade étnica e linguística 

 
5. A língua do Códice 69: discussão de resultados 

 

5.1 Metodologia de análise 

A caracterização da língua do Códice 69 foi conduzida a partir de uma metodologia interdisciplinar, 

articulando Filologia, Paleografia e Linguística Histórica, de acordo com as orientações teóricas de 

Auroux (1992), Mattos e Silva (2004a), Freire (2004, 2008) e Lose (2017).  

O primeiro passo consistiu na edição semidiplomática do códice, preservando-se vacilações 

gráficas, uso de abreviaturas e interferências do português. Esse procedimento, além de garantir 

fidelidade material, permitiu observar como tais flutuações constituem indícios da língua em 

questão. Por exemplo, variações na representação de /k/ – ora <ke>, ora <ky> – foram mantidas, 

pois revelam práticas gráficas próprias de scriptores indígenas ou missionários não falantes nativos 

de português (Carneiro, 2025, p. 432).  

A segunda etapa envolveu a análise paleográfica e codicológica. O exame das “mãos” A e B 

mostrou que ambas pertencem a scriptores formados em ambiente missionário. Essa constatação 

tem implicação direta: a língua que escrevem não é o tupinambá clássico, mas a LGA já cristalizada 

nas práticas de catequese e ensino.  

Por fim, aplicou-se uma análise linguística comparativa, cotejando o léxico e a gramática do 

códice com duas tradições descritivas: (i) o Arte da lingua brasilica (1621), de Luís Figueira, que 

documenta o tupinambá clássico; e (ii) o Diccionario da lingua geral do Brasil (1771), elaborado no 

Pará, que representa a LGA em fase posterior. Esse contraste revelou que o códice não conserva 

traços centrais do tupinambá, mas converge com a LGA. 

 

5.2 Resultados linguísticos e históricos 

Edelweiss (1969) associou o Códice 69 a uma variedade denominada “brasiliano”, que segundo ele 

teria sido produzida por franciscanos e não por jesuítas. Embora sua análise pioneira seja 

relevante, essa interpretação desconsidera as transformações estruturais da língua documentada. 

Do ponto de vista filológico, a presença de variantes como o uso de nitio para a negação e 

de empréstimos portugueses sistemáticos evidencia que a língua do códice já se afastava do 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

13 

modelo jesuítico de Anchieta ou Figueira, confirmando que não se trata de um simples “tupi 

missionário”, mas de uma língua geral em processo de consolidação. A análise paleográfica reforça 

essa interpretação, ao mostrar a atuação de diferentes escribas, o que aponta para uma produção 

coletiva, típica de ambientes missionários e de circulação didática. 

Edelweiss (1969) considerava que o códice tinha sido escrito por franciscanos baseando-se 

no uso do termo Língua Geral, que, segundo o próprio, não poderia ser usado por um jesuíta para 

denominar a língua da gramática. Conforme Edelweiss, não existe, na documentação, o “tupi 

padronizado” dos jesuítas, mas aquilo que ele chama de brasiliano. Tal confusão, segundo ele, só 

poderia ser feita por um franciscano, desconhecedor das diferenças que Edelweiss acredita 

existirem entre tupi jesuítico e brasiliano. 

O conceito de tupi jesuítico – concebido como tupi original, ou puro – diferencia-se daquilo 

que preconizou Aryon Rodrigues. Embora sejam de grande relevância os estudos de Edelweiss, do 

ponto de vista linguístico de Rodrigues, o tupi jesuítico, ao contrário do que defendia Edelweiss 

(1969), não era uma forma puramente indígena do Tupi, mas uma variante simplificada, mesclada 

com elementos do Português, usada como uma língua franca entre os missionários e os diversos 

povos. Rodrigues (1996) via esse processo de adaptação como uma forma de “reconstrução” da 

língua, que muitas vezes distorcia ou simplificava aspectos importantes da língua original. Em suas 

obras, ele também destacou como a língua Tupi foi influenciada e modificada pelos interesses 

coloniais, especialmente pela tentativa dos jesuítas de evangelizar os povos indígenas. 

Dessa forma, é delicado chamar o tupi jesuítico de exemplo fiel da língua Tupi, já que 

estudos mais recentes comprovam que ele foi uma espécie de código de comunicação adaptado 

para as necessidades do momento, mas que não refletia a complexidade e a riqueza da língua 

indígena original. Para Edelweiss, no entanto, “1) a língua tupi ou língua brasílica é aquela 

uniformizada pelos jesuítas em seus vários compêndios; e 2) na Amazônia, não há obras jesuíticas, 

mas franciscanas e o que encontramos nos textos não é o tupi uniformizado pelos jesuítas, mas 

sim um dialeto que ele batiza de ‘brasiliano’” (Mota, 2017, p. 16).  

Mas, tenhamos sempre presente, que o brasiliano não é um dialeto uniforme 
como o tupi jesuítico. Entre cerca de 1580 e 1760 houve, de contínuo, tribos, que 
falavam um tupi relativamente original, ao lado de camadas de mestiços e índios 
em escalas das mais díspares aculturações lingüísticas. Tivemos, assim, com o 
correr do tempo, não apenas um, mas toda uma gama de dialetos brasilianos 
(Edelweiss, 1989, p. 146). 

Ademais, sem delimitar conceitos de autoria ou cópia, o tupinólogo atribui a autoria não 

apenas a mais de um autor – nos termos defendidos por ele –, mas também a pelo menos 2 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

14 

copistas franciscanos (Edelweiss, 1969, p. 143) por conta dos verbetes do Dicionário, como “frade 

de missa” e “frade leigo”. Mota (2017), mais uma vez, corrobora sua hipótese: 

Além disso, para ele, essa língua não é o tupi jesuítico, mas o dialeto brasiliano. É 
um argumento consistente, tendo em vista que quando analisamos detidamente o 
manuscrito de 1750, vemos no dicionário inscrições do copista como “é antigo, é 
tupinambá”. Lembremos, como dito acima, que para ele todas as obras escritas 
em “tupi do século XVIII” são dos franciscanos, com exceção do texto do jesuíta 
Bettendorff (Mota, 2017, p. 146). 

A língua descrita no Códice 69, na perspectiva do autor, apresentaria diferenças em relação 

à língua do confessionário oficial dos jesuítas, à obra de Antônio de Araújo de 1618 e à reeditada 

por Bartolomeu de Leão, em 1686. Além disso, Edelweiss afirma que Bettendorff, quando queria 

se referir à “língua geral”, denomina-a como “língua irregular e vulgar” e, por isso, o códice não 

seria obra do religioso jesuíta. Do ponto de vista linguístico e filológico, a hipótese de autoria 

franciscana3 simplesmente pela menção ao termo “frade” não se sustenta pois há, sim, referências 

ao termo “padre” no Códice 69, como é possível perceber na página numerada como 135 do 

códice. Além disso, a menção de colocações como “é antigo”, ou “é tupinambá”, só comprovam a 

perspectiva de uma diferenciação linguística clara. 

O Tupi Antigo, nas considerações de Rodrigues (1986), como termo mais abrangente, 

referia-se à língua falada pelos povos indígenas que habitavam a costa brasileira nos séculos XVI e 

XVII, durante os primeiros contatos com os colonizadores europeus, sendo uma reconstrução 

linguística feita a partir de registros históricos, como gramáticas e vocabulários produzidos por 

missionários e viajantes, especialmente os trabalhos de Anchieta e outros jesuítas. Também era 

utilizado para designar o tronco linguístico Tupi, que abrange diversas línguas faladas por povos 

indígenas em todo o Brasil. Dentro do tronco Tupi, o Tupi Antigo seria apenas uma das línguas. 

Outras línguas relacionadas incluem o Guarani, o Nheengatu e o Munduruku. O termo era usado 

por Rodrigues para se referir ao grupo maior de línguas e culturas relacionadas. 

O Tupinambá, na prática, referia-se à versão dialetal específica do Tupi Antigo utilizada pela 

etnia tupinambá. A LGA, por sua vez, seria, portanto e inicialmente, uma variação da língua para a 

qual os missionários criaram uma norma. Diferente do Tupi Antigo, sofreu influências do Português 

e de outras línguas indígenas da Amazônia. É uma língua viva, enquanto o Tupi Antigo é 

considerado uma língua extinta. Serviu como língua franca entre indígenas e colonos, 

especialmente na região amazônica. 

 
3 Carneiro (2024) refuta tal hipótese em sua tese de doutorado, ganhadora do Prêmio Capes de Tese 2025 na área de 

Linguística, com um trabalho paleográfico e filológico exaustivo. 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

15 

Em suma, a LGA, foi derivada do Tupi Antigo, que, por sua vez, era fortemente influenciado 

pelo tupinambá. Portanto, há uma relação indireta: o Tupinambá serviu como uma das principais 

fontes do Tupi Antigo, que foi simplificado e adaptado para formar a LGA. Ao transformar o Tupi 

Antigo na LGA, os missionários jesuítas simplificaram a gramática e o vocabulário para facilitar a 

comunicação com um público diverso, incluindo indígenas de diferentes etnias, colonizadores 

portugueses e mestiços. A influência do Tupinambá permaneceu evidente na LGA, especialmente 

na fonologia, no vocabulário básico e nas estruturas sintáticas mais simples (Rodrigues, 1986). 

Dessa forma, “polida” era o modelo formal e padronizado da Língua Geral Amazônica, 

ensinado e promovido principalmente pelos missionários jesuítas nas missões religiosas. Servia 

como instrumento de catequese e comunicação oficial entre colonizadores, religiosos e indígenas. 

Havia uma padronização gramatical e lexical, baseada nas normas introduzidas pelos missionários; 

uso em contextos religiosos, administrativos e em interações formais; e uma tentativa de 

“purificação” da língua, aproximando-se das bases do Tupi Antigo documentado. 

A forma considerada “vulgar” era a cotidiana e coloquial da Língua Geral Amazônica, falada 

pelos indígenas e por outros grupos sociais em suas interações diárias. Apresentava maior variação 

dialetal, com influências regionais, como o contato com outras línguas indígenas amazônicas e o 

Português, simplificações e adaptações espontâneas para atender às necessidades práticas de 

comunicação e era mais distante da forma idealizada e padronizada pelos missionários (Rodrigues, 

1986; Dias, 2011; Navarro, 2013). 

O Códice 69 não trata, portanto, do Tupi Jesuítico, ou Tupi Antigo na perspectiva de 

Rodrigues, muito embora a catalogação da Digitalis assim afirme. Além do próprio título 

contradizer esse argumento, trazendo a referência explícita a uma gramática em língua geral, no 

conteúdo do texto, notamos a mistura entre as duas línguas que originou a língua geral: a indígena 

e a portuguesa, como vemos abaixo. Portanto, não se trataria de uma simples padronização do 

tupi, mas do reconhecimento de uma mudança linguística que culminou na designação de um 

outro termo. 

A consideração dessa distinção de variedades, feita no conteúdo do códice, permite 

vislumbrar o contexto complexo de uma iminente mudança linguística ao percebermos o registro 

da existência de uma variante “menos polida, e mais usada” em oposição a outro registro de uma 

variante “muy polida, e pouco usada”. Uma marca documentada de diglossia linguística.  

Uma evidência disso é o próprio uso de nitio como forma para negar sentenças no 

Códice 69, inclusive no confessionário acostado, mas diferindo das gramáticas em Tupi de Anchieta 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

16 

e Figueira. Sobre essa forma de negar, Anselmo Eckart (1778), outro autor setecentista que tratou 

da descrição das línguas gerais e tupi, considera ser própria das missões no Baixo Amazonas: “Deus 

non moritur, Tupà nomanói. este é genuíno modo de falar no Brasil o dialeto Toupinambeus (sic). 

Mas nas Missões Paraenses, onde o idioma já está um tanto quanto corrompido, assim dizem: 

Deus, Tupã, ou Tupána, non, nitiú, moritur, omanó” (Eckart apud Rosa, 1994, p. 177). 

Por sua vez, Zwartjes (2011, p. 169) afirma que o manuscrito foi composto por pelo menos 

três autores diferentes. Jesuita (2020) ampara a sua pesquisa também nessa hipótese. É de se 

admirar, todavia, que, ainda que sejam poucos os estudos que se ocupem do Códice 69, mesmo 

estes, que levantam hipóteses sobre a autoria, não empreenderam a composição de um quadro 

grafemático ou ao menos a caracterização da morfologia do traçado, já que tanto Zwartjes quanto 

Edelweiss atribuem mais de uma mão, ainda que utilizem de forma equivocada, do ponto de vista 

paleográfico e filológico, os conceitos de autoria e cópia. 

Aqui, há um problema ainda maior, pois Zwartjes compara a mão que escreve o dicionário 

do Códice 69 à mão que escreve um outro dicionário em língua geral, mas de 1771 – o Códice 81, 

cujo fac-símile também se encontra alocado na Biblioteca Digital ALMA MATER.  

A colocação equivocada do autor é induzida pelo erro da ficha bibliográfica da UC Digitalis 

– que atribui a mesma mão ao Códice 81, sem considerar a existência de mais de um punho 

escrevendo o Códice 69. Há que se considerar, também, a menção, na mesma ficha, a um 

dicionário em tupi, divergindo do próprio título do códice, que faz referência à Língua Geral. 

Merece destaque, também, o fato de que é no mínimo curioso que, do início ao fim, o Códice 69 

não faça uma única referência ao termo Tupi propriamente, mas o seu conteúdo atesta, por outro 

lado, a existência de outras línguas convivendo com a língua geral quando são descritas as partes 

da oração. 

Zwartjes também considera o códice como uma obra de uso pessoal. Essa hipótese deve 

ser repensada a partir da presença de marcas d’água no documento e levantadas por Carneiro 

(2024), que podem, dentre outros fins, atribuir autenticidade ao documento. Havendo a 

necessidade de uma prova de autenticidade, é possível que o objetivo do códice não fosse 

restringir-se ao uso de um único indivíduo.  

Embora o próprio Zwartjes (2011, p. 168) sugira que “[a gramática] ainda não foi 

[analisada] satisfatoriamente no contexto da história da linguística”, o autor chega a se contradizer 

ao tentar se provar com as próprias partes do documento: 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

17 

[...] que a obra não é destinada a novatos aprendendo tupi em um ambiente 
escolar que podem precisar de português, latim ou ambos para referência. 
Sabemos, no entanto, que esta parte do texto foi concebida para ser 
compartilhada, pois em sua mensagem ao leitor no final do confessionário, o 
autor pede que futuros usuários corrijam seus erros desculpáveis como acharem 
adequado. 

Barros (2003), por sua vez, constrói uma outra hipótese. Através de um levantamento das 

produções de jesuítas da Europa Central, a autora indica ser a obra de autoria de missionários 

jesuítas da Europa Central (Holanda, Bélgica, Suíça e Hungria) – identificados como tapuitinga na 

documentação remanescente do século XVIII – que chegaram à região amazônica entre 1750 e 

1753. O códice faria, então, parte de uma política linguística própria do século XVIII que refletia 

uma postura diferente.  

Assim, haveria mais respeito à tradição jesuítica nos textos impressos, enquanto os 

manuscritos apresentariam menos rigor na padronização linguística e, por isso, carregavam marcas 

da oralidade. A autora, nesse sentido, compara a “Confissão” do Códice 69 ao Compendio da 

Doutrina Christãa, alegando que as duas versões são idênticas, com exceção de minúsculas 

diferenças quanto a letras, acentos ou abreviaturas. 

Com relação ao léxico missionário e hibridismos, o dicionário do Códice 69 apresenta um 

vocabulário híbrido, permeado de interferências do português e de criações catequéticas. Os 

exemplos analisados incluem entradas como pecado traduzido com recurso a construções 

perifrásticas em LGA; e Deos, em que a adaptação lexical revela uma operação de calco semântico 

inexistente no tupinambá clássico. Além disso, a presença de termos como cruz, sacramento e 

oração traduzidos para formas indígenas adaptadas confirma o que Freire (2008, p. 131) descreveu 

como a “catequização lexical” da LGA: a língua se expande para dar conta de conceitos cristãos e 

administrativos, algo que não se encontra no corpus tupinambá do século XVII.  

Quanto à grafia e à fonologia, observamos marcas de scriptores não falantes de português, 

como já referido. A análise grafemática identificou padrões que afastam o códice do tupinambá 

clássico e o situam na tradição escrita da LGA. Um caso é o uso sistemático de <ky> em lugar de 

<qu> ou <cu> para a representação da oclusiva velar palatalizada, fenômeno nunca registrado no 

tupinambá descrito por Figueira (1621), mas recorrente em manuscritos amazônicos do século 

XVIII. Outro exemplo é a rejeição de combinações de <k> com vogais posteriores (<ko>, <ku>), 

substituídas por grafias simplificadas ou aproximadas à fonologia do português aprendido de 

modo imperfeito. Essas escolhas gráficas reforçam que os scriptores não eram falantes nativos do 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

18 

português europeu, mas usuários da LGA como língua de identidade e ensino, internalizando 

apenas parcialmente convenções ortográficas.  

Sobre a estrutura gramatical normatizada, o códice organiza a língua em moldes de 

gramática latina e portuguesa: pronomes pessoais aparecem dispostos em tabelas, paradigmas 

verbais são apresentados em tempos “presente”, “pretérito” e “futuro” adaptados, e substantivos 

recebem esquemas declinatórios inexistentes na tradição indígena. Essas categorias não refletem 

uma observação “neutra” do tupinambá, mas o esforço de gramatização da LGA como língua 

escolar. Por exemplo, a flexão de verbos como aíba (“odiar”) é disposta paralelamente à 

conjugação portuguesa (eu aibo, tu aibas, ele aiba), o que constitui uma clara tentativa de adaptar 

a língua indígena a um quadro de ensino europeu. Esse tipo de sistematização não aparece no 

tupinambá de Figueira (1621), mas é característica da missionarização da LGA. 

Quanto ao contexto histórico-social, a análise paleográfica situa o códice em um momento 

crucial: o declínio da hegemonia jesuítica e o início das reformas pombalinas. Nesse período, como 

demonstram Mattos e Silva (2004a) e Bessa Freire (2008), o tupinambá clássico já não era língua 

de uso corrente. A população indígena do Grão-Pará falava majoritariamente a LGA, utilizada como 

língua de aldeamentos, de ensino e de catequese. Assim, o códice não é o registro de uma língua 

“pura”(nos termos definidos pela documentação remanescente, isto é, uma versão mais 

conservadora), mas a normatização de uma língua de contato já generalizada. 

Portanto, a análise integrada demonstra que o Códice 69 não pode ser classificado como 

“tupi amazônico”. Esse rótulo, além de anacrônico, ignora que no século XVIII o tupinambá já havia 

perdido vitalidade como língua de comunicação, sobrevivendo apenas como base estrutural da 

LGA. Os indícios lexicais (neologismos cristãos, hibridismos com o português), fonológicos (grafias 

<ke>/<ky>, ausência de combinações de <k>), gramaticais (paradigmas em moldes latinos) e 

sociais (produção por missionários não falantes do português europeu) convergem para uma 

conclusão inequívoca: o códice documenta a língua geral amazônica, língua de contato que se 

tornou o principal instrumento de ensino e catequese na Amazônia setecentista. 

Assim, o Códice 69 é testemunho material e linguístico da fase de gramatização da LGA, em 

que missionários indígenas e europeus construíram um aparato normativo destinado a perpetuar 

o uso de uma língua que já havia suplantado o tupinambá clássico. 

 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

19 

5.3 O problema da nomenclatura: tupi amazônico × língua geral amazônica 

O termo Tupi Amazônico é empregado em parte da bibliografia (Edelweiss, 1969; Navarro, 2012) 

para indicar a continuidade amazônica do tupinambá clássico. Essa designação parte do 

pressuposto de que o tupinambá, uma das línguas tupis do litoral, teria sido transplantado para o 

Norte e mantido em uso como língua veicular. A expressão reforça a ideia de que o sistema 

amazônico seria apenas uma variante regional de um idioma previamente estruturado, 

preservando sua integridade histórica. 

Essa hipótese tem a vantagem de reconhecer a base tupinambá da língua, o que é inegável. 

Entretanto, o exame do Códice 69 demonstra que a LGA não pode ser reduzida a um “tupi 

transplantado”. As variações gráficas, as simplificações morfossintáticas e os empréstimos lexicais 

do português revelam uma língua em transformação, marcada pelo contato intenso com outras 

etnias e com o colonizador. Em outras palavras, falar em Tupi Amazônico cria a falsa impressão de 

continuidade homogênea, ocultando o processo de hibridização e a “amazonização” da língua. 

Por outro lado, a designação Língua Geral Amazônica (LGA) é mais adequada porque 

incorpora a especificidade histórica e política do fenômeno. Primeiro, reconhece que se trata de 

uma língua de contato, moldada pela catequese e pela administração colonial, e não apenas pela 

transmissão espontânea do tupinambá. Segundo, reflete a percepção da época: os documentos 

coloniais falam reiteradamente em “língua geral” e não em “tupi”, revelando que o próprio termo 

fazia parte do vocabulário político da colonização. Terceiro, destaca sua função supraétnica, capaz 

de integrar populações distintas em um mesmo repertório linguístico. 

O contraste entre os dois rótulos, portanto, é decisivo. Enquanto Tupi Amazônico projeta 

uma continuidade essencialista, Língua Geral Amazônica evidencia uma língua reconfigurada, 

histórica e política, produto do contato e da institucionalização missionária. A escolha 

terminológica implica também uma tomada de posição teórica: rejeitar o “tupi amazônico” 

significa reconhecer que a LGA não é apenas herança, mas sobretudo criação colonial. 

Assim, propomos reservar a designação Língua Geral Amazônica para o sistema 

documentado no Códice 69 e em outras fontes setecentistas. Essa opção não apenas se alinha à 

terminologia da mesma época, mas também permite compreender a língua em sua historicidade 

própria, sem reduzir sua identidade a uma mera extensão do tupinambá clássico. 

 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

20 

6. Considerações finais 

A gramática e o dicionário presentes no Códice 69 refletem momentos distintos de 

desenvolvimento linguístico. A gramática, mais antiga, apresenta traços compatíveis com os 

compêndios jesuítas e se alinha ao trabalho de Bettendorff, enquanto o dicionário evidencia 

adaptações posteriores às realidades locais. Esse contraste aponta para uma mudança linguística 

significativa no contexto colonial, marcada pela coexistência de uma variante formal (“polida”) e 

outra mais coloquial (“vulgar”) da Língua Geral Amazônica, configurando um cenário de diglossia 

linguística. Além disso, elementos como o uso de tremas, consoantes duplicadas e grafemas típicos 

da escrita alemã reforçam a hipótese de que o scriptor A tinha o alemão como língua nativa, 

característica que converge com a biografia de Bettendorff. 

A obra foi destinada a falantes do português. Os falantes do português aprendiam as 

línguas gerais por meio de imersão cultural e da pedagogia prática nas missões. O ensino era 

estruturado em um bilinguismo funcional, em que a língua geral atuava como mediadora entre o 

português e as línguas indígenas locais. Essa abordagem foi parte de uma estratégia que ia além da 

comunicação: servia para criar um meio de controle social e religioso, alinhado ao objetivo 

civilizacional de uniformizar a comunicação e integrar os povos indígenas ao sistema colonial. 

A análise detalhada do Códice 69, considerando tanto sua materialidade quanto os 

aspectos paleográficos e linguísticos, permite rever de modo profundo a concepção tradicional da 

chamada Língua Geral Amazônica. O exame filológico mostrou que o manuscrito não registra 

simplesmente uma continuidade direta do tupi jesuítico descrito por Anchieta e Figueira, mas 

documenta uma língua em uso, viva, marcada pela variação interna, pela instabilidade gráfica e 

pela presença de elementos regionais amazônicos. Esses dados convergem com as críticas 

formuladas por Mattos e Silva, que propõe compreender as línguas do Brasil colonial a partir da 

história social e não apenas da perspectiva gramatical normativa herdada dos missionários. 

O primeiro traço que salta aos olhos no códice é a grande instabilidade ortográfica. Termos 

equivalentes aparecem grafados de maneiras diferentes, mesmo quando registrados por um 

mesmo scriptor. Essa variação não pode ser explicada apenas como descuido do copista ou falta de 

perícia na escrita, mas corresponde à ausência de uma padronização efetiva da Língua Geral na 

Amazônia setecentista. A comparação entre a seção gramatical e o dicionário confirma essa 

interpretação: a mesma palavra surge com formas diversas, revelando que não havia um modelo 

gráfico único nem consenso absoluto sobre como representar sons indígenas. Essa ausência de 

normatização escrita reforça o argumento de Petrucci (2003), de que sociedades parcialmente 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

21 

letradas produzem documentos cuja escrita permanece subordinada à oralidade, funcionando 

mais como registro funcional do que como expressão de um padrão estável. Ao evitar a 

modernização ortográfica, a edição semidiplomática do códice, nos moldes defendidos por Lose 

(2017), preserva essas oscilações e permite analisá-las como evidências da vitalidade e da fluidez 

do idioma. 

Além da variação gráfica, observamos mudanças estruturais significativas em relação ao 

tupi clássico. A gramática do códice mostra um sistema flexional menos rigoroso: prefixos pessoais 

nem sempre aparecem, certas marcas derivacionais são omitidas e a concordância verbal e 

nominal se enfraquece. As formas pronominais variam, e os verbos apresentam instabilidade na 

expressão de tempo e modo. Essas simplificações são coerentes com o que Freire descreve como 

processo típico das línguas gerais em ambientes multilíngues, nas quais a função veicular conduz a 

reorganizações morfossintáticas, reduzindo a complexidade formal em favor da inteligibilidade. A 

Língua Geral documentada no códice, longe de corresponder ao polissintetismo rígido do tupi 

jesuítico, manifesta sinais claros de reestruturação, e essa mudança interna aparece de forma 

sistemática no corpus. 

Outro dado relevante é o caráter híbrido do vocabulário. Diversos itens lexicais não estão 

presentes nas fontes clássicas do tupi costeiro, mas são registrados na Amazônia em documentos 

posteriores. O dicionário anexo ao códice inclui palavras de provável origem local, bem como 

empréstimos do português colonial adaptados à fonologia indígena. Esse fenômeno prova que a 

Língua Geral Amazônica não era um transplante intacto do tupi jesuítico, mas um idioma em 

constante adaptação, incorporando elementos regionais e passando por reanálises semânticas à 

medida que circulava entre indígenas, missionários e colonos. Essa “amazonização da língua geral” 

confirma que ela funcionava como língua de contato viva, sujeita a transformações naturais e a 

interferências múltiplas. 

O manuscrito também revela algo importante sobre a própria designação “língua geral”. 

Mais do que identificar uma língua homogênea ou normatizada, o termo parece ter sido utilizado 

como categoria política e administrativa, adequada às necessidades missionárias e coloniais. A 

obra mostra que o esforço de gramatização não eliminou a diversidade real da língua falada: 

mesmo sistematizada, a LGA manteve variação, simplificação e hibridização, características 

incompatíveis com a ideia de uma norma jesuítica pura. O estudo paleográfico reforça essa 

conclusão, já que foram identificadas duas mãos distintas no códice, evidenciando um processo 

coletivo de compilação, em vez de uma redação única e controlada.  



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

22 

O conjunto desses dados leva a conclusões que afetam diretamente a historiografia 

linguística. Em primeiro lugar, a Língua Geral Amazônica registrada no Códice 69 não pode ser 

reduzida ao tupi jesuítico, pois apresenta uma gramática mais flexível, léxico misto e grafia instável. 

Em segundo lugar, ela deve ser entendida como língua veicular de contato, moldada pela prática 

comunicativa entre grupos indígenas diversos e missionários, e não como língua padronizada ou 

rigidamente codificada. Em terceiro lugar, o rótulo “língua geral” é mais político do que técnico: 

refere-se a um instrumento de catequese e de organização das aldeias, não a uma entidade 

linguística uniforme. Por fim, mesmo diante do esforço missionário de fixar essa língua em 

gramáticas e dicionários, o manuscrito demonstra que a diversidade interna persistiu, revelando 

que a oralidade e a variação regional sempre se sobrepuseram à tentativa de normatização. Tanto 

que deu origem ao próprio Nheengatu. 

Dessa forma, o Códice 69 se confirma como prova decisiva de que a chamada “língua geral” 

amazônica não era uma herdeira pura do tupi clássico. Trata-se, antes, de um complexo linguístico 

amazônico, híbrido, dinâmico e constantemente reconfigurado pelo contato, pelas políticas 

missionárias e pelas reformas pombalinas, situando-se no cerne das disputas culturais do 

século XVIII. 

 

Referências 

 

ANCHIETA, José de. Arte de grammatica da lingoa mais usada na costa do Brasil. São Paulo: 
Comissão Paulista de Comemorações do IV Centenário da Fundação de São Paulo, 1990. (Edição 
fac-similar da edição de 1595). 

AUROUX, Sylvain. La révolution technologique de la grammatisation. Liège: Mardaga, 1998. 

BARRETO, Domingos Alves Branco Muniz. Plano sobre a civilização dos índios do Brasil. 
Manuscrito. Biblioteca Pública de Évora, Reservados, Portugal. 

BARROS, M. C. D. M. A relação entre manuscritos e impressos em tupi como forma de estudo da 
política linguística jesuítica no século XVIII na Amazônia. Letras, Curitiba, n. 61 (especial), p. 125-
152, 2003. 

BARROS, M. C. D. M. Notas sobre a política jesuítica da língua geral na Amazônia (séculos XVII-
XVIII). In: FREIRE, José Ribamar Bessa; ROSA, João Pacheco (Org.). História da língua geral na 
Amazônia: contatos e desdobramentos. Manaus: Editora da Universidade do Amazonas, 2000. p. 
85-112. 

BARROS, M. C. D. M.; MONSERRAT, Ruth. Fontes manuscritas sobre a língua geral da Amazônia 
escritas por jesuítas “tapuitinga” (século XVIII). In: MULLER, Jean-Claude et al. (Org.). Dicionário de 



Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

23 

Língua Geral Amazônica. Potsdam: Universitätsverlag Potsdam; Belém: Museu Paraense Emílio 
Goeldi, 2019. p. 45-60. Disponível em: https://archive.org/details/muller-2018-dicionario-de-lga. 
Acesso em: jan. 2025. 

BORGES, L.; NUNES, J. Les langues générales et la grammatisation des langues indiennes. 
Langages, Paris, n. 130, p. 52-67, 1998. 

CARNEIRO, Bruna Trindade Gomes. Um códice em língua geral: edição, estudo paleográfico e sócio-
história da Amazônia (1750-1758). 2024. 2 v., 845 f. Tese (Doutorado) – Programa de Pós-
Graduação em Estudos Linguísticos, Universidade Estadual de Feira de Santana, Feira de Santana, 
2024. 

ECKART, Anselm. Specimen Linguae Brasilicae vulgaris. Journal zur Kunstgeschichte und zur 
allgemeinen Litteratur, v. 6, p. 195-211, 1778. 

FIGUEIRA, Luís. Arte da Língua Brasílica. Ed. fac-símile de 1687. Anotada por Emílio Allain. Rio de 
Janeiro: Typographia Lombaerts & Cia., 1880 (1621). 

FIGUEIRA, Luís. Memorial sobre as terras e gentes do Maranhão, Grão-Pará e Rio das Amazonas. 
Lisboa: Mathias Rodrigues, 1637. 

FIGUEIRA, Luís. Missão que fez o P. Luís Figueira da Companhia de Jesus, superior da Residência do 
Maranhão, indo ao Grão Pará, Camutá e Curupá, capitanias do Rio das Amazonas, no ano de 1636. 
[S. l.: s. n.], 1636. 

FIGUEIRA, Luís. Relação de vários sucessos acontecidos no Maranhão e Grão-Pará, assim de paz 
como de guerra, contra o rebelde Holandês, Ingleses e Franceses, e outras nações. Lisboa: Matias 
Rodrigues, 1631. 

FREIRE, José Ribamar Bessa. Nheengatu: a outra língua brasileira. In: LIMA, Ivana Stolze; CARMO, 
Laura do (Org.). História Social da Língua Nacional. Rio de Janeiro: Edições Casa de Rui Barbosa, 
2008. p. 119-149. 

FREIRE, José Ribamar Bessa. Rio Babel: a história das línguas na Amazônia. Rio de Janeiro: Editora 
Atlântica; EdUERJ, 2003. 

GRÁMATICA da lingua geral do Brazil, com hum Diccionario dos vocabulos mais uzuaes para a 
intelligencia da dita lingua. [S.l.: s.n.], [1750?]. Manuscrito. Biblioteca Geral da Universidade de 
Coimbra, Cód. 69. Disponível em: https://hdl.handle.net/10316.2/78640. Acesso em: 5 jan. 2025. 

JESUÍTA, Cristiano da Silva. Uma gramática perdida nos trópicos: um manuscrito setecentista sobre 
a Língua Geral do Brasil. 2020. Tese (Doutorado em Língua Portuguesa) – Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, São Paulo, 2020. Disponível em: 
https://tede2.pucsp.br/handle/handle/12345. Acesso em: 5 jan. 2025. 

LOSE, Alícia Duhá. Edições de documentos históricos: a quem interessam? a quem se destinam? 
Revista da Abralin, v. 16, n. 2, p. 71-86, jan./abr. 2017. 

MATTOS E SILVA, Rosa Virgínia. Ensaios para uma sócio-história do português brasileiro. São Paulo: 
Parábola, 2004a. 

https://archive.org/details/muller-2018-dicionario-de-lga
https://archive.org/details/muller-2018-dicionario-de-lga
https://hdl.handle.net/10316.2/78640
https://hdl.handle.net/10316.2/78640
https://tede2.pucsp.br/handle/handle/12345
https://tede2.pucsp.br/handle/handle/12345
https://tede2.pucsp.br/handle/handle/12345


Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

24 

MOTA, Jaqueline Ferreira da. A confissão tupi: a problemática dos confessionários jesuítico-tupi nos 
séculos XVI-XVIII nas missões do Grão-Pará e Maranhão e do Brasil. 2017. Tese (Doutorado em 
História Social) – Universidade de São Paulo, 2017. Disponível em: 
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-26052017-112650/. Acesso em: 5 jan. 
2025. 

MUFWENE, Salikoko S. The ecology of language evolution. Cambridge: Cambridge University Press, 
2001. 

NAVARRO, Eduardo de Almeida. O último refúgio da língua geral no Brasil. Estudos Avançados, v. 
26, n. 76, p. 245-254, 2012. 

NOBRE, Wagner Carvalho de Argolo. As línguas gerais na história social-linguística do Brasil. Papia, 
v. 26, n. 1, p. 7-52, jan./jun. 2016. 

NOBRE, Wagner Carvalho de Argolo. Colonização e Língua Geral: o caso do sul da Bahia. Papia, v. 
23, n. 1, p. 75-96, jan./jun. 2013. Disponível em: https://www.etnolinguistica.org/artigo:argolo-
2013. Acesso em: 9 jan. 2025. 

NOBRE, Wagner Carvalho de Argolo. Introdução à história das línguas gerais no Brasil: processos 
distintos de formação no período colonial. 2011. Dissertação (Mestrado em Letras e Linguística) – 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2011. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/8334. Acesso em: 5 jan. 2025. 

PETRUCCI, Armando. La ciencia de la escritura: primera lección de paleografía. Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica de Argentina, 2003. 

PORTUGAL. Diretório que se deve observar nas povoaçoens dos índios do Pará, e Maranhão, 
enquanto Sua Majestade não mandar o contrário (1757). Lisboa: Régia Officina Typografica, 1757. 

PORTUGAL. Relação abreviada da república que os religiosos jesuítas das Províncias de Portugal e 
Espanha estabeleceram nos domínios ultramarinos… Lisboa: Oficina de Miguel Manescal da Costa, 
1756. 

RODRIGUES, Aryon Dall’Igna. As línguas gerais sul-americanas. Papia, v. 3, p. 7-18, 1996. 

RODRIGUES, Aryon. Classification of Tupi-Guarani. International Journal of American Linguistics, v. 
24, p. 231-234, 1985. 

SANTOS, Bruna Trindade Lima. Edição do Plano Sobre a Civilização dos Índios do Brasil: 
contribuições para aspectos sócio-históricos do português no Brasil do século XVIII. 2016. 
Dissertação (Mestrado em Ciências da Linguagem) – Universidade Nova de Lisboa, 2016. 
Disponível em: 
https://run.unl.pt/bitstream/10362/19665/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Mestrado-
%20Bruna%20Trindade.pdf. Acesso em: 5 jan. 2025. 

THOMASON, Sarah G.; KAUFMAN, Terrence. Language contact, creolization, and genetic linguistics. 
Berkeley: University of California Press, 1988. 

http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-26052017-112650/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-26052017-112650/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-26052017-112650/
https://www.etnolinguistica.org/artigo:argolo-2013
https://www.etnolinguistica.org/artigo:argolo-2013
https://www.etnolinguistica.org/artigo:argolo-2013
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/8334
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/8334
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/8334
https://run.unl.pt/bitstream/10362/19665/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Mestrado-%20Bruna%20Trindade.pdf
https://run.unl.pt/bitstream/10362/19665/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Mestrado-%20Bruna%20Trindade.pdf
https://run.unl.pt/bitstream/10362/19665/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Mestrado-%20Bruna%20Trindade.pdf
https://run.unl.pt/bitstream/10362/19665/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Mestrado-%20Bruna%20Trindade.pdf


Veredas – Revista de Estudos Linguísticos | E-ISSN: 1982-2243 | v.29, n.2, 2025  

  

 

  

25 

UC DIGITALIS. Repositório da Universidade de Coimbra para a preservação, valorização e acesso à 
produção científica e cultural. Universidade de Coimbra, Portugal. Disponível em: 
https://digitalis.uc.pt/. Acesso em: 9 jan. 2025. 

UNIVERSIDADE DE COIMBRA. Biblioteca Geral. Fundo Alma Mater. Grámatica da lingua geral do 
Brazil... Cód. 69. [S. l.: s. n.], [1750?]. Manuscrito. Disponível em: 
https://almamater.uc.pt/handle/10316.2/78640. Acesso em: 3 jan. 2025. 

VEIGA, Patrícia Regina Vannetti. Do oral para o escrito: a narratividade em nheengatu no Alto Rio 
Negro — AM. 2015. Tese (Doutorado em Linguística) — Universidade Estadual de Campinas, 2015. 
Disponível em: https://www.etnolinguistica.org/tese%3Aveiga-2015. Acesso em: 9 jan. 2025. 

ZWARTJES, Otto. Portuguese Missionary Grammars in Asia, Africa and Brazil, 1550-1800. 
Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 2011. 

https://digitalis.uc.pt/
https://digitalis.uc.pt/
https://digitalis.uc.pt/
https://almamater.uc.pt/handle/10316.2/78640
https://almamater.uc.pt/handle/10316.2/78640
https://almamater.uc.pt/handle/10316.2/78640
https://www.etnolinguistica.org/tese%3Aveiga-2015
https://www.etnolinguistica.org/tese%3Aveiga-2015

