


ISSN 2237-6151 

 

 

 

Sacrilegens 
 

Revista dos Alunos do Programa de Pós-graduação em Ciência da Religião da 

UFJF 

 

 

 

Volume 20, n. 1, jan./jun. 2023 

 

 

 

 
 

Programa de Pós-graduação em 

Ciência da Religião - UFJF 

 

 

 

 
 

 

 

 

Sacrilegens Juiz de Fora v. 20 n. 1 p. 01-369 Jan./jun. 2023 



 

 

SACRILEGENS 
 

Revista dos Alunos do Programa de Pós-Graduação em Ciência da Religião da UFJF 

Volume 20, nº. 1, jan/jun 2023 

ISSN 2237-6151 

Universidade Federal de Juiz de Fora Instituto de Ciências Humanas 

Departamento de Ciência da Religião 

Programa de Pós-Graduação em Ciência da Religião 

Conselho Editorial 
Giovanna Sarto – editora 

Mara Bontempo Reis – editora 

Maria Angélica de Farias Jurity Martins – editora 

Jungley de Oliveira Torres Neto - revisor 

Luidy Xavier Nogueira – revisor 

Nilmar de Sousa Carvalho – revisor 

Rúbia Campos Guimarães Cruz – revisora 

Felipe de Queiroz Souto – diagramador 

Larissa Dantas Camargo Mello – diagramadora 

Luana de Almeida Telles – artista 
 

Conselho Consultivo 
André Sidnei Musskopf (UFJF) 

Arnaldo Érico Huff Júnior (UFJF) 

Carlos Steil (UFRGS) 

Clodomir Barros de Andrade (UFJF) 

Dilaine Soares Sampaio (UFPB) 

Dilip Loundo (UFJF) 

Eduardo Gross (UFJF) 

Emerson Giumbelli (UFRJ) 

Émerson José Sena da Silveira (UFJF) 

Ênio Muller (EST) 

Faustino Luiz Couto Teixeira (UFJF) 

Frederico Pieper Pires (UFJF) 

Jonas Roos (UFJF) 

Luiz Felipe Pondé (PUC-SP) 

Marco Lucchesi (UFRJ) 

Marcelo Ayres Camurça Lima (UFJF) 

Maria Cecília dos Santos Ribeiro Simões (UFJF) 

Maria Clara Bingemer (PUC-Rio) 

Paulo Barrera Rivera (UFJF) 

Robert Daibert Júnior (UFJF) 

Rodrigo Portella (UFJF) 

Sergio Azevedo Rogério Junqueira (PUC-Paraná) 

Volney José Berkenbrock (UFJF)

Sacrilegens. Vol. 20, nº. 1 (2023) – Juiz de Fora – Universidade Federal de Juiz de Fora, 

2022 – Semestral – ISSN 2237-6151. 

1. Universidade Federal de Juiz de Fora 



 

 

 

                                                  4 

 

Sumário 

 
 

EDITORIAL 2023/1 ......................................................................................................... 6 

 

Dossiê: Modernidade e Religião 

Errâncias de Eros: discussões sobre o erótico sagrado no banquete de Platão e no 

erotismo de Bataille. Matheus Felipe Bezerra ................................................................. 9 

Modernidade e religião (e política) na proposta de filosofia transformativa de Sri 

Aurobindo. Daniel Faria Ribeiro ................................................................................... 28 

Os sagrados subalternos: possibilidade epistemológica. Eduardo Ribeiro .................... 51 

Das margens à margem: as colonialidades do poder, ser e saber e as trabalhadora 

domésticas pretas. Thais Fernandes do Amaral ............................................................. 68 

Religião e mecanismo vitimário: René Girard sob a crítica decolonial. Rondinele 

Laurindo Felipe  ............................................................................................................. 94 

Axé do meu axé: uma perspectiva freiriana sobre o papel do candomblé em uma 

educação libertadora. Alan Paulo M. Savedra e Priscilla Portella P. Danille ............ 112 

O Comunismo, a Esquerda e a Família na Folha Universal no ano eleitoral de 2022. 

Isadora Almendagna, Fabrício Oliveira e Deivit Leite ................................................ 138 

 

Temática livre 

A invocação das Musas e o encantamento do mundo. Larissa Dantas C. Mello ......... 167 

O simbolismo mágico-religioso da serpente nas tradições nórdica e finlandesa. Leandro 

Oliveira e Victor Hugo Sampaio Alves ........................................................................ 182 

Atalia, a rainha regente de Judá (841 a 836 a.C.) Matheus Carmo e Bruno A. Coelho 206 

Tudo é vaidade: uma crítica de Coélet ao javismo deuteronomista. Filipe Costa 

Machado ....................................................................................................................... 231 

Trocas de vestes e transformações: descrições análogas ao perispírito na literatura não 

canônica do judaísmo antigo. Daniel Salomão Silva ................................................... 250 



 

 

 

                                                  5 

O papel da linguagem na experiência religiosa a partir da obra De Magistro de 

Agostinho. Graziele de Oliveira Mary Torres e Jungley de Oliveira Torres Neto ...... 268 

“Do que dorme com mulher casada por sua vontade:” Matrimônio cristão e o controle 

dos corpos nas Ordenações Afonsinas (1448). Ismael da Silva Nunes  ....................... 283 

Banquete totêmico e a eucaristia católica: um paralelo entre os rituais pós-morte do pai 

primevo e o sacrifício de Cristo. Marcelo Roberto Monteiro e Ione Marques ............ 303 

Diálogo inter-religioso sobre questões ambientais: explorando as doutrinas do 

Cristianismo e Budismo para um futuro sustentável. Nirvana de Oliveira Moraes 

Galvão de França ......................................................................................................... 323 

Ensino Religioso à luz de um novo paradigma: pensamento complexo e transdisciplinar. 

Romário Evangelista e Gilbraz Aragão ....................................................................... 348 

 

 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 6-8, jan.-jun./2023                                                  6 

 

EDITORIAL 2023/1 

 
É com muita satisfação que apresentamos o volume 20, n. 1, da Revista 

Sacrilegens. Essa, que é a primeira edição da Revista Sacrilegens sob a responsabilidade 

da nova gestão, tendo à frente três mulheres como editoras – um marco simbólico para 

um espaço de tamanha importância. Simbólica é também a elevação de nosso qualis, 

que desde o último ano passou a ser A3, segundo a nova classificação da CAPES. Esse 

marco eleva não só a nossa responsabilidade para com a revista, enquanto editoras, mas 

também nossa responsabilidade e compromisso para com todas e todos que participam 

do processo editorial: autoras e autores, avaliadoras e avaliadores, conselho consultivo e 

equipe editorial.  

Nesse volume, contamos com 17 artigos totais. Destes, 7 artigos compõem 

especificamente o Dossiê Modernidade e Religião. São eles: Errâncias de Eros: 

discussões sobre o erótico sagrado no banquete de Platão e no erotismo de Bataille, de 

Matheus Felipe Bezerra; Modernidade e religião (e política) na proposta de filosofia 

transformativa de Sri Aurobindo, de Daniel Faria Ribeiro; Os sagrados subalternos: 

possibilidade epistemológica, de Eduardo Ribeiro; Das margens à margem: as 

colonialidades do poder, ser e saber e as trabalhadoras domésticas pretas, de Thais 

Fernandes do Amaral; Religião e mecanismo vitimário: René Girard sob a crítica 

decolonial, de Rondinele Laurindo Felipe; Axé do meu axé: uma perspectiva freiriana 

sobre o papel do candomblé em uma educação libertadora, de Alan Paulo M. Savedra e 

Priscilla Portella P. Danille; e O Comunismo, a Esquerda e a Família na Folha 

Universal no ano eleitoral de 2022, de Isadora Almendagna, Fabrício Oliveira e Deivit 

Leite. Com todas essas contribuições, nosso objetivo foi o de manter uma abordagem 

teórico-filosófica que valoriza e estimula produções científicas a partir de uma 

perspectiva decolonial, dessa vez explorando conteúdos e perspectivas da modernidade 

para além de narrativas eurocêntricas. Todos os artigos que compõem o Dossiê trazem 

abordagens e perspectivas relevantes para reflexão e aprofundamento do debate 

acadêmico sobre o tema.  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 6-8, jan.-jun./2023                                                  7 

Além disso, esse volume traz 10 artigos adicionais, na seção de temática livre. 

São eles: A invocação das Musas e o encantamento do mundo, de Larissa Dantas C. 

Mello; O simbolismo mágico-religioso da serpente nas tradições nórdica e finlandesa, 

de Leandro Oliveira e Victor Hugo Sampaio Alves; Atalia, a rainha regente de Judá 

(841 a 836 a.C.), de Matheus Carmo e Bruno A. Coelho; Tudo é vaidade: uma crítica 

de Coélet ao javismo deuteronomista, de Filipe Costa Machado; Trocas de vestes e 

transformações: descrições análogas ao perispírito na literatura não canônica do 

judaísmo antigo, de Daniel Salomão Silva; O papel da linguagem na experiência 

religiosa a partir da obra De Magistro de Agostinho, de Graziele de Oliveira Mary 

Torres e Jungley de Oliveira Torres Neto; “Do que dorme com mulher casada por sua 

vontade”: Matrimônio cristão e o controle dos corpos nas Ordenações Afonsinas 

(1448), de Ismael da Silva Nunes; Banquete totêmico e a eucaristia católica: um 

paralelo entre os rituais pós-morte do pai primevo e o sacrifício de Cristo, de Marcelo 

Roberto Monteiro e Ione Marques; Diálogo inter-religioso sobre questões ambientais: 

explorando as doutrinas do Cristianismo e Budismo para um futuro sustentável, de 

Nirvana de Oliveira Moraes Galvão de França; e, Ensino Religioso à luz de um novo 

paradigma: pensamento complexo e transdisciplinar, de Romário Evangelista e Gilbraz 

Aragão. 

Um tema recorrente nessas publicações tem sido o debate sobre as questões de 

gênero, especialmente sobre a participação feminina dentro e fora dos ambientes 

religiosos na modernidade. Como mulheres, sabemos o quanto é importante e urgente 

ocupar esses espaços. Sabemos, também, que ocupá-los nunca é uma tarefa fácil. Em 

um mundo digital, em que tudo é instantâneo e urgente, a todo momento nos é exigido 

não só qualidade, mas perfeição: somos duas (às vezes três) vezes mais cobradas – se 

não pelos nossos colegas, por nós mesmas. Muitas de nós conciliam maternidade e a 

produção científica, desdobrando-se para dar conta de produzir artigos, participar de 

congressos, dar aulas, fazer pesquisa, manter os afazeres domésticos em dia, cumprindo, 

ainda, o papel de esposa, filha, trabalhadora, dona de casa...tudo isso somando-se as 

outras inúmeras exigências e desafios da vida acadêmica e pessoal. 

Por vezes, a palavra insistir é pequena perto das dificuldades e contratempos. 

Nesses casos, (R)existir parece mais adequado, especialmente porque o verbo se torna 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 6-8, jan.-jun./2023                                                  8 

ilustrador de nossas lutas. Mas não há de se romantizar a (r)existência: nos manter no 

espaço científico-acadêmico é um desafio diário. Produzimos muito e com qualidade, 

mas ainda publicamos pouco. Produzimos muito e com qualidade, mas ainda somos 

minoria nas cadeiras mais consagradas de nossa área. Por isso mesmo, as conquistas e 

as lutas por nossos direitos devem ser celebradas cotidianamente, mas sem deixar cair 

no esquecimento que, mesmo os direitos e os (ainda poucos) avanços alcançados, foram 

fruto de muita luta - e que não são definitivos. Como disse Simone de Beauvoir: “basta 

uma crise política, econômica e religiosa para que os direitos das mulheres sejam 

questionados”.  

Apesar desses desafios, é fundamental que reconheçamos alguns esforços 

notáveis, como o empreendido por algumas instituições de ensino que estão 

implementando políticas e programas, que visam apoiar e incentivar a participação das 

mulheres na pesquisa. Devemos também mencionar as redes de apoio e de suporte às 

mulheres-pesquisadoras e mães, tais como a implementação de políticas de licença-

maternidade, grupos de mentoria para as mulheres e a ampliação dos canais de denúncia 

de assédio e de políticas de proteção. Essas iniciativas são potentes para promover um 

ambiente de trabalho mais seguro e equitativo em relação a igualdade de gênero, mas 

ainda há muito que ser conquistado.  

Por isso, nós, da atual gestão da Sacrilegens, acreditamos que, por meio de 

esforços contínuos e colaborativos, é possível suplantar os desafios e garantir que as 

mulheres tenham as mesmas oportunidades de sucesso na vida acadêmica. Por isso, 

incentivamos as mulheres-pesquisadoras na área da Ciência da Religião não apenas a 

submeterem artigos, como também que façam parte da equipe editorial e, além disso, 

atuem como pareceristas de nossa revista. É fundamental a nossa inserção em todas as 

pontas da produção científica. 

Seguimos com muito esforço e resistência, mas sem esquecer de nosso 

compromisso e responsabilidade para com um campo científico verdadeiramente plural 

e democrático.  

Desejamos a todas e todos uma ótima leitura! 

Giovanna Sarto 

Mara Bontempo Reis 

Maria Angélica Farias Jurity Martins



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  9 

 

Errâncias de Eros: discussões sobre o erótico sagrado no banquete de 

Platão e no erotismo de Bataille 

 

Eros wandering’s: arguments about erotic in the Plato’s symposium and in 

Bataille’s eroticism 
 

Matheus Felipe Bezerra1 

 

 

Resumo: Resultado de uma iniciação científica entre os anos de 2019 a 2020 na 

Universidade Federal da Paraíba, o presente artigo busca analisar e levantar um debate 

acerca da manifestação do erótico a partir de O banquete, obra de Platão, filósofo grego 

do século V AEC sobre a essência do deus Eros, aliado aos comentários filosóficos 

acerca do erotismo na teoria do filósofo francês Georges Bataille, em seus aspectos 

ambíguos das pulsões favorecedoras do erótico: vida e morte; continuidade e 

descontinuidade. Tem-se como ponto de partida para as discussões uma interpretação do 

mito do deus Eros da tradição do poeta Hesíodo na Teogonia. Por fim, compreendendo 

a instauração do sagrado na consciência humana por meio de uma transcendência em 

relação ao mundo em sua volta, isto é, a dicotomia do humano opostamente à 

animalidade, aspecto o qual Bataille aborda. 

 

Palavras-chaves: Mitologia Greco-Romana. Platão. Georges Bataille. Erotismo e 

Sagrado. 

 

Abstract: Result of a scientific initiation between 2019 to 2020 at the Federal 

University of Paraiba , this article sought to analyze and raise a theoretical debate about 

the manifestation of the erotic from Symposium, work of Plato, 5th century greek 

philosopher, about nature of the god Eros, associate with philosophical comments about 

eroticism in the theory of the french philosopher Georges Bataille, in yours favorable 

ambiguous of the erotic: life and death; continuity and discontinuity. Has as starting 

point for the discussions an interpretation of the god Eros’s myth the poet’s tradition 

Hesiod in Theogony. Finally, understanding the establishment of the sacred in human 

conscience thought of a transcendence in relation to world around you, namely, the 

human dichotomy opposite to animality, aspect with Bataille tackles. 

 

Keywords: Greco-Roma Mythology. Plato. Georges Bataille. Erotism and Sacred. 

                                                 
1 Bacharel em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (2023), membro do corpo 

discente do Núcleo de Estudo e Pesquisa Eros da UFPB. Email: matheus.bezerra@academico.ufpb.br 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  10 

Introdução 

 

A discussão sobre as forças e laborações de Eros, enquanto energia cósmica 

sexual vem de uma longa tradição. Ainda em Hesíodo, poeta grego do século VII AEC, 

há uma reflexão mítica em busca de uma elaboração das atuações e manifestações de 

seres favorecedores da procriação no cosmo: com o mito de Eros nas primeiras 

instâncias da criação do universo na Teogonia. Portanto, é com base nas narrativas 

míticas de Hesíodo acerca da origem, atuação e estabelecimento de Eros no cosmo, que 

partiremos para um entendimento da complexidade do erotismo no humano, mas 

também em seres outros que se manifestam o erótico em seus corpos, ou seja, seres 

divinos e do mundo natural, em Platão e Bataille. 

A partir desse remonte mitológico na Teogonia, tem-se a aparição de Eros no 

que chamamos de a Primeira Linhagem: a era dos primordiais, na criação e significação 

mitológica do universo manifestado, que são Caos (Abismo, Χάος), um ser primordial 

imemorial; e os que surgiram por si mesmos: Gaia (Terra, Γαῖα), Tártaro (Τάρταρος), e 

Eros (Ἔρoς). Em vista disso, podemos perceber como há ainda nos primeiros momentos 

de origem do universo, seres que, por meio de movimentos de contraste, favorecem a 

sucessão da aparição do cosmo: sendo Caos e Eros as duas forças as quais 

proporcionam a manifestação da vida, por cissiparidade (Caos) e por união (Eros). 

Hesíodo, contudo, não dá a essas duas forças favorecedoras uma representação 

personificada, apenas o retrata Eros como sendo o mais belo, fazendo-o aparentar um 

estado de natureza o qual não recebe uma antropomorfização como acontece 

posteriormente com os olimpianos. 

É com esse entendimento da instância erótica estando em um movimento de 

contraste que partiremos com a análise. Já em alguns discursos de O banquete de 

Platão, Eros aparece nessa relação de dessemelhança, que ora é uma relação de real 

oposição, ora é de complementação. Algo que Bataille (2017) também traz em sua tese: 

o erotismo estando em constante movimento; entre proibições e transgressões, pulsões 

de vida e morte, que nos faz ter uma tomada de consciência, separando-nos assim da 

animalidade. Na história, ao menos na historiografia das sociedades complexas, há esses 

instantes de contrastes: se por um lado temos o “interdito” presente no Puritanismo nos 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  11 

séculos XVIII e XIX, por outro lado temos a “transgressão” vivenciada no Movimento 

de Contracultura da década de 1960. 

Mas também, para além das formações antropológicas e sociológicas humanas, 

Bataille (2017) direciona suas análises para o aspecto do sagrado no humano, ou seja, a 

experiência sagrada, nas religiões a fim de uma elaboração teórico-filosófica do 

erotismo. Se por dado momento temos Platão voltando-se aos mitos gregos antigos para 

uma compreensão da manifestação erótica, Bataille volta-se para a experiência interior, 

uma experiência sagrada. 

 

 

1. O erotismo sagrado em O banquete 
 

É comum buscarmos na teoria contemporânea de Bataille (2017 [1957]) um 

alicerce para a compreensão da essência do erotismo. Contudo, a busca racional pela 

ação erótica é de uma longa tradição filosófica, Platão já tecia em seu Banquete uma 

sequência de elogios a Eros, a fim de encontrar uma compreensão da completude do 

erótico, do amor e do deus Eros, o qual exerce forte influência e poder sobre as relações 

amorosas na natureza, nos deuses e nos homens. N’O banquete, as interlocuções dos 

elogios ao deus do amor, feitas pelos debatedores presentes, partem de algumas 

tradições míticas helenísticas e variações dos mitos que trazem o nascimento de Eros, 

como, por exemplo, a fala de Aristófanes, Pausânias e Fedro, a fim de proporcionarem 

uma base mitológica e filosófica para as falas proferidas na festividade. Ao todo, tem-se 

sete interlocutores no banquete, sendo considerado mais importante – e o mais esperado 

– o de Sócrates. Como também se trata de uma festividade comum na antiguidade 

grega: a conversação filosófica em meio a uma bebedeira, preces e cânticos. Contudo, é 

com Platão que os banquetes ganham um novo caráter, unindo as tradições de escolas 

filosóficas a essas festividades, criando um novo tipo de socialização entre mestres e 

alunos, “o que não acontecia antes quando essa prática servia para pontificar a 

verdadeira areté (virtude) masculina e sua glorificação em palavras poéticas e cânticos” 

(DIAS et al, 2001, p. 02 – grifo dos autores).  

Duas correntes mitológicas, trazidas nos discursos, são bem conhecidas; a de 

Homero e a de Hesíodo. Um desses interlocutores que traz as duas tradições mitológicas 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  12 

em sua fala é Pausânias, recordando que Eros não é um, e sim dois. Um mais antigo, 

Eros Urânio, e o mais jovem, Eros Pandemo, pois sua atuação não é desacompanhada 

da de Afrodite. E já que se tem duas deusas Afrodite na mitologia grega – a urânia, 

nascida de Urano (HESÍODO, Teogonia 195 – 206 v) sendo a mais antiga, e a 

pandêmia, nascida de Zeus e Dione (PLATÃO, Banquete 180 d 1 – 10) sendo a mais 

jovem – há também duas atuações de Eros na natureza, algo que Pausânias aborda em 

sua fala; o mais jovem Eros relativo ao amor vulgar, um amor baseado na atração dos 

corpos unicamente, uma atração pelo corpóreo. Os amantes regidos por esse Eros não 

buscam compreender em seus atos as noções de bondade e beleza, suas ações são 

despidas do que Bataille chama de interdito. Um conceito que Bataille trabalha a partir 

de dados antropológicos e históricos; uma instituição humana constituída na passagem 

do período histórico paleolítico para o neolítico, sendo um dos mais importantes para a 

solidificação da sociedade humana, o trabalho, o qual distancia os seres humanos, 

sobretudo, da violência, o que Bataille trata como sendo o mundo da sexualidade e da 

morte (BATAILLE, 2017, p. 65). O mais antigo Eros não tem a participação do 

feminino em seu nascimento, apenas a atuação do masculino, por isso, diz Pausânias, 

que os inspirados por esse Eros buscam o amor nos mais inteligentes e mais justos. 

Sendo assim, nem todo Eros é digno de louvor, sendo apenas aquele que nos leva a 

amar belamente (PLATÃO, Banquete 181 a 1 – 5). 

Outro orador que também parte da idealização de que Eros é duo é Erixímaco, 

propondo-se a finalizar o discurso de Pausânias, falando como o deus Eros não exerce 

atividade e se manifesta apenas nas almas humanas, mas em todos os seres que nascem 

da terra; algo que o poeta Hesíodo também traz em seus versos da Teogonia quando 

mostra-nos Eros através de seus epítetos2. Buscando alicerça-se no discurso médico, 

Erixímaco fala em como a natureza dos corpos tem a dualidade de Eros: um agindo no 

corpo doente e outro no corpo saudável, sendo modalidades aparentemente antagônicas 

de Eros e que buscam complementar-se (PLATÃO, Banquete 186 b), uma busca pela 

harmonia – ou plenitude – dos corpos. Ele também busca referências além do campo da 

                                                 
2 “[...] e Eros, que é o mais belo entre os deuses e imortais, o solta-membros, e de que todos os deuses e 

todos os homens subjuga, no peito, espirito e decisão refletida” (HESÍODO, Teogonia 120 – 122v). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  13 

medicina, como no campo das artes. Na música, por exemplo, os sons graves e agudos 

isolados são divergentes, mas quando combinados entre si entram em harmonia e 

tornam-se notas musicais (PLATÃO, Banquete 187 a 4 – 8). Quando olhamos para a 

tese de Bataille de como se fundamenta o dispositivo do erotismo nas nossas estruturas 

socioantropológicas, encontramos o que ele chama de aspectos descontínuos e 

contínuos. Nós nascemos e mantemos uma vida distinta em relação aos outros à nossa 

volta, por mais que haja algum interesse dos outros sobre algum aspecto da vida do ser, 

“mas ele é o único interessado diretamente” (BATAILLE, 2017, p. 36). 

Portanto, podemos buscar um nexo entre a teoria contemporânea de Bataille e 

os discursos antigos de Platão sobre a atuação de Eros? O que se mostra é que há essa 

possibilidade, um exemplo é diante o pensamento de Bataille (2017) acerca da 

descontinuidade, estabelecemos uma proximidade ao que Erixímaco argumenta em sua 

fala no banquete, acerca da atuação de Eros no corpo doente, não necessariamente em 

relação à desarmonia, mas à ação de busca pela plenitude, que a harmonia traz no corpo 

são. Bataille nos fala como há, em início, pensando na reprodução sexuada, a 

descontinuidade nos organismos/corpos/células, e que após a demasia sexual (pletora) 

há uma “morte” desses dois seres para a formação do outro e com isso o 

estabelecimento da continuidade (BATAILLE, 2017, p. 120 – 121), uma espécie de 

plenitude e completude do ser, e após o nascimento restabelece a individualidade do ser, 

a descontinuidade; ocorrendo o rompimento com esse aspecto apenas na morte. Ou seja, 

pensando na reprodução da vida pelo ato sexual, temos o espermatozoide e o óvulo, 

seres descontínuos, que quando se tem a pletora sexual “morrem” e dão existência a 

outro ser, o zigoto, tem-se, então, nesse preciso momento de união uma unidade plena 

dos corpos/organismo/células e logo em seguida a instauração da cisão da continuidade 

tendo, por conseguinte, a instauração das individualidades, a descontinuidade, e a partir 

disso começamos nossa busca pela nossa continuidade, pela “harmonia” dos corpos – 

numa interpretação do Eros do corpo são de Erixímaco, pela teoria de Bataille –, que só 

será alcançada, fala Bataille, na morte. E sendo essa elaboração dos aspectos contínuos 

e descontínuos diferentes a depender do tipo da reprodução: 

 
Mas a reprodução sexual, que em sua base coloca em jogo a divisão 

das células funcionais, do mesmo modo que na reprodução assexuada, 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  14 

faz intervir um novo tipo de passagem da descontinuidade à 

continuidade (BATAILLE, 2017, p. 38). 

 

 Com isso, não há como desassociar erotismo e morte, e essa morte para além 

da fisiologia, ou seja, da morte física. É, nesse sentido, uma morte da individualidade, 

das estruturas que salvaguardam nossas identidades e consciência; nossa 

individualidade. 

Diferentemente de Pausânias e Erixímaco, Fedro, outro orador no banquete, 

não vê Eros como duo ou que tenha duas formas de atuações na natureza e no humano, 

mas sendo apenas um. Fala isso baseando-se na tradição mitológica de Hesíodo, o qual 

traz Eros como um dos primordiais que nasceram logo após o surgimento do universo, 

do cosmo. Com isso, Eros é, para Fedro, o mais antigo dos seres divinos e, portanto, 

sendo a razão pela sua admiração entre os homens, e por essa admiração dos homens, 

Eros desperta no humano as boas ações e a maior delas, o amor.  Ele pensa, portanto, 

que essa atuação de Eros se dá na alma humana a partir da relação amante-amado 

(PLATÃO, Banquete 179 a 2 – 180 a 2). Afirmando, sobretudo, acerca dessa 

primordialidade de Eros, como seus pais não são citados nos versos de Hesíodo, 

constando apenas que seu surgimento vem após o nascimento de Caos, Abismo; um 

sendo pela cissiparidade outro pela atração3, como no nascimento de Éter e Dia após 

Noite e Escuridão unir-se em amor – pela mediação de Eros – e o nascimento de Urano 

após Gaia gerá-lo – pela mediação de Caos: 

 
De Abismo nasceram Escuridão e a negra Noite; 

de Noite, então, Éter e Dia nasceram, 

que gerou, grávida, após com Escuridão unir-se em amor. 

Terra primeiro gerou, igual a ela,  

o estrelado Céu, a fim de encobri-la por inteiro 

para ser, dos deuses venturosos, assento sempre estável (HESÍODO, 

Teogonia 123 – 128v). 

 

Puxando o pensamento de Fedro sobre a decorrência nas ações humanas do 

toque de Eros, é compreensível de ver uma importante face da teoria de Bataille sobre o 

                                                 
3 Uma das interpretações das instâncias de Caos e Eros na tradição mítica hesiódica: “A simetria entre 

Caos e Eros como nomes de ação permite-nos pensar que descrevem as duas formas de procriação pelas 

quais se desdobram as genealogias divinas da Teogonia, Caos nomeando a procriação por cissiparidade, e 

Eros nomeando a procriação por união amorosa” (TORRANO, Jaa., 2012, p. 32. Grifo do autor). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  15 

erotismo: o conceito de interdito, porque é através de relações ambíguas, a exemplo da 

de interdito e transgressão, que se tem a composição da estrutura do erotismo. Onde o 

amor despertado por Eros no ser humano o faz ter um estabelecimento de uma 

consciência acerca de seus atos e condutas na sociedade (PLATÃO, Banquete 178 d 1 – 

e 3). Mas por outro lado, esse toque de Eros nas almas humanas não necessariamente 

despertando apenas um conjunto de interditos em relação aos nossos comportamentos 

no meio social; promove uma mudança íntima também: o amor despertado por Eros 

também pode nos possibilitar uma transmutação mais íntima, algo mais interior.  

A instituição do interdito instaura-se no homem a partir do momento em que o 

animal humano constituiu ferramentas e utensílios para um auxílio doméstico, há uma 

instauração do trabalho no mundo humano, pela objetividade, racionalidade e utilidade 

do objeto na sociabilidade. Isso sendo, portanto, uma primeira instância de separação 

entre o humano e a animalidade, “paralelamente, impuseram-se restrições conhecidas 

pelo nome de interditos” (BATAILLE, 2017, p. 54). O erotismo não se dá na 

transgressão em si dos interditos, mas na relação que há entre um e outro, a 

transgressão sendo a complementação e superação dos interditos (BATAILLE, 2017, p. 

87). E essa relação pensada por Fedro entre amante-amado despertada pela inspiração 

de Eros, a fim de promover práticas e ações boas e belas, pode estar ligada com essa 

compreensão de interdito trazida por Bataille: uma transcendência em relação às 

condutas humanas, a partir da relação amante-amado, e com isso havendo uma 

composição de interditos que tece as estruturas antropológicas do humano. 

Outro discurso muito conhecido é o de Aristófanes, que busca a compreensão 

de Eros fora dos mitos “tradicionais” dos poetas. Ele faz seu discurso a partir do mito do 

andrógino, segundo o qual, no início da raça humana, havia três sexos; o masculino, o 

feminino e o andrógino, o único que exercia uma participação em ambos os sexos – 

masculino e feminino – e que resta apenas um nome em censura: 

 
Além do mais, no todo os homens eram redondos, com o dorso e os 

flancos como uma bola. Possuíam quatro mãos, igual número de 

pernas, dois rostos perfeitamente iguais num só pescoço bem 

torneado, e uma única cabeça com os rostos dispostos em sentido 

contrário, quatro orelhas, dois órgãos genitais e tudo o mais pelo 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  16 

mesmo modo, como será fácil imaginar (PLATÃO, Banquete 189 e 1 

– 190 a 4). 

 

Temeroso com o poder dos andróginos, Zeus decidiu parti-los ao meio, para 

assim diminuir o poder deles e multiplicá-los a fim de não cessar os cultos aos deuses e 

torná-los mais úteis (PLATÃO, Banquete 190 b 5 – e 8). Porém, com essa partilha, a 

separação em metades, a nova raça humana ficou fadada a buscar a “parte” que lhe 

falta. Essa compreensão ainda permeia a discursividade acerca do “amor”; em que 

devemos, ao longo da vida, e experiências vividas, buscar pela nossa “cara-metade”. 

Essa procura é de tal intensidade, que quando se encontram, as metades, o desejo é de 

fundir-se o mais intimamente um ao outro, ao ponto de que se o próprio Hefesto 

perguntasse-lhes qual seu maior desejo, de certo seria a união ao modo “unir-se ao 

objeto amado e com ele fundir-se” quanto vivos e no pós-morte (PLATÃO, Banquete 

192 d 8 – e 10). Portanto, outra vez vemos o erotismo como sendo uma busca em nós, 

seres descontínuos, no qual compreendendo nossa singularidade e individualidade em 

relação aos outros, percebemos como não temos uma ligação substancial e primordial 

em relação às outras pessoas. Com o passar desse estágio de entendimento da 

descontinuidade, nasce a busca em comum aos seres a fim da suspensão da 

descontinuidade. Mas isso sendo alcançado apenas na morte (BATAILLE, p. 122 – 123, 

2017). Por isso, o sentido último do erotismo é a morte; “a reprodução tem como 

resultado a descontinuidade dos seres, mas o processo de geração de vida tem, como 

origem, instâncias decisivas de continuidade e de morte” (BRITO, 2017, p. 117). 

Indo um pouco mais além, partindo agora da fala de Aristófanes em relação à 

busca dos humanos pela metade faltante e havendo uma plenitude, uma continuidade, na 

união dos corpos. Vemos esse elo de busca e supressão da descontinuidade, da 

individualidade, em um trecho da música de Rita Lee, Amor e Sexo4, quando ela canta; 

Amor é um/ Sexo é dois. Ou seja, enquanto não é alcançada a unidade na continuidade 

do amor, o que resta é a busca por essa unidade na dualidade do sexo. 

                                                 
4 RITA Lee. Amor e sexo. Rio de Janeiro: Biscoito Fino, 2003. Disponível em: 

<https://open.spotify.com/track/333v4s9EybUEFOY6ComIC2?si=fdc965a9cfdb48bf>. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  17 

A fim de proferir um discurso elogioso a essência do deus Eros, e não suas 

dádivas como os interlocutores anteriores fizeram, Agatão – anfitrião da festividade – 

discorda de Fedro na questão da jovialidade do deus, para ele, Agatão, Eros é o mais 

jovem dos deuses, e sua juventude sendo perene, e por ser o mais jovem é também o 

mais feliz. Eros, portanto, aproxima-se do que é semelhante a ele, jovem e belo, e 

distancia-se da velhice, ele é ainda, também, um deus delicado e que paira sobre a 

cabeça dos homens assim como a Ate (Aτη), a personificação do Erro. E como Eros 

inspira a justiça e um amor sem sofrimento, o ser divino o qual regia o cosmo antes de 

Eros instalar-se na alma humana, e divina, era Ananké (PLATÃO, 195 Banquete e 5 - 

10): 

Portanto, para o grego arcaico, a Aτη personificava uma divindade má 

cuja função era confundir temporariamente a razão, uma espécie de 

loucura passageira atribuída não a causas fisiológicas nem 

psicológicas, mas a uma potência divina ou demoníaca (ROCHA, 

1999, p. 102). 

 

Sócrates chega com o discurso mais esperado da noite e após uma crítica a 

todos os oradores, questionando a Agatão se deveria proferir o discurso assim como 

fora previsto; restrigindo-se à verdade em relação ao deus e não apenas a belas palavras. 

Com isso, Sócrates tece indagações ao anfitrião da festa a fim de iniciar sua fala, que 

narra os ensinamentos de Diotima de Mantineia, filósofa e sacerdotisa grega. Para se 

chegar a essencialidade e a verdade acerca de Eros, Diotima recorre ao mito do 

nascimento do deus Eros que difere de qualquer outra versão, e é encontrado apenas 

nesse livro de Platão. O mito narra que, no dia do nascimento da deusa Afrodite, é dado 

um banquete no Olimpo. Dentre as divindades presentes na festividade, tem-se Penia, a 

representação da pobreza/miséria, que a todo banquete dos deuses ficava à margem, 

catando as migalhas. E mais adentro estava Poros, divindade da plenitude/recurso 

(PLATÃO, Banquete 203 b 1-10 – c 1-6), filho de  Métis. Após embriagar-se de néctar, 

Poros adormeceu no jardim.  Penia viu, então, a oportundade em gerar um filho com 

Poros, conta Diotima,  interessada em minimizar sua carência de recursos. E dessa 

relação nasce Eros, no mesmo dia em que nasce Afrodite, passando logo a pertencer ao 

séquito da deusa. Portanto, Eros carrega traços das duas divindades das quais ele 

nasceu: 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  18 

 
Assim, tornou-se Eros companheiro e servidor de Afrodite, por ter 

sido gerado no dia do seu nascimento e por ser Afrodite bela e ele 

naturalmente amante das coisas belas. E porque filho de Expediente e 

de Pobreza, tocaram-lhe os seguintes predicados: Para começar, é 

sempre pobre e está longe de ser delicado e belo, conforme crê o 

vulgo. Ao revés disso: é áspero, esquálido, e sem calçado e domicílio 

certo; só dorme sem agasalho e ao ar livre, no chão duro, pelas portas 

das casas e nas estradas. Tendo herdado a natureza da mãe, é 

companheiro eterno da indigência. Por outro lado, como filho de tal 

pai, vive a excogitar artis para apanhar tudo o que é belo e bom; é 

bravo, audaz, expedito, excelente caçador de homens, fértil em ardis, 

amigo da sabedoria, sagassímo, filósofo o tempo todo, feitiçeiro 

temível, mágico e sofista. Por natureza, nem é mortal nem imortal, 

porém num só dia floresce e vive, ou morre para renascer logo depois, 

quando tudo lhe ocorre bem, de acordo, sempre, com a natureza 

paterna. O que adquire hoje, perde amanhã, de forma que Eros nunca 

é rico nem pobre e se encontra sempre a meio caminho da sabedoria e 

da ignorância (PLATÃO, Banquete 203 c 1 – e 6). 

 

Portanto, Eros nem é totalmente terreno nem totalmente divino; há traços e 

essências do pai e da mãe na natureza de Eros. Ou seja, como ele mantem-se na 

instância do divino e do terreno, dualmente, ele tem sua performance na natureza como 

um Daimon. Com sua ocupação na instância intermediária, Eros nem é belo nem feio, 

nem bom nem mau, é como uma opinião certa – como diz Diotima – algo que está entre 

o conhecimento e a ingnorância, e mantém essa ligação entre os dois mundos 

(PLATÃO, Banquete 202 a 2-3). Não difere, destarte, do que já fora debatido quanto a 

Eros ser dar no movimento de busca por uma completude. Contudo, além do que fora 

proposto por Aristófanes, essa busca delineada a partir de Diotima se dá, não por falta 

daquilo que “pertencera ao amante” num tempo primordial, mas pela ânsia do 

transcendente e metafísico do humano por uma totalidade do ser. Quando voltamos à 

natureza de Eros herdada pela mãe e pelo pai, com o olhar de uma das faces da tese do 

erotismo de Bataille, contemplamos outro movimento ao qual mantém a estrutura do 

erotismo (BATAILLE, 2017, p. 44 – 45): a ambivalência entre continuidade e 

descontinuidade. Esse amor falado por Sócrates e Diotima, que mostra-se tão próximo 

ao místico – quase sendo divino –, tem em seu nascimento a dimensão da 

descontinuidade por parte de Penia, a mãe, e da continuidade por parte de Poros, o pai. 

E assim como fala Bataille que durante a vida mantemos movimentos de busca pela 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  19 

supressão da descontinuidade alcançando-a na morte, para Sócrates e Diotima a 

plenitude alcançada por essa cinesia promovida por Eros é o conhecimento filosófico. 

Ademais, tanto no pensamento de Bataille sobre o movimento ambíguo entre 

descontinuidade e continuidade, tanto no amor viabilizado por Eros há um instante de 

“morte”; para haver uma transição entre descontinuidade, ignorância, e continuidade, 

conhecimento, ocorre um rompimento de paradigmas no ser; seja com a individualidade 

do ser seja com a ignorância. Não é distante ver como a experiência erótica se mantém 

entre cinesias ambíguas que não buscam sobrepor-se uma à outra, mas complementar-

se: interdito e transgressão, descontinuidade e continuidade. 

 
Na base, há passagens do contínuo ao descontínuo ou do descontínuo 

ao contínuo. Somos seres descontínuos, indivíduos que morrem 

isoladamente numa aventura initeligível, mas temos nostalgia da 

continuidade perdida. Suportamos mal a situação que nos prende à 

individualidade fortuita, à individualidade perecível que somos. Ao 

mesmo tempo temos o desejo angustiado da duração desse perecível, 

temos a obsseção de uma continuidade primeira, que nos religa 

geralmente ao ser (BATAILLE, 2017, p. 39).  

 

Finalizando os debates na festividade, o último a discursar é Alcebíades, que 

não se firma, necessariamente, em um elogio a Eros, mas a Sócrates, pelo qual tem uma 

forte paixão. Alcebíades inicia sua fala remontando algumas de suas trajetórias com seu 

amado, no exército e em outros encontros, e todo seu discurso carregado de um pesado 

ciúme5. Portanto, em uma primeira análise, há nas falas de Alcebíades a 

intencionalidade platônica em mostrar como o amante é regido pela intensidade das 

paixões e a perda do sentido em delimitar o ciúme no espaço, já que ele exterioriza e 

transparece seu ciúme em público.  

É pela aproximação e aglutinamento da filosofia à literatura, assim como a 

obra de Bataille (2017 [1957]), que o discurso socrático e a filosofia platônica tornam-se 

mais próximos ao humano, mas sem perder o toque do divino. Com isso, a fala de 

Alcebíades age como um contraponto de Sócrates, “não exatamente mais um discurso 

                                                 
5 “Ó Zeus! – exclamou Alcebíades –, quanta coisa eu tenho que aguentar deste homem! Está convencido 

de que precisa sobrepujar-me em tudo. Ao menos, varão admirável, deixa que ele fique entre me e ti” 

(PLATÃO, Banquete 222 e 5-7). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  20 

sobre o amor, mas um relato de suas experiências amorosas com Sócrates” (GUTMAN, 

2009, p. 06). Ou seja, enquanto um traz a idealização da essencialidade da erótica e do 

amor, outro traz as experiências vividas na forma primitiva da força erótica, a qual 

estava sendo debatida. A passagem desses dois interlocutores n’O banquete externaliza, 

como afirma Gutman (2009, p. 06 – 08), o amor celeste e o terreno, isto é, Eros em 

degraus diferentes; essa definição de Eros como filho de duas forças opostas, mas que 

se complementam, a celeste e a terrena, está presente em Safo, poetisa grega da ilha de 

Lesbos, uma das primeiras a pensar uma definição a Eros, e traz Eros como uma 

inquietude e força misteriosa: 

 
[Eros]  

que veio dos altos céus, 

num manto de púrpura envolto 

] Eros  

me transpassa e agita, como o vento  

que, dos altos montes, desaba 

sobre os carvalhos [ 

]... de novo, Eros 

que quebranta os corpos me arrebata, 

doce amargo, invencível serpente (FONTES, 1988, p. 483). 

 

A presença de Alcebíades é, também, próxima da do deus Dionísio, ou Baco 

para os romanos, devido à inspiração dos “festejos, mas também medo e respeito 

devidos à sua força, poder e presença sanguínea” (GUTMAN, 2009, p. 09-10). Doutro 

modo, esse amor celeste estando entrelaçado no discurso idealizador socrático e o 

terreno intrincado no discurso subversivo de Alcebíades. Contudo, esse amor externado 

por Alcebíades não deve ser compreendido como um retroceder à idealização formulada 

no discurso de Sócrates, “mas estaria, numa imagem espacial, meio ao lado ou por trás 

da escalada proposta por Diotima em seu discurso” (GUTMAN, 2009, p. 11). 

 

 

2. A experiência sagrada e erótica 
 

A fim de abordar o erotismo mais profundamente, e intimamente, Bataille 

(2017, p. 55) trata-o como uma experiência interior buscando uma epistemologia que 

não prenda-se unicamente à intelectualidade científica e nem de uma teoria 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  21 

“teologizante”, com isso, ele estipula três estágios da experiência erótica; a) o erotismo 

dos corpos, correlacionado ao que Pausânias traz em sua fala sobre Eros Pandemo, que 

orienta o humano pela atração apenas corpórea; b) o erotismo dos corações, direcionado 

à libertação do ser em relação à descontinuidade, um aspecto da erótica que favorece 

uma passagem da descontinuidade à continuidade, e se mantém na instância 

intermediária assim como o Eros dissertado por Diotima. Traz ainda ao humano esse 

contato mais íntimo e particular com a experiência erótica, é, assim, irracional, não 

estando no âmbito da racionalidade e da lógica uma definição do que poderia ser esse 

aspecto do erotismo; c) e o erotismo sacro e/ou divino, ou seja, uma comparação de 

Bataille (2017, p. 39) entre a experiência sagrada e o amor erótico, uma referência que 

ele faz em um dos casos é ao sacrifício. Para o homem antigo havendo uma 

aproximação do sacrifício com a conjunção erótica: é na imolação do corpo sacrificado 

que há um contato com o aspecto sagrado e com isso uma passagem do caráter limitado 

ao ilimitado do ser. E nesse ato de sacrificar algo que o ser tem, a fim d’alguma coisa – 

nesse caso do contato com o sagrado –, tem uma particularidade do desejo erótico: 

 
Mas esse ser, na morte, é reconduzido à continuidade do ser, à 

ausência de particularidade. Essa ação violenta, que priva a vítima de 

seu caráter limitado e lhe dá o ilimitado, o infinito que pertence à 

esfera sagrada, é desejada em sua consequência profunda. Ela é 

desejada como ação daquele que despe sua vítima, que ele deseja e 

quer penetrar. O amante não desagrega menos a mulher amada do que 

o sacrificador que sangra o homem ou o animal imolado (BATAILLE, 

2017, p. 114). 

Dentro de algumas mitologias podemos ver esses atos de imolação a fim de 

algo, por exemplo, na mitologia das religiões de matriz africana tem o sacrifício de Obá, 

quando ela é induzida por Oxum a cortar sua orelha para agradar o marido, Xangô. Obá 

e Oxum eram esposas de Xangô, mas o ciúme em relação ao marido ocorria tanto de 

uma quanto na outra. E Oxum a fim de que Obá não imitasse mais seus pratos para 

Xangô, convidou Obá para mostrar-lhe o porquê que sua comida agradava tanto o 

marido: 

Oxum mostrou a Obá o alguidar onde preparava uma fumegante sopa, 

na qual boiavam dois apetitosos cogumelos. 

Disse à curiosa Obá que eram suas próprias orelhas, 

orelhas que ela cortara, segredou cumplicemente. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  22 

 

Na semana seguinte, Obá preparou a mesma comida, 

cortou uma de suas orelhas e pôs para cozinhar. 

Xangô, ao ver a orelha no prato, sentiu engulhos. 

Enjoado, jogou tudo no chão e quis bater na esposa, que chorava 

(PRANDI, 2001, p. 315). 

Dan Brown, em sua obra literária de não-ficção, O código da Vinci, insere em 

sua trama uma seita religiosa que experiencia o contato com a mística, com o sagrado, 

através da experiência sexual. Quando Jacques Saunière – personagem morto no início 

da narrativa, o qual Langdon busca elucidar o assassinato através de símbolos ao longo 

da trama – foi visto pela neta em uma desses encontros ritualísticos, ela ficou 

desconcertada por ainda não compreender o simbolismo místico e histórico por trás da 

cerimônia. Langdon então 

 
– Explicou que, embora o que ela tivesse visto provavelmente se 

parecesse com um ato sexual, o Hieros Gamos nada tinha a ver com 

erotismo. Era um ato espiritual. Historicamente, as relações sexuais 

eram o ato através do qual o homem e a mulher experimentavam o 

divino. Os antigos acreditavam que o masculino era espiritualmente 

incompleto antes de ter conhecimento carnal do sagrado feminino. A 

união física com a mulher era o único meio segundo o qual o homem 

podia se tornar espiritualmente completo e chegar a atingir a gnose – o 

conhecimento do divino. Desde a época de Ísis, os ritos sexuais 

vinham sendo considerados a única ponte entre a terra e o céu para o 

homem. – Em comunhão com uma mulher – disse Langdon – o 

homem podia atingir um instante no qual sua mente ficava totalmente 

vazia e ele era capaz de ver Deus6. 

 

 Esse momento do contato com o divino, a capacidade de “ver a Deus”, sendo 

o momento do gozo, da experiência erótica interior; que por um instante possibilita a 

passagem do erotismo dos corações ao erotismo sagrado, no humano. Mas olhando para 

além da literatura e da mitologia, percebemos esse encontro da experiência interior 

sacra e a erótica em uma das principais obras de Bernini, O Êxtase de Santa Tereza 

d’Ávila: 

Na obra de Bernini, a santa surge completamente envolvida pelas 

ondulações do seu vestido, como se suas vestes fossem a correnteza de 

                                                 
6 Por tratar-se de uma obra literária, de não-ficção, resolvemos trazer as referências como nota de rodapé. 

BROWN, Dan. O código da Vinci. Tradução: Celina Cavalcante Falck-Cook. São Paulo: Arqueiro, 

2012. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  23 

um mar a envolvê-la no amor místico, representação extática do transe 

espiritual desencadeado pelo contato da flecha do anjo. É a perfeita 

transposição do prazer terreno para o universo anímico da purificação 

religiosa (AMPARO, 2013, p. 846). 

 

Todavia, esse encontro da flecha do anjo – uma representação de uma figura 

masculina – com a santa presumivelmente pode assumir a forma do pressagiador do 

deus cristão, ou tomar a forma “pagã” de Eros, que causa a perda da logicidade naqueles 

em que ele toca (AMPARO, 2013, p. 848). E de que essa união/toque/contato também 

reflete a confluência do sagrado ao profano; já que Bernini busca “transgredir os limites 

e barreiras impostas pela sociedade vigente” (MARTINUCCI; CAVALCANTI, 2010, 

p. 04). Não apenas Bernini faz esse contato entre o amor erótico celeste e a experiência 

interior ímpar defronte ao secular, mas Clarice Lispector também; ela mantém ao longo 

das suas narrativas essa troca da sacralidade, da continuidade, com o mais terreno e 

subversivo, no toque do erotismo místico, como vemos em seu conto Miss Algrave7. 

Portanto, vê-se na representação de Bernini e mais fortemente nos contos de Clarice o 

modo com o qual a transgressão se conduz na experiência erótica. O ato de transgressão 

está para além da oposição ao interdito, mas sendo parte de um movimento de 

equilíbrio, já que para Bataille (2017) não há interdito que não tenha uma transgressão 

reguladora da sociabilidade humana, esse sendo, portanto, um grande contraste entre a 

humanidade e a animalidade, “a transgressão organizada forma com o interdito um 

conjunto que define a vida social” (BATAILLE, 2017, p. 89). Ela mantém, 

conjuntamente com o interdito, um movimento de sístole e diástole dentro da 

sociabilidade humana. Há, desta forma, uma universalidade dos interditos e essa 

universalidade estando ligada à sexualidade e à violência; “não há nenhuma novidade 

no reconhecimento da tendência humana aos movimentos de transgressão em relação às 

leis reguladoras dos seus impulsos de violência erótica e de morte” (BRITO, 2017, p. 

129). 

Contudo, como delimitar o que é sagrado dentro de uma vivência interior? Para 

isso buscamos uma elucidação acerca do sagrado em Mircea Eliade, nos seus estudos 

historiográficos das religiões. Ele delimita, em modos gerais, a manifestação do sagrado 

                                                 
7 Primeiro conto do livro A via crucis do corpo. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  24 

ao homem religioso (homo religiosus) em oposição ao mundo natural, secular, o qual é 

definido como sendo o profano. Essa manifestação do sagrado que Eliade define como 

sendo hierofania. Portanto, em toda a historiografia das religiões há presenças dessas 

manifestações hierofânicas. Há uma ampliação da atuação do sagrado para além da 

experiência do fenômeno sacro-religioso: o sagrado encontra-se no espaço, tempo e 

objeto, sobre isso Eliade comenta: 

 
[...] A pedra sagrada, a árvore sagrada não são adoradas como pedra 

ou como árvore, mas justamente porque são hierofanias, porque 

“revelam” algo que já não é nem pedra, nem árvore, mas o sagrado, o 

granz andere (ELIADE, 2018, p. 18 – grifos do autor). 

 

Portanto, há uma mudança na forma através da qual o ser religioso vê o objeto, 

espaço e tempo após a hierofania, o quais se tornam “diferentes” ao secular, ao profano. 

Mas esse contato com a experiência religiosa depende, fundamentalmente, do contexto 

histórico do indivíduo; a maneira como o homo religiosus conecta-se com os 

simbolismos e cultos à Mãe-Terra nas eras pós-agrícolas não serão a mesma tomada 

pelos homens nas sociedades pré-agrícolas, na realidade das caças (ELIADE, 2018, p. 

22). Deste modo, a estrutura simbólica em relação à manifestação experiência sagrada 

entrelaça-se com a história. Desta forma, quando Eliade traça um pensamento em que o 

sagrado está relacionado com a percepção do homem religioso no rompimento da 

homogeneidade do cosmo, ele não se distancia tanto da compreensão de Bataille sobre o 

sagrado também. Essa instauração do sagrado presente na consciência humana por meio 

de uma transcendência em relação aos objetos em sua volta, estando aí a dicotomia do 

comportamento humano em oposição à animalidade: 

 
Ao supor a imanência como condição da animalidade, Bataille 

considera que o homem se particulariza e se define graças à sua 

capacidade e transcendência em relação ao mundo e aos objetos, 

instaurando-se, então, o universo da consciência (BRITO, 2017, p. 

105).  
 

É a partir dessa manifestação do sagrado pela hierofania dentro de um espaço, 

que o homem religioso tem percepção do que Eliade chama de “Centro do Mundo”: o 

espaço sagrado. E com isso havendo uma quebra com a homogeneidade espacial do 

secular. Diferentemente do que ocorre no espaço profano, onde essa homogeneidade é 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  25 

prevalente, “nenhuma rotura diferencia qualitativamente as diversas partes de sua 

massa” (ELIADE, 2018, p. 26). Com a consciência transcendente, oriunda da 

manifestação hierofânica, o homem religioso tem a experiência sagrada no espaço, e 

estendendo essa experiência ao tempo e objeto. Já olhando para a teoria de Bataille da 

estruturação do erotismo, podemos – ousando um pouco da interpretação de Eliade 

acerca da hierofania espacial e decorrendo na transcendência do homem religioso sobre 

o mundo a sua volta – enxergar essa transcendência hierofânica nas passagens dos 

aspectos contínuos aos descontínuos do ser: a instauração da descontinuidade, da 

individualidade, do ser a partir da instituição dos conjuntos de interditos na base das 

nossas estruturas antropológicas. Ou seja, se por um lado temos o rompimento com a 

homogeneidade espacial para o homo religiosus na manifestação do sagrado pela 

hierofania – em Eliade –, por lado temos a tomada de consciência transcendente do 

humano acerca do mundo, pela instauração dos interditos com a conjuntura do trabalho 

na sociedade humana. Fazendo assim a separação entre a humanidade e à animalidade 

(BATAILLE, 2017, p. 54-55). 

 

Considerações finais 
 

Ao tratar a experiência erótica como algo da instância do sagrado, indo a partir 

da tese de Bataille da divisão tríade do erotismo – o erotismo dos corpos, dos corações e 

o sagrado – acordamos como essa experiência sagrada ou a experiência erótica interior 

estabelece-se para além do desejo, mas na experiência mística também. O erotismo 

mantém-se entre movimentos duais e opostos, mas que se complementam, está presente 

na movimentação entre o mundo profano dos interditos e o sagrado das transgressões. 

Fazendo com que a experiência do sujeito esteja para além da racionalidade; restando, 

portanto, ao mito, a “tradução” da experiência interior. 

Desta forma, o sagrado está relacionado com a percepção do homem religioso no 

rompimento da homogeneidade do cosmo. A instauração do sagrado na consciência 

humana por meio de uma transcendência em relação ao mundo em sua volta, estando aí 

a dicotomia do comportamento humano em oposição à animalidade que Bataille aborda. 

Vemos isso na passagem dos aspectos contínuos aos descontínuos do ser, por um lado 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  26 

temos a tomada de consciência transcendente do humano acerca do mundo, pela 

instauração dos interditos na sociedade humana. 

Portanto, ter do erotismo uma interpretação primária e superficial, exemplo no 

discurso de Fedro que pode expressar apenas um teor moralista, que não parece 

condizer com a natureza transgressiva de Eros. Contudo, a articulação de Bataille, entre 

interdito e transgressão, nos permite operar uma interpretação erótica para esta 

proposição.  

 

Referências Bibliográficas 

 

AMPARO, Flávia Vieira da Silva do. O êxtase de Teresas: o sacro e o profano na 

Literatura e nas Artes. Horizonte, Belo Horizonte, v. 11, n. 31, p. 843 – 866, jul/set. 

2013. Disponível em: <https://doi.org/10.5752/P.2175-5841.2013v11n31p843>. Acesso 

em: jun. de 2020. 

 

BATAILLE, Georges. O erotismo. Tradução: Fernando Scheibe. Belo Horizonte: 

Autêntica Editora, 2017. 

 

BRITO, Leyla Thaís. Corporeidade e erotismo na tragédia Fedra de Sêneca. 2017. 

227f. Tese (Doutorado em Literatura e Cultura) – Universidade Federal da Paraíba, João 

Pessoa, 2017. 

 

DIAS, Patrícia de Oliveira; ALVES, Ana Célia; CÉSAR, Paulo. Platão, Eros e 

relações afetivas na Antiguidade. [Recurso Eletrônico], 2011. Disponível em: 

<https://cchla.ufrn.br/humanidades/ARTIGOS/GT11/PLATAO.pdf>. 

 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. Tradução: Rogério 

Fernandes. 4. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2018. 

 

FONTES JUNIOR, Joaquim Brasil. Eros tecelão de mitos: a poesia de Safo de Lesbos. 

1988. 683f. Tese [livre-docência] – Universidade Estadual de Campinas, Faculdade de 

Educação, Campinas, SP. Disponível em: 

<https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/47854?guid=1657670405967&returnUrl

=%2Fresultado%2Flistar%3Fguid%3D1657670405967%26quantidadePaginas%3D1%

26codigoRegistro%3D47854%2347854&i=19>. Acesso em: jun. de 2020. 

 

GUTMAN, Guilherme. Amor celeste e amor terrestre: o encontro de Alcebíades e 

Sócrates em O Banquete, de Platão. Revista Latinoamericana de Psicopatologia 

Fundamental, São Paulo, v. 12, n. 3, p. 539 – 552, set 2009. Disponível em: 

<https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v12n3/v12n3a09>. Acesso em: jun. de 2020. 

 

HESÍODO. Teogonia. Tradução: Christian Werner. São Paulo: Hedra, 2013. 

https://doi.org/10.5752/P.2175-5841.2013v11n31p843
https://cchla.ufrn.br/humanidades/ARTIGOS/GT11/PLATAO.pdf
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/47854?guid=1657670405967&returnUrl=%2Fresultado%2Flistar%3Fguid%3D1657670405967%26quantidadePaginas%3D1%26codigoRegistro%3D47854%2347854&i=19
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/47854?guid=1657670405967&returnUrl=%2Fresultado%2Flistar%3Fguid%3D1657670405967%26quantidadePaginas%3D1%26codigoRegistro%3D47854%2347854&i=19
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/47854?guid=1657670405967&returnUrl=%2Fresultado%2Flistar%3Fguid%3D1657670405967%26quantidadePaginas%3D1%26codigoRegistro%3D47854%2347854&i=19
https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v12n3/v12n3a09


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 9-27, jan.-jun./2023                                                  27 

 

MARTINUCCI, Lucas; CAVALCANTI, Jardel Dias. Corpo e arte barroca: o sagrado e 

o profano nas obras de Bernini. In: Encontro Anual de Iniciação Científica, XIX, 2010, 

Londrina, PR. Anais. Guarapuava: UNICENTRO, 2010. Disponível em: 

<https://anais.unicentro.br/xixeaic/pdf/1364.pdf>. Acesso em: jun. de 2020. 

 

PLATÃO. O banquete. Tradução: Carlos Alberto Nunes. Belém: Ed. UFPA, 2011. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

RITA Lee. Amor e sexo. Rio de Janeiro: Biscoito Fino, 2003. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=ho-iGFctXe8>. Acesso em: 13 jul. 2020. 

 

ROCHA, Zeferino. O desejo na Grécia arcaica. Revista Latinoamericana de 

Psicopatologia Fundamental, n. 2, v. 4, p. 94 – 122, 1999. Disponível em: 

<https://doi.org/10.1590/1415-47141999004007>. Acesso em: 27 jun. 2020. 

 

TORRANO, Jaa. A noção mítica de Kháos na Teogonia de Hesíodo. Ide (São 

Paulo) [online]. 2012, vol.35, n.54, pp. 29-38. Disponível em: 

<http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-

31062012000100005&lng=pt&nrm=iso>. Acesso em: 13 jul. 2020. 

 

https://anais.unicentro.br/xixeaic/pdf/1364.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=ho-iGFctXe8
https://doi.org/10.1590/1415-47141999004007
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31062012000100005&lng=pt&nrm=iso
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31062012000100005&lng=pt&nrm=iso


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  28 

 

Modernidade e religião (e política) na proposta de filosofia 

transformativa de Sri Aurobindo 

 

Modernity and religion (and politics) in Sri Aurobindo's proposal of 

transformative philosophy 

 

Daniel Faria Ribeiro1 

 

Resumo: A proposta do artigo é abordar o pensamento do filósofo indiano Aurobindo 

Ghose (1872-1950), mais conhecido como Sri Aurobindo, como uma possível 

referência aos estudos de religião em uma perspectiva pós-colonial. O objetivo principal 

será analisar o modo como Sri Aurobindo pensava a religião – em termos de filosofia e 

de práxis – enquanto uma plataforma de resistência e diálogo no contexto de 

colonialidades do mundo moderno. Para tanto, recorre-se ao aporte teórico de alguns 

cientistas políticos e/ou sociais, entre eles Ashis Nandy (2015), Partha Chatterjee (1993) 

e Dipesh Chakrabarty (1995), buscando compreender a concepção de “espiritualidade”, 

projetada pelo filósofo, enquanto um domínio imaginado abarcando os binômios de 

razão/religião e tradição/modernidade.  

 

Palavras-chave: Sri Aurobindo, estudos pós-coloniais, domínio do espiritual, 

modernidade. 

 

 

Abstract: The paper aims at looking into the life and thought of the Indian philosopher 

Aurobindo Ghose (1872-1950), better known as Sri Aurobindo, as a suitable reference 

to the studies of religion in a postcolonial perspective. The main purpose is to analyse in 

which sense Sri Aurobindo realized religion – in terms of philosophy and praxis – as a 

platform of resistance and dialogue in the modern context of coloniality. To this end, we 

resort to the theoretical contribution of a few political and/or social scientists, such as 

Ashis Nandy (2015), Partha Chatterjee (1993) and Dipesh Chakrabarty (1995), in order 

to better understand the concept of “spirituality”, designed by the philosopher, as an 

imagined domain encompassing the pairing of reason/religion and tradition/modernity.  

 

Keywords: Sri Aurobindo, postcolonial studies, spiritual domain, modernity. 

 

 

 

 

 

                                                 
1 Mestre em Ciência da Religião pela Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). Bacharel em História 

pela Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). Email: danielribeiro1710@gmail.com 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  29 

 

 

Introdução 

O artigo se propõe a abordar o pensamento do filósofo indiano Aurobindo Ghose 

(1872-1950), mais conhecido como Sri Aurobindo, enquanto uma possível referência 

aos estudos de religião em uma perspectiva pós-colonial. A partir disso, o objetivo 

principal será analisar o modo como Sri Aurobindo contribuiu para pensar a religião – 

em termos de filosofia e de práxis – enquanto uma plataforma de resistência e diálogo 

em um contexto moderno de dominação colonial, processada em termos de diferentes 

colonialidades e suas imbricações, abrangendo das relações de poder às possibilidades 

do saber.  

Tal linguagem de resistência foi gestada, vale frisar, no âmago de uma vida 

exemplarmente ativa, na tessitura concreta de intervenções sociais e culturais 

sensivelmente díspares, por alguém que, em termos aparentemente paradoxais, se 

definia como um “idealista até a medula” (AUROBINDO, 2006, p. 258). É o que 

também salienta A.B. Purani (2006), discípulo próximo e biógrafo de Sri Aurobindo, em 

uma evocativa passagem que sintetiza a composição multifacetada do caminho de 

reflexão e de embates do filósofo indiano: “a base de seu ideal de vida divina, como 

resultado de uma completa transformação da natureza humana, foi derivada da 

experiência sólida adquirida em meio a uma turbulenta atividade política” (PURANI, 

2006, p. 102, tradução nossa).  

Cabe aqui expor um roteiro extremamente conciso da vida de Sri Aurobindo2: 

nascido no estado de Bengala, no norte da Índia, em 1872, embarcaria para a Inglaterra 

quando ainda criança, como parte do projeto do pai para que o filho adquirisse um 

modelo de educação estritamente britânico. De fato, lá ganharia destaque quando, 

atravessando os anos de adolescência, teria um relativo reconhecimento pela 

proficiência nos estudos tanto dos clássicos da literatura europeia, quanto no domínio de 

línguas como o francês, o grego e o latim, entre outras. Tal mérito ficaria eclipsado, no 

                                                 
2 Apresento uma análise mais minuciosa da vida e da filosofia de Sri Aurobindo em minha dissertação de 

Mestrado intitulada “‘O Uno que é Múltiplo’: a circularidade entre a filosofia de Sri Aurobindo e os 

Upaniṣads” (2022). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  30 

entanto, pelas condições salientes de penúria econômica e alienação social, bem como 

pelo recebimento das primeiras notícias de violência colonial perpetrada pelo império 

britânico no país de origem e, em contrapartida, das incipientes tentativas de 

organização de resistência política no estado de Bengala (RIBEIRO, 2022).  

Quando retornou à Índia no ano de 1893, Aurobindo galgaria seu caminho para 

se tornar um dos principais líderes do movimento nacionalista, já em meados da 

primeira década do século 20, e cujo epicentro era justamente a cidade de Kolkata 

(Calcutá), capital do império britânico na Índia. A confluência de diferentes linhas de 

ação, que iam desde o fomento do ideário de independência (svarāj) da Índia, por meio 

de publicações em periódicos e de divulgação em reuniões públicas, à atuação direta no 

Congresso Indiano, e a organização, como mentor, da associação de jovens 

revolucionários, culminaria em sua prisão em 1908, sob a acusação de sedição contra o 

império.  

Com a sua absolvição após um longo e sofrido processo, ainda retomaria a luta 

política, porém agora sensivelmente modificada não só pelas circunstâncias externas, 

com o fervor nacionalista, ao menos em Bengala, temporariamente solapado, mas 

também por motivações internas, calcadas pela necessidade de revisão de estratégias a 

encaminhar seu próprio ideal. É assim que partiria rumo a Puducherry (Pondicherry), no 

sul da Índia, na época principal enclave francês no território indiano, abandonando, de 

vez, qualquer atuação política mais convencional, e tornando-se, até o final de sua vida, 

uma das clássicas referências de filosofia “espiritual” – ao lado de nomes como Swami 

Vivekananda e Rabindranath Tagore – da história contemporânea da Índia (RIBEIRO, 

2022).  

Proponho que um modo de compreender e interpretar as diferentes personae de 

Sri Aurobindo, do adepto revolucionário ao filósofo transformacional, constituídas tanto 

em linhas diacrônicas quanto sincrônicas3, é enxergá-las como estratagemas de 

enfrentamento aos desafios constituídos a partir de essencializações binárias cultivadas 

                                                 
3 O próprio Sri Aurobindo explanaria sobre o sentido ambivalente de (des)continuidade entre as duas 

personae mencionadas, na ocasião de mais um convite para reassumir a atuação política na Índia sob 

domínio inglês: “Não sou mais um político, mas iniciei, em termos definitivos, um outro tipo de trabalho, 

de base espiritual, um trabalho de reconstrução espiritual, social, cultural e econômica de um tipo quase 

revolucionário” (AUROBINDO, 2006, p. 258, tradução nossa). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  31 

no bojo da colonialidade, tais como as de tradição/modernidade, essência/aparência, 

razão/religião, ocidente/oriente. E, assim, suscitar a possibilidade de seu diálogo com 

outras perspectivas pós-coloniais, à luz, principalmente, da revitalização contínua de 

tradições.  

Estratégias essas que podem se traduzir em experiencialidade emancipadora, que 

é, de acordo com o cientista político e psicanalista Ashis Nandy (2015), a própria 

possibilidade de deslocamento dessas divisões amparadas pela “poderosa ideologia da 

modernidade” (NANDY, 2015, p. 47). E que envolvem, tendo em Sri Aurobindo um 

possível exemplo, uma ludicidade própria que se consubstancia tanto pela incorporação 

do “outro” quanto pela pauta contra-hegemônica do desafio: “a rejeição absoluta do 

Ocidente [seria] também a rejeição da configuração básica das tradições da Índia; apesar 

de que, paradoxalmente, a aceitação dessa configuração pode envolver uma rejeição 

qualificada do Ocidente” (NANDY, 2015, p. 39).  

 

1. A modernidade como desafio e o “domínio do espiritual” 

 Cerca de um mês após a absolvição e de sua saída da prisão de Alipore, no norte 

de Kolkata, Sri Aurobindo lançaria, como principal autor e editor, um periódico semanal 

chamado Karmayogin, escrito em língua inglesa. Colunas e artigos envolvendo questões 

políticas correntes dividiriam o espaço com textos sobre temáticas culturais e 

filosóficas, assim como traduções de textos fundacionais em sânscrito, de textos em 

bengali, etc.  

Sua obstinada oposição à presença colonialista dos ingleses, no entanto, se 

manteve constante, a ponto de angariar, na mesma época, a distinta alcunha de “homem 

mais perigoso da Índia” por representantes do raj britânico (RIBEIRO, 2022). Nesse 

momento, uma parcela importante dos líderes do movimento nacionalista em torno de 

Kolkata se encontrava presa ou exilada, e as principais associações (samiti) de atividade 

sociopolítica, criadas, sobremodo, em resposta à política de Partição do estado de 

Bengala em 1905, tinham sido, em sua maior parte, desmanteladas pelo governo 

colonial (AUROBINDO, 1997b).  

 É digno de nota, entretanto, que Sri Aurobindo enxergasse no contexto da 

Partição – cuja principal motivação, pelos colonizadores, seria justamente contribuir 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  32 

para o enfraquecimento da insurgência nacionalista – a oportunidade de se alinhar 

religião e política como as máximas expressões vitais da “existência nacional”. Em suas 

palavras, de modo sucinto, “a irrupção de sentimento antieuropeu que se seguiu à 

Partição deu a necessária oportunidade” (AUROBINDO, 1997b, p. 63, tradução nossa). 

 A segunda edição do Karmayogin, por exemplo, é significativamente ilustrativa 

da diversidade temática referente às duas expressões vitais supracitadas, bem como das 

relações entre a Índia e o “Ocidente”. Nela constam nada menos do que a tradução de 

um texto dos Upaniṣads, e uma defesa em respeito à necessária dissolução de um certo 

hermetismo quanto à filosofia e práxis do Yoga, podendo levar à sua potencial 

contribuição para outros centros culturais (décadas antes de sua expansão para fora da 

Índia acontecer, ou, ao menos, de um reductio de sua filosofia).  

Ademais, há apontamentos e notas que parecem demonstrar um vislumbre da 

incipiente reconfiguração do mundo contemporâneo do início do século 20, marcada, 

como salienta Pankaj Mishra (2012), pela insurgência de nações asiáticas, letárgicas, até 

então, diante do domínio europeu (e a correlata preocupação, sustentada por alguns de 

seus mais expressivos intelectuais, de que seus países encontrassem seu próprio 

caminho para a modernidade). Entre comentários sobre a circulação da mensagem do 

Vedānta4 em círculos orientalistas de Londres, e o temor da Inglaterra em perder seu 

posto de maior potência imperial do mundo face ao surgimento de novos 

protagonismos, Aurobindo Ghose também sinalizaria para os prementes sinais de 

desgaste do liberalismo europeu que, se possuía parte de sua fundamentação nos 

princípios valorosos da Revolução de 1789, sua posterior condução ilusória e egotística 

só viria a engendrar, como efeito perverso, crises políticas cada vez mais graves, assim 

como novos tipos de classe aristocrática (AUROBINDO, 1997b).  

 Destarte, nosso pensador postulava na mesma edição que “nenhum despertar 

nacional é significativamente vital e persistente quando se confina somente em um 

campo”; acrescentaria, por outro lado, que “se é imitativo, importado, artificial, então, 

                                                 
4 Vedānta (lit. “parte final dos Vedas”) é umas das escolas clássicas de filosofia indiana, designativa tanto 

dos textos upaniṣádicos, em sua natureza fundante de conhecimento soteriológico, quanto de suas 

diversas correntes hermenêuticas posteriores. Em relação ao contexto que o presente artigo trata, o 

potencial hermenêutico do Vedānta seria sobremodo matizado por diversos pensadores indianos, com o 

intuito de abarcar as questões sociais prementes de tal contexto (RIBEIRO, 2022).  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  33 

qualquer sucesso temporário que se possa ter, a nação se orienta para a própria 

esterilização e morte” (AUROBINDO, 1997b, p. 61, tradução nossa). Identificava, 

entrementes, nas mais diversas regionalidades, dentro e fora de Bengala, de impulsão 

criativa nos diferentes campos das artes, literatura e – principalmente – de expressões 

religiosas, podendo ser revitalizadas, direta ou indiretamente, por pautas políticas ou 

influências externas, a justa expressão desse “despertar nacional”. Noção que, penso, 

remete à ideia de “realidades pós-coloniais”, a qual sugere, nas palavras de Dilip 

Loundo (2016), “uma conexão peculiar entre imposição colonial e resistência local” 

(LOUNDO, 2016, p. 248, tradução nossa).  

 Ou seja, filosoficamente falando, estratégias que passariam ao largo da moral 

passional, estritamente política, daquela forma de agenciamento nacionalista calcada em 

estereotipias antinômicas – mormente, no contexto em questão, a que se refere à 

definição do que seria um autêntico “oriental” como a antípoda de um autêntico 

“ocidental” (NANDY, 2015) – e incapaz, por conseguinte, de enxergar nas categorias 

ideológicas o seu real sentido, isto é, como possíveis modos de ser, ou aspectos de 

fluidez identitária de uma mesma vida (CHATTERJEE, 1993; NANDY, 2015).  

Sri Aurobindo, contudo – ao menos até a época da publicação de Karmayogin – 

como um indiano que sempre teve de lidar, desde a tenra idade, com o sofrimento 

patente às arbitrariedades do imperialismo, detinha, de modo inequívoco, o anseio de 

articular projetos emancipadores que, não somente invocariam a propositiva de uma 

“dialética revolucionária” (GANGULY, 2018), mas que se projetava, tomando mais uma 

vez as observações de Ashis Nandy (2015, p. 48), pela quebra dos “códigos tanto do 

materialismo quanto do espiritualismo da Índia… [quando] ambos mostram que 

compartilham das mesmas questões ou questões complementares”.  

 Assim, buscando matizar uma simultânea contiguidade e diferença com o 

nacionalismo moderno, do tipo europeu, Sri Aurobindo discorria que 

o espírito indiano ainda não conquistou o campo total de sua política 

na atualidade, mas já se encontra, aí, vitorioso em sentimento; o resto 

é questão de tempo, e tudo que, neste momento, está acontecendo em 

política, contribui para preparar sua expressão potente e verdadeira. O 

futuro está agora assegurado. Religião e política, as duas mais vitais e 

efetivas expressões do ser da nação, já foram nacionalizadas, e o 

restante seguirá em seu devido curso. As exigências de nossa vida 

religiosa e política são agora forças reais e vitais e são elas que 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  34 

reconstruirão nossa sociedade, recriando e remodelando nossa vida 

industrial e comercial e fundando uma nova e vitoriosa arte, literatura, 

ciência e filosofia que serão não europeias, mas indianas. 

(AUROBINDO, 1997b, p. 63-64, tradução nossa)5.    
 

 Evidencia-se, a princípio, que o conceito de “religião” em jogo em tal passagem 

não remonta, como um primeiro nível de compreensão, a um ideal especulativo, ou de 

natureza sumariamente ontológica, mas teria uma dimensão essencialmente ativa e 

coparticipativa à realidade histórica, algo que condiria com a noção de práxis, mas, 

como bem aponta Keya Ganguly (2018), estaria ainda mais condizente com a ideia 

nativa de sādhana, ou seja, um conceito em sânscrito relativo à noção de meios 

adequados a contextos, conquanto a buscar um ideal basilar.  

Sri Aurobindo, por sua vez, referia-se sobremodo ao conceito de dharma para 

operacionalizar uma perspectiva proativa e ética de religião, compondo o escopo de 

esclarecimento e aperfeiçoamento da experiência cotidiana em que “deve ser aplicado 

não somente à vida, mas à totalidade da vida; seu espírito há de entrar e moldar nossa 

sociedade, nossas políticas, nossa literatura, nossa ciência, nossa personalidade 

individual, afeições e aspirações” (AUROBINDO, 1997b, p. 24, tradução nossa).  

 O karmayogin, por conseguinte, seria o sujeito no coração desse dharma, e que 

já veio a superar o “erro de pensar que as dimensões da religião estariam acima dos 

embates deste mundo” (AUROBINDO, 1998, p. 12, tradução nossa). Aplicando 

contextualmente a textualidade do Bhagavad Gītā, Sri Aurobindo conceberia o 

karmayogin – sujeito de ação desinteressada, mas revolucionária – como aquele que 

“embora elimine o mundo inteiro, ainda assim não o elimina e permanece liberto” 

(AUROBINDO, 1998, p. 12, tradução nossa). O que lhe permitia pensar a soberania 

nacional (svāraj) e a liberdade do espírito como duas faces de um mesmo ideal. 

 Revela-se a necessidade, entrementes, de uma observação mais detida sobre tal 

modo de confluir política e sensibilidade religiosa, saliente no discurso de Aurobindo 

Ghose ora em questão. Para tanto, remeto-me ao referencial artigo do historiador Dipesh 

                                                 
5 Sri Aurobindo defendia a necessidade precípua de desenvolvimento comercial e industrial da Índia 

como parte integrante da luta pela independência, ainda que fosse preciso recorrer a um certo grau de 

inspiração instrumental do modo de desenvolvimento realizado no país colonizador (AUROBINDO, 

2006).  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  35 

Chakrabarty (1995), intitulado “Radical Histories and Question of Enlightenment 

Rationalism: Some Recent Critiques of ‘Subaltern Studies’”. Pois acredito que sua 

reflexão crítica contribua no desenvolvimento do principal objetivo do presente 

trabalho, ou seja, expor aspectos do pensamento de Sri Aurobindo que concebam a 

“religião” como uma plataforma revisitada de significado e diálogo, e, por conseguinte, 

servindo como uma possibilidade de contraponto às reificações dicotômicas que 

embasam o discurso da modernidade, ao menos em sua vertente hegemônica.  

 É interessante logo notar que o próprio Chakrabarty (1995) refere-se a um 

acontecimento da vida de Sri Aurobindo que se situa no contexto ora analisado, mais 

conhecido como “discurso de Uttarpara”, uma de suas falas públicas realizadas semanas 

após ter deixado a prisão, em que o então proeminente líder nacionalista teria 

supostamente canalizado a pauta política do momento com o objetivo de arregimentar 

uma moralidade religiosa, a partir de traços doutrinários e imagéticos especificamente 

associados ao que se convencionou denominar de Hinduísmo. Chakrabarty (1995) 

menciona certa corrente crítica dos estudos sociais no subcontinente indiano que faz 

alusão a tal discurso de Aurobindo como um exemplo perigoso da confluência 

desmedida entre religião e política, uma vez que poderia suscitar sensibilidades e 

perspectivas ideológicas semelhantes àquelas que gerariam os fascismos e extremismos 

de direita ao longo do século 20.  

 Ainda segundo Chakrabarty (1995), tomando como exemplo a abordagem de um 

destacado estudioso marxista da Índia sobre o assunto, seria perfeitamente salutar fazer 

jus ao elemento “religioso” em contexto indiano, quando tal elemento, não obstante, 

fosse tão somente empregado como um meio para se chegar a um fim político, haja 

vista que foi um traço onipresente dos diversos movimentos nacionalistas originados, 

principalmente, no estado de Bengala. O limite seria extrapolado, contudo, quando a 

“religião” é tida como um objetivo em si mesmo, tal como supostamente depreendido 

do discurso de Sri Aurobindo.  

Ora, para Chakrabarty (1995), em suma, o que se subsume a tal preocupação 

seria a própria tentativa de reproduzir, de modo consciente ou não, aquelas mesmas 

essencializações binárias que viriam a ser consolidadas pelo racionalismo europeu, 

alçado à ideologia excelsa a partir do Iluminismo (a despeito do fato que tal 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  36 

racionalismo e, por extensão, a modernidade europeia, seria aí uma espécie de 

“superestrutura” do movimento de acumulação de capital por seus estados-nações, e que 

só foi possível com o colonialismo). Ou seja, na visão de uma específica vertente 

historiográfica e dos estudos sociais, seria como se qualquer apontamento crítico aos 

limites de tal racionalidade incorresse automaticamente no risco de engendrar 

obscurantismos de pensamento.  

No mínimo, em países como a Índia e outros do Sul Global, o tão aludido 

conflito entre razão e religião, tradição e modernidade, idealismo e realismo, etc., se 

reproduziriam apenas como… farsa. Enquanto reconhecendo a devida relevância da 

historiografia marxista na defesa pela assimilação adequada de direitos por sociedades 

pós-coloniais perante a sua irrevogável inserção na modernidade, Chakrabarty (1995) 

também defende o caráter imperioso do ato de construção de teorias mais pertinentes no 

trato daqueles elementos – como “poesia, religião, misticismo” – que possam 

devidamente enriquecer sensibilidades políticas (ainda que tivessem como único 

objetivo o ato de se contrapor às apropriações nefastas, desses mesmos elementos, por 

movimentos ultrarreacionários): 

Nossas culturas são ricas nesses elementos. Gandhi, Tagore, e um 

conjunto de outros nacionalistas têm demonstrado, pela força de seus 

exemplos, que tremendas energias criativas esses elementos podem 

nos desencadear quando mobilizados para o propósito de constituir 

novas formas de vida. Seria triste se cedêssemos esta inteira tradição 

para extremistas hindus, devido ao medo que nosso ‘romantismo’ 

possa vir a ser igual ao que os europeus produziram sob esse mesmo 

nome em sua história (CHAKRABARTY, 1995, p. 758, tradução 

nossa). 
       

 Enfim, o agora histórico e controverso “discurso de Uttarpara” de Sri Aurobindo 

só é devidamente compreendido à luz da radicalização de luta contra o imperialismo 

britânico, ou seja, sua sensibilidade religiosa aplicada como um sādhana, i.e., uma 

linguagem indutiva de movimentos de resistência exigidos perante tal situação, muito 

embora já compusesse, de modo seminal, elementos de um projeto muito mais amplo 

que a pauta nacionalista (RIBEIRO, 2022). Escrevendo alguns anos após o evento em 

questão, o filósofo seria categórico quanto ao fato de que sua concepção de 

espiritualidade se desvinculava de qualquer tentativa de confinar o âmbito cultural e 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  37 

político da existência nacional aos dogmas e traços doutrinários de uma religião em 

particular; algo que, segundo ele, seria ainda mais impensado “em um país pleno das 

mais diversas perspectivas religiosas e abrigando as três distintas formas gerais – 

Hinduísmo, Islamismo e Cristianismo – para não falar de suas inúmeras formas 

particulares” (AUROBINDO, 1997a, p. 33, tradução nossa). 

 Assim sendo, torna-se saliente, até aqui, que o modo como Sri Aurobindo 

compreendeu e aplicou a sua proposta de nacionalismo é possivelmente dialogável com 

a concepção de um domínio do espiritual, tal como articulada pelo cientista político 

Partha Chatterjee (1993), com o objetivo de assinalar o elemento de originalidade dos 

nacionalismos imaginados no contexto indiano – uma vez que não se restringiriam a 

práticas políticas convencionais – a exemplo de uma das principais referências de 

metafísica política no projeto de Sri Aurobindo, vinda do filósofo e líder religioso, 

também nascido em Kolkata, Swami Vikekananda (1863-1902) (LOUNDO, 2022).  

Segundo Chatterjee (1993), o “espiritual”, nesse contexto, designaria uma 

espécie de plataforma de soberania criativa perante o jugo colonial, nos moldes do que 

se acometeu sobre a Ásia e a África. Permitindo, assim, que sujeitos e comunidades 

detivessem a agência de seus modos de cultura, incluindo aí a concepção mesma de 

nação.  

 Ademais, Chatterjee (1993) enfatiza que essa soberania é sobremodo dinamizada 

pela distinção entre o “espiritual” e o “material”, ou o domínio do “interior” e do 

“exterior”, o que elude o próprio modo padrão de dinamização do estado-nação 

moderno, baseado, essencialmente, na distinção jurídica e social entre o “público” e o 

“privado”. Desse modo, teria sido possível gestar nacionalismos capazes de “instaurar 

seu projeto mais criativo e historicamente significante: modelar uma cultura ‘moderna’ 

nacional que não é, entretanto, ocidental” (CHATTERJEE, 1993, p. 6, tradução nossa). 

 Vale destacar, todavia, que o domínio do espiritual, enquanto plataforma 

imaginada, não é algo imutável e alheio às vicissitudes de espaço-tempo 

(CHATTERJEE, 1993). Com efeito, Sri Aurobindo continuamente revisitaria a sua 

concepção desse domínio, reflexo das próprias mudanças e adequações de seu projeto. 

Aliás, é possível dizer que a necessidade de aperfeiçoamento do discurso sobre o 

“espiritual”, de maneira que se tornasse, por sua vez, o mais vital e conducente ao 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  38 

enfrentamento das questões da existência – sem que, contudo, fosse uma solução 

simplificada ou meramente condicionada aos desafios impostos pela modernidade 

ocidental – foi a razão fundante de sua filosofia. 

 

2. “Religião” como plataforma de soberania: resistência e assimilação 

 Sri Aurobindo argumentaria retrospectivamente, em diferentes ocasiões, que a 

retirada da vida política convencional para a experimentação mais focada em 

conhecimento e práxis espiritual no âmago da formação de um saṅga, ou seja, de uma 

comunidade de adeptos reunidos em torno de um ideal, tão logo se mudara para 

Puducherry, tinha se tornado um movimento imprescindível ao seu sādhana, de modo a 

melhor sistematizar uma base de conhecimento de dimensões tanto ontológicas quanto 

epistemológicas. Pois a própria atividade política no cerne do movimento nacionalista, 

mormente em sua vertente revolucionária, carecia de uma base gnosiológica de filosofia 

transformativa (AUROBINDO, 1998, 2006; RIBEIRO, 2022). Para Aurobindo, 

entretanto, seria uma questão de mais ou menos tempo que a Índia se libertasse da 

dominação colonial: o próprio fomento do ideário de libertação nacional, disseminado 

por ele e por toda uma geração de nacionalistas, se tornara um caminho irrevogável.    

  É possível dizer, não obstante, que o saṅga sob a liderança de Sri Aurobindo, 

em seu aspecto salutar de ambientação comunitária, teve parte de sua significação como 

um “componente essencial de identidade cultural” (CHATTERJEE, 1993, p. 6, tradução 

nossa), hábil em garantir, por sua vez, um território “interior” de experiencialidade que 

se salvaguardasse da dominação colonial. Logo, é no mínimo sintomático o fato de que 

o governo em Bengala procurasse manter uma vigília regular da comunidade ao longo 

de quase duas décadas desde a sua fundação, haja vista o poder de inspiração que o ex-

líder nacionalista, agora tido como um yogin realizado por muitos de seus compatriotas 

(PURANI, 2006), ainda poderia exercer: investigação sobre visitantes, interceptações de 

cartas, e até agentes infiltrados na comunidade em torno de Sri Aurobindo, seriam 

alguns dos recursos adotados pelos representantes do raj britânico. 

 É nesse ambiente que Sri Aurobindo realizaria um dos aspectos essenciais do seu 

projeto de cunho filosófico, o qual, se fazia recurso a semelhantes meios de expressão 

adotados na luta nacionalista nos anos em Kolkata, redirecionava-se significativamente 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  39 

para outras dimensões da colonialidade no cerne do mundo moderno, a saber, aquela 

referente à noção de superioridade epistêmica do racionalismo europeu (PIZA & 

PANSARELLI, 2012). Colonialidade calcada, vale ressaltar, naquelas mesmas 

essencializações binárias envolvendo, à guisa de exemplo, os significados de razão e 

religião, ou de tradição e modernidade, e que, quando tomadas como uma única forma 

exequível de racionalidade, se reproduziriam em outros centros, invariavelmente, como 

“traduções inadequadas” (CHAKRABARTY, 1995).  

 Outrossim, o filósofo de Puducherry se esmeraria em denunciar, a partir de 

então, e de modo recorrente, a visão reificadora sobre “espiritualidade indiana” no bojo 

do discurso orientalista, a qual ele via subsumida, por sua vez, à lógica imperial de 

dominação, interessada em realçar “uma mentalidade abstrata, metafísica, religiosa, 

sobrepujada pelo senso do infinito, inapta para a vida… isto, eles dizem, é Índia” 

(AUROBINDO, 1997a, p. 5, tradução nossa).  

Expondo suas ideias no periódico Arya6, escrito em língua inglesa e publicado 

mensalmente entre 1914 e 1921, Sri Aurobindo viria a sistematizar o seu projeto de 

filosofia transformativa, baseado, em linhas gerais, na análise interpretativa da tradição 

védica e de suas textualidades fundantes, à luz, no entanto, de sua aplicabilidade às 

questões centrais de sua contemporaneidade (RIBEIRO, 2022). Tal proposta, contudo, 

pressupunha desconstruções argumentativas de traços desta forma mais difusa de 

colonialidade, como a formulação de uma concepção revisitada de “espiritualidade”, 

conquanto tributária de uma compreensão imersiva das tradições indianas, e, até 

mesmo, um fazer sentido da modernidade europeia como condição para a formulação de 

uma modernidade própria: 

Assim, às vezes somos questionados sobre o que, na realidade, 

queremos dizer por espiritualidade na arte e na poesia, ou na vida 

social e política – uma confissão de ignorância estranha o suficiente 

vinda de qualquer boca indiana a esta altura de nossa história nacional 

–, ou como a arte e a poesia seriam melhores se incorporassem o que 

recentemente escutei sendo descrito como um ‘sotaque de 

                                                 
6 A palavra ārya, originária do sânscrito ou do pársi, tem os sentidos de “excelência” e maestria”. É desse 

modo que Sri Aurobindo a aplica, referente ao esforço ou à qualidade de realização espiritual. Tal sentido 

da palavra desvincula-se, portanto, tanto de teorias historicistas e/ou orientalistas sobre uma suposta 

imigração de povos “do norte” ao subcontinente indiano, quanto de seu uso por ideologias fascistas do 

século 20 (RIBEIRO, 2022).  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  40 

espiritualidade’, e como os problemas práticos da sociedade ou da 

política seriam beneficiados por esse elemento. Temos aqui, de fato, 

um eco da ideia europeia, agora já de longa data, que religião e 

espiritualidade de um lado, e atividade intelectual e vida prática de 

outro, são coisas inteiramente diferentes e devem ser buscadas por 

linhas totalmente separadas e de acordo com princípios inteiramente 

distintos. Novamente podemos nos deparar com a suspeita de que, 

preservando a Índia dessa regra de ouro, estaríamos direcionando-a 

para algum princípio obscurantista reacionário, de religiosidade 

mística e irracional, e desviando-a dos caminhos da razão e da 

modernidade que ela deve seguir, se quiser ser uma nação eficiente e 

organizada e capaz de sobreviver aos choques com o mundo moderno. 

Devemos, portanto, esclarecer o que queremos dizer com uma 

renascença governada pelo princípio de espiritualidade. 

(AUROBINDO, 1997a, p. 32, tradução nossa).  

 Antes de expor a explanação de Sri Aurobindo quanto ao significado de “uma 

renascença governada pelo princípio da espiritualidade”, cabe um breve comentário 

sobre a aplicação que o filósofo indiano faz da língua inglesa, na qualidade de um 

potencial “recurso pós-colonial”, ou a situação em que “a língua do colonizador pode se 

tornar, de fato, um instrumento efetivo de resistência cultural nas mãos do colonizado” 

(LOUNDO, 2016, p. 250, tradução nossa). Sri Aurobindo admitia a potencialidade de 

sua situação, como um indiano criado e educado na Inglaterra. Tal locus permitia-lhe, 

com efeito, apontar para um certo “provincialismo” da mentalidade “moderna” 

europeia, onde “tudo é estúpido quando não é explicável por [sua] sabedoria e ciência” 

(AUROBINDO, 2001, p. 165, tradução nossa). Citaria, como exemplo, os estudos e 

traduções realizados pelo orientalista Max Müller (1823-1900) aos textos indianos 

clássicos, quando este pretendia identificar seus elementos não-racionais 

(AUROBINDO, 2001).  

Mas não apenas isso: também dava-lhe ensejo de propor traduções e textos 

autorais sobre espiritualidade que compusessem um discurso contra-hegemônico, não 

somente no sentido de conceber uma teoria mais sólida da perspectiva indiana, 

“universalizando-a” no sentido de sua perpétua adequação a contextos, e, como 

contraponto, rompendo com estereotipias (GOHN, 1994; NANDY, 2015; RIBEIRO, 

2022); mas ao reivindicar o domínio do espiritual como uma plataforma de assimilação 

e diálogo, como a própria processualidade de um projeto filosófico-soteriológico mais 

amplo. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  41 

 Todavia, vale ressaltar, Sri Aurobindo detinha plena consciência da 

complexidade de tal projeto, a começar pela dificuldade envolvida na apropriação da 

palavra “religião” (religion) como significante para se traduzir algo correspondente em 

contexto indiano: “a palavra é inglesa, sugere muitas coisas externas tais como crenças, 

ritos, devoção externa; não há um equivalente indiano” (AUROBINDO, 1997a, p. 39, 

tradução nossa).  

Por vezes, em muitos de seus escritos publicados no periódico lançado em 

Puducherry, ele intercalava o uso dos termos “religião” e “espiritualidade” para 

descrever uma mesma dimensão reflexiva de realização soteriológica, abarcando 

aspectos tanto ontológicos quanto epistemológicos; por outras, parecia distingui-los a 

dois níveis diferentes do mesmo domínio, o primeiro remetendo à sua externalidade, 

composta de imagéticas, mitologias, cerimônias e códigos morais (podendo aí se 

converter ou em um instrumento pedagógico do próprio encaminhamento soteriológico, 

ou na mera reprodução de costumes sociais por força do hábito); e o segundo à sua 

realização última, de despertar para o Real, e a consequente reorientação perceptiva 

sobre os diferentes aspectos da vida (RIBEIRO, 2022). 

 O filósofo propõe então uma interpretação histórica da espiritualidade indiana, 

publicada serialmente sob o título “A Renascença na Índia” (The Renaissance in India). 

É digno de nota que, ao fazer recurso do termo “renascença”, concepção tão 

emblemática do historicismo moderno na Europa, Sri Aurobindo se colocava como 

tributário de um tópos nacionalista saliente de certa intelectualidade do estado de 

Bengala a partir da segunda metade do século 19. Segundo Chatterjee (1993), um dos 

aspectos evidentes do projeto nacionalista desse contexto é a composição de um 

discurso sobre o passado indiano em que fosse possível identificar um arcabouço 

cultural originário, particularmente ao que se refere a um período védico “clássico” da 

tradição, semelhante ao que tradições intelectuais da Europa consignaram da herança 

grega antiga.  

Não obstante, talvez sabendo dos percalços argumentativos que tal historicização 

pudesse gerar7, Sri Aurobindo faria a devida ressalva quanto ao caráter sensivelmente 

                                                 
7 De acordo com Chatterjee (1993), um projeto de narrativa histórica buscando realçar a singularidade do 

passado clássico da nação, em contexto indiano, em contraponto a períodos posteriores de declínio 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  42 

distinto de sua aplicação em contexto indiano: pautada numa concepção cíclica do 

tempo, “renascença” seria menos uma ruptura ou reversão de configurações 

socioculturais antecedentes do que um contínuo “redespertar” de formas culturais 

originárias (AUROBINDO, 1997a). 

 Em suma, sem se preocupar em estabelecer datas ou marcos temporais precisos, 

Sri Aurobindo identificava nas inúmeras vertentes de espiritualidade do subcontinente 

indiano, desde as chamadas eras clássicas de cultura sânscrita, aos seus desdobramentos 

em “sistemas purânicos, tântricos e vaiṣṇavas” – bem como as correntes do budismo e 

do jainismo – às multívocas expressões estéticas, da poesia à dança, a mesma 

prerrogativa de se exercer o “dharma do completo viver humano”, inerente a toda 

“atividade da razão, da ciência e da filosofia, à satisfação do ser estético e de todas as 

artes, grandes ou pequenas, da saúde e força do corpo, ao bem-estar econômico e 

material…” (AUROBINDO, 1997a, p. 34, tradução nossa).  

A espiritualidade, no entanto, enquanto plataforma, ou seja, irredutível a toda 

forma de reificação de traços transientes (o filósofo identificava tal reificação como 

“monismos”, tanto idealistas quanto materialistas) toma todos esses aspectos do mundo 

enquanto tal (lokavat) e os permeia com um “sentido mais amplo, mais divino e mais 

íntimo” (AUROBINDO, 1997a, p. 36, tradução nossa). 

Basicamente, “a nota da espiritualidade é dominante, sempre recorrente; é o 

apoio de todo o resto […] tão flexível em sua adaptabilidade quanto é intenso em suas 

mais altas inclinações” (AUROBINDO, 1997a, p. 13, tradução nossa). Em um nível 

elementar, o jogo entre diferença e inerência de formulações “duais”, mas mutuamente 

recíprocas, tal como a que envolve um domínio do espiritual, de um lado, e toda 

tessitura múltipla da vida, de outro, envolveria recursos discursivos de um tipo de 

racionalidade que tem como preocupação última realizar aquilo que seria condição 

metalinguística (numen, “divino”) de toda linguisticidade constitutiva (nomen, 

“palavra”). O que seria, entrementes, a própria condição de realização de uma 

existencialidade consciente e liberta (AUROBINDO, 2005; RIBEIRO, 2022).  

                                                                                                                                               
civilizacional, poderia ser facilmente estimulado e cooptado pelo próprio discurso orientalista sob a égide 

da lógica imperial, na qual se reproduzia a noção capciosa de que a colonização inglesa teria sido 

providencial para pôr fim aos séculos de dominação islâmica no subcontinente indiano.  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  43 

 O declínio circunstancial dessa simbiose entre espiritualidade e vida fática 

coincidiria, sem muita surpresa, ainda segundo nosso filósofo, com o período de 

colonialismo inglês, no rastro da modernidade. Muito embora seja em vista desse 

contexto que Sri Aurobindo avançaria seu argumento principal, a saber, que o poder de 

adaptabilidade e resistência assimilativa fossem justamente um traço basilar da 

“religião” indiana, do passado e da contemporaneidade: “mas em nenhuma época a 

cultura indiana rejeitou completamente as influências externas […] até mesmo como um 

modo de se proteger de qualquer invasão consideravelmente devastadora, apropriando-

se e moldando tudo que lhe tenha tocado” (AUROBINDO, 1997a, p. 50).  

Se havia o risco paulatino de uma gradual europeização (processada, 

invariavelmente, de forma anacrônica) de modos de viver e pensar, o contraponto da 

rejeição de “novas luzes” a fim de proteger formas originais de religiosidade (ambas as 

tendências postas em prática, em diferentes graus, por alguns dos movimentos religiosos 

e/ou filosóficos ao longo século 19 no estado de Bengala, segundo Aurobindo), seria 

algo diametralmente oposto a este aspecto essencial da espiritualidade indiana, i.e., 

como espaço vitalístico de absorção da diferença – e, para nosso filósofo, de criação de 

sentidos sempre novos (AUROBINDO, 1997a).  

 No mais, o mundo moderno, caracterizado pela expansão da racionalidade 

ocidental, só fez do traço dialógico implicado na incorporação do “outro” um aspecto 

mais desafiador e exigente, mas, ao mesmo tempo, verdadeiramente promissor a 

possibilidades futuras:  

Todos os grandes movimentos de vida na Índia se iniciaram com um 

novo pensamento espiritual e usualmente uma nova atividade 

religiosa. O que seria mais surpreendente e significativo que o fato de 

que a nova influência europeia, que foi uma influência intelectual, 

racionalista, geralmente tão antirreligiosa, e que teve seu idealismo 

inspirado no crescente pensamento cosmopolita e secular dos séculos 

dezoito e dezenove, estimularia na Índia, desde o primeiro momento, 

não só uma tentativa de reformulação religiosa, mas essencialmente a 

criação de novas religiões? (AUROBINDO, 1997a, p. 24, tradução 

nossa).  

 

 É do ato de reiterar a impulsão criativa de movimentos religiosos no 

subcontinente indiano, com diferentes níveis de apropriação de fontes modernas - 

realçando, entrementes, a perspectiva de que a concepção de “Hinduísmo” deva ser 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  44 

entendida menos como uma “religião” do que como um ethos marcado pela diversidade 

na unicidade de “pensamento, realização e aspiração espiritual” (AUROBINDO, 1997a, 

p. 25) - que Sri Aurobindo consigna o que poderia ser considerada uma proposição de 

epistemologia pós-colonial, caracterizada por uma forma de resistência “não-

implicativa”, ou um modo de negação ensejando afirmações mais amplas: a concepção 

em língua sânscrita (mas, segundo o filósofo, aplicada na língua bengali) de 

ātmasātkaraṇa, traduzindo-a como “apropriação assimilativa” (assimilative 

appropriation) (AUROBINDO, 1997a; RIBEIRO, 2022).  

Com efeito, trata-se da junção da palavra ātman (“si-mesmo”), o próprio 

fundamento e interioridade do Real, e do termo composto sātkaraṇa, designando a 

dimensão existencial de expressão criativa e produtiva da condição humana. De maneira 

sucinta, remeteria ao princípio de “transformar uma coisa, em seu aspecto originário, 

em uma forma característica de nosso ser” (AUROBINDO, 1997a, p. 48, tradução 

nossa).  

 Destarte, é nesse âmbito que Sri Aurobindo identificaria os próprios grandes 

“ídolos” da racionalidade europeia passíveis de serem in-corporados, “receptáculos do 

‘grande sacrifício’ material que se constitui no espaço da modernidade” (RIBEIRO, 

2022, p. 142), como os ideais e/ou princípios de razão, ciência, inconsciente, 

(r)evolução, liberdade e humanismo. Porém, tal assimilação, que seria também des-

construtiva8, não mais que revalidaria o substrato de verdade experiencial que já se 

consubstancia nos diferentes modos de espiritualidade não só da Índia, mas de outras 

nações orientais: “a mensagem que o Ocidente traz ao Oriente é uma mensagem 

verdadeira. O Homem também é Deus e é por meio do desenvolvimento de sua 

humanidade que ele procede à divindade” (AUROBINDO, 1998, p. 145, tradução 

nossa).  

                                                 
8 O “inconsciente” das teorias psicanalíticas modernas, por exemplo, designaria tão somente o estado de 

ignorância (avidyā), ou de esquecimento, da plataforma incondicionada de consciência denominada de 

turīya (“o quarto”), dos Upaniṣads, porém enquanto uma pedagogia soteriológica de eliminação de 

reificações e do consequente apego sobre a realidade, ao mesmo tempo em que apontaria para uma 

condição desperta, atinente à unicidade perceptiva de sujeito e objeto, interior e exterior (AUROBINDO, 

1998; LOUNDO, 2021). Sri Aurobindo ainda designaria esse estado de consciência desperta como 

Supermind, enquanto uma tradução que se adequasse à mentalidade ocidental (AUROBINDO, 2001).  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  45 

É significativo aqui que Sri Aurobindo não só faça uso de significantes que, a 

princípio, sejam atinentes ao domínio do espiritual para fazer referência a todo um ethos 

da modernidade ocidental, mas que também faça alusão a significados que se remetem à 

proposta de “reorientações semânticas de projetos originais” (LOUNDO, 2016, p. 249, 

tradução nossa). O que nos direciona a estratégias contra-hegemônicas e de diálogo 

adotadas em outros contextos histórico-culturais, abrindo possibilidades de conversação 

entre potenciais recursos “pós-coloniais”, como já detectado por Dilip Loundo (2016), 

ao se referir à metáfora “antropofágica” de nutrir-se das qualidades do “Outro”, 

promovida por círculos modernistas brasileiros do início do século 20 (coincidindo, 

inclusive, com a época em que Sri Aurobindo desenvolvia sua reflexão). A mesma 

“imaginação antropofágica” que pode se dinamizar, acrescente-se, pela inerência de 

conceituações “duais” – tradição/modernidade, espiritual/material, oriente/ocidente – 

que são instrumentalizadas como estratégias de soberania no interior das diferentes 

realidades pós-coloniais (LOUNDO, 2016).  

Ou como define o próprio Oswald de Andrade, enquanto rito genuinamente 

“religioso” que transforma o “valor oposto, ao valor favorável. A vida é devoração 

pura” (ANDRADE, 1970, p. 77).  

 

3. A modernidade como domínio imaginado da tradição 

 Ashis Nandy (2015) também faz referência ao ato imaginado de “digerir” o 

ocidente (ou qualquer influência externa) como parte não só de estratégias fluidas que 

lidam com o sofrimento, tácito ou não, provocado pela experiência colonial, senão de 

um modo contumaz de cultivar o espaço vital de tradições: 

Esse é o lado oculto do universalismo étnico da Índia não moderna. 

Ele é um universalismo que leva em consideração a experiência 

colonial, incluindo o imenso sofrimento que o colonialismo trouxe, e 

constrói a partir dela uma versão mais madura, mais contemporânea, 

mais crítica das tradições da Índia. É um universalismo que vê a Índia 

ocidentalizada como uma subtradição que, apesar de sua patologia e 

de seu núcleo tragicômico, é uma forma ‘digerida’ de outra civilização 

que uma vez penetrou a Índia sem ser convidada. A Índia tentou 

capturar a diferenciação do Ocidente dentro do seu próprio domínio 

cultural, não meramente na base de uma visão do Ocidente como 

politicamente intrusivo ou como culturalmente inferior, mas como 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  46 

uma subcultura significativa em si própria e importante, mas não a 

mais importante, no contexto da Índia (NANDY, 2015, p. 39). 

     

 Para Sri Aurobindo, o contato com os “ídolos” ocidentais ao longo da 

experiência colonial, por gerações daqueles que assumiram, de modo mais contundente, 

a tarefa de constituir sentido da modernidade, foi um processo gradual de aprendizado, 

no sentido mesmo de aperfeiçoamento do imaginário assimilativo; de uma primeira 

geração de intelectuais com uma tendência mais “imitativa” quanto à absorção de 

elementos tidos como “modernos”, relativos, principalmente, à recepção da língua 

inglesa, e de experiências aplicadas à educação e ao conhecimento científico na Europa, 

uma geração posterior já se mostraria mais sensível à busca por nutrimento do passado 

indiano, mas à luz de novas interpretações, de modo que não fosse um mero retorno, 

mas uma “reexpressão” (restatement) (AUROBINDO, 1997a).  

Ou seja, não a abordagem meramente reprodutiva do conhecimento do passado, 

mas que fosse atinente, sincronicamente, “a uma mente tradicional e a uma mentalidade 

crítica” (AUROBINDO, 1997a, p. 21, tradução nossa). Sri Aurobindo alertaria para o 

risco, no entanto, de se incorrer em uma situação de mera hibridização cultural que 

produzisse a figura do “metade-europeu, metade-indiano”; ao invés disso, há o 

imperativo de reconhecimento de um substrato inequívoco de conhecimento que é 

condição sine qua non, em contrapartida, da perpétua criação a partir do encontro com 

alteridades:  

Ainda podemos pensar de acordo com o sentido essencial do grande 

espírito e ideais de nosso passado, mas […] sustentando-os pela força 

adicional de novas perspectivas, [em que] mesmo velhas palavras que 

usamos adquirem um significado mais estendido e produtivo 

(AUROBINDO, 1997a, p. 51, tradução nossa). 

 Em consonância com o imaginário assimilativo da modernidade, portanto, 

evidencia-se a preocupação em suscitar metáforas vitalísticas que pudessem matizar o 

caráter sempre “contemporâneo” do devir das tradições religiosas, mormente na 

abordagem às suas textualidades fundantes. Ou seja, contemporaneidade no sentido de 

que sua linguagem e arcabouço de ensinamentos fossem condutivos ao 

“encaminhamento de questões fundamentais e sempre recorrentes da existência 

humana” (LOUNDO, 2021, p. 168). Debruçando-se principalmente sobre as principais 

fontes textuais da tradição do Vedānta, como os Upaniṣads e o Bhagavad Gītā, Sri 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  47 

Aurobindo os interpreta não como “livros acabados”, senão como um horizonte sempre 

em aberto, ou, então, como “sementes” que se frutificam em aplicações contínuas de seu 

testemunho, isto é, da força transformativa de suas ideias enquanto plataforma para a 

experiência interna de comunidades interpretativas e/ou sujeitos históricos 

(AUROBINDO, 2006; RIBEIRO, 2022).  

 Há a preocupação de não somente se contrapor a um “conhecimento antiquário” 

de filosofias ou espiritualidades antigas, desprovido, frequentemente, de envolvimento 

pedagógico, muito do que se via em estudos orientalistas cooptados pela lógica 

imperial, peremptoriamente voltados à glorificação do passado como modus operandi 

da subordinação do presente de espaços coloniais (CHAKRABARTI, 2008; RIBEIRO, 

2022); mas, também, de distinguir um significado de metafísica, ou espiritualidade (em 

um contexto de crise, ou até mesmo esgotamento, da metafísica discursiva do 

pensamento dominante europeu), que fosse um encaminhamento intelectivo (ou seja, 

pautada como sempre foi numa racionalidade transformativa)  – e sempre renovado – de 

realização: 

Considero, portanto, de pouca importância extrair do (Bhagavad-)Gita 

sua conotação metafísica exata como foi entendida pelos homens da 

época, - mesmo que isso fosse perfeitamente possível. Que não é 

possível, é demonstrado pela divergência entre os comentários que 

foram e ainda são escritos sobre tal texto […] Mas o que podemos 

fazer de produtivo é buscar no Gita as suas verdades vivas e efetivas, à 

parte de sua moldura metafísica, para assim extrair de seus enunciados 

o que pode auxiliar a nós ou ao mundo em geral, e expressá-los no 

modo mais vital e natural possível e que seja adequado à mentalidade 

e às necessidades espirituais de nossa humanidade atual. Sem dúvida 

que, neste empreendimento, podemos cometer uma boa quantidade de 

equívocos nascidos de nossa própria individualidade e das ideias em 

que vivemos, assim como fizeram grandes homens antes de nós, mas 

se adentrarmos no espírito dessa grande Escritura e, acima de tudo, se 

buscarmos experienciar este mesmo espírito, podemos estar seguros 

de descobrir o tanto de verdade e influência espiritual que estivermos 

dispostos a receber do texto. E isto é, afinal de tudo, a razão pela qual 

todas as Escrituras foram escritas; o resto é discussão acadêmica ou 

dogma teológico. De fato, somente aquelas Escrituras, religiões e 

filosofias que podem ser constantemente renovadas, sua coisa (stuff) 

inata constantemente reformulada e desenvolvida na contemplação 

interna e na experiência espiritual de uma condição humana em 

contínua progressão, são as que continuarão a ter importância vital à 

humanidade. Caso contrário, serão somente um monumento do 

passado, sem força efetiva e impulso vital para o futuro 

(AUROBINDO, 1997c, p. 5, tradução nossa). 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  48 

    

Considerações finais   

 Em termos da práxis filosófica de Sri Aurobindo, vista analiticamente, sua 

linguagem de resistência gestada com base nos recursos coetâneos que busquei salientar 

ao longo do artigo, isto é, a apropriação assimilativa de traços ideológicos provenientes 

da colonialidade, de um lado, e a revisitação da tradição e seu domínio do espiritual 

como um horizonte produtivo de sentidos existenciais, de outro, formariam, em 

conjunto, um tipo de estratagema “pós-colonial” orientado à constituição de um 

domínio imaginado da modernidade, à luz, porém, do conhecimento indiano, visto, com 

efeito, como aquilo que estaria inequivocamente imbuído do sentido de nacionalidade, 

mas que se expressa, ipso facto, em realidades plurais.  

Muito embora, vale notar, o projeto filosófico de Sri Aurobindo, em seu estágio 

posterior em Puducherry, passasse ao largo de nuances mais estritamente políticas de 

construção de um estado-nação na Índia, ou das alternativas a tal conjuntura após a 

libertação do domínio colonial; sua falta de prospecto quanto ao caminho próprio que o 

subcontinente indiano deveria tomar nesse sentido, seria uma das principais razões, 

segundo ele mesmo, da sua recusa aos regulares convites de retomada da luta política 

em linhas mais convencionais. 

 Por outro lado, e de modo mais evidente, o mesmo projeto poderia implicar não 

só a desconstrução de estereotipias acerca da espiritualidade, no âmbito de formas mais 

difusas das estratégias de poder, tanto do discurso colonial quanto da sua contraparte 

pós-colonial, mas a postulação de um domínio do espiritual que fosse a radicalização 

simultânea de seus dois sentidos constitutivos de reflexão, ou seja, transcendência e 

imanência. O que remete à processualidade, ou jogo, de sua razão transformativa: o ato 

de radicalizar ambos os sentidos, conduz não só à sua reconciliação, mas à sua própria 

inerência perceptiva.  

O que Sri Aurobindo sintetizaria como sendo nada menos do que um domínio 

(meta-)constitutivo da linguagem pedagógica de textualidades antigas e de suas 

comunidades interpretativas posteriores. E que, inclusive, seria mais bem anunciada por 

ele, segundo uma práxis dialógica de tradução, por terminologias atinentes à metafísica 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  49 

discursiva do pensamento ocidental (conquanto subvertendo a lógica de não-contradição 

de suas vertentes hegemônicas): o Uno que é Múltiplo.  

 Não seria exagero, portanto, entrever tal racionalidade, ou o próprio domínio do 

espiritual enquanto plataforma de conhecimento, permeando as diferentes fases do 

sādhana do filósofo indiano, possibilitando aí ensejar a própria ressignificação do 

sentido político da luta revolucionária, em que a noção de soberania (svarāj) se 

confundia com a ideia de dharma, ou seja, do aperfeiçoamento do espaço da 

cotidianidade, em todos os seus âmbitos. E que, depois, seria tão mais iminente na 

concepção de ātmasātkarana, o que lhe permitia não apenas se conectar com o 

horizonte da tradição filosófica indiana, mas reiterando tal horizonte enquanto 

plataforma de assimilação (i.e., do ato de constituir sentido e criar corpo) da 

modernidade como mais um de seus possíveis espaços imaginados.  

             

Referências bibliográficas 

 

ANDRADE, Oswald de. Do Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias. Obras 

Completas. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1970.  

 

AUROBINDO, Sri. The Renaissance in India and Other Essays on Indian Culture. 

Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram, 1997a. 

 

AUROBINDO, Sri. Karmayogin. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram, 1997b.  

 

AUROBINDO. Sri. Essays On The Gita. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram, 1997c.  

 

AUROBINDO, Sri. Essays in Philosophy and Yoga. Pondicherry: Sri Aurobindo 

Ashram, 1998.  

 

AUROBINDO, Sri. Kena and Other Upanishads. Pondicherry: Sri Aurobindo 

Ashram, 2001. 

 

AUROBINDO, Sri. The Life Divine. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram, 2005. 

 

AUROBINDO, Sri. Autobiographical Notes and Other Writings of Historical 

Interest. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram, 2006.  

 

CHAKRABARTI, Sumit. Third World Intellectuals and their theories in the First 

World Academia: a study of the writings of Said, Bhabha and Spivak. 2008. Tese 

(doutorado em Filosofia) – Jadavpur University, 2008.  

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 28-50, jan.-jun./2023                                                  50 

CHAKRABARTY, Dipesh. Radical Histories and Question of Enlightenment 

Rationalism: Some Recent Critiques of ‘Subaltern Studies’. Economic and Political 

Weekly, vol. 30, no. 14, 1995, pp. 751–59. JSTOR. Disponível em: 

<http://www.jstor.org/stable/4402598>. Acesso em: 25 May 2023.  

 

CHATTERJEE, Partha. The Nation and its Fragments. Colonial and Postcolonial 

Histories. Princeton: Princeton University Press, 1993.  

 

GANGULY, Keya. Disaffection, Sedition, and Resistance: Aurobindo Ghose and 

Revolutionary Thought. In: DECKARD, Sharae; VARMA, Rashmi (Ed.). Marxism, 

Postcolonial Theory and the Future of Critique. London: Routledge, 2018. p. 141-

164. 

 

GOHN, Carlos Alberto. Sabor e som: Sri Aurobindo, Tradutor indiano. 1994. Tese 

(doutorado em Literatura Comparada) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 1994.  

 

LOUNDO, Dilip. De-territorializing Experiences: Translating Between Indian and 

Brazilian Postcolonial Languages. Sur / South: poetics and politics of thinking Latin 

America-India, edited by Susanne Klengel and Alexandra Ortiz Wallner, Frankfurt a. 

M., Madrid: Vervuert Verlagsgesellschaft, p. 241-256, 2016.  

 

LOUNDO, Dilip. Os Upaniṣads e o projeto soteriológico da Escola Vedānta. Paralellus, 

Recife, v.12, n.29, p. 167-180, jan./abr. 2021. 

 

LOUNDO, Dilip. O conceito de Ṛṇa (Dívida) no Hinduísmo: Swami Vivekananda e a 

ética da não-dualidade (advaita). Interações, Belo Horizonte, v. 17, n. 01, p. 74-88, 

jan./jul.2022. 

 

MISHRA. Pankaj. From The Ruins of Empire. The Revolt Against the West and The 

Remaking of Asia. London: Allen Lane, 2012.  

 

NANDY, Ashis. A imaginação emancipatória. Desafios do século 21. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2015. 

 

PIZA, Suze de Oliveira & PANSARELLI, Daniel. Sobre a descolonização do 

conhecimento: a invenção de outras epistemologias. Estudos de Religião, v. 26, n. 43, 

p. 25-35, 2012.  

 

PURANI, A. B. The Life of Sri Aurobindo. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram, 2006. 

 

RIBEIRO, Daniel Faria. “O Uno que é Múltiplo”: a circularidade entre a filosofia de 

Sri Aurobindo e os Upaniṣads. 2022. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião) – 

Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2022.



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  51 

 

Os sagrados subalternos: possibilidade epistemológica 

The sacred subalterns: epistemological possibility 

 

Eduardo Ribeiro1 

 

Resumo: No presente artigo, objetiva-se defender uma epistemologia do sagrado 

subalterno, dialogando com uma epistemologia pós-colonial, a partir da ótica da 

subalternidade, e não somente através da modernidade. Dessa forma, abre-se espaço 

para que outros sagrados, independentemente dos discursos, possam ser ouvidos e, de 

forma mais razoável, entendidos. Pretende-se, então, sob a ótica da alteridade, postular a 

valorização de três perspectivas: das produções literárias, das identidades e da 

religiosidade do outro.  

 

Palavra-chave: Pós-colonialismo. Subalterno. Identidade. Estereótipo. Alteridade.  

 

Abstract: In this article, the objective is to dialogue with the possibility of another 

epistemology, not only since modernity, but also with the postcolonial tendency, on the 

optics of subalternity, in order to open space so that they can be heard and, in a more 

reasonable way, understood, independent of the speeches. In order to defend an 

epistemology of the sacred subalterns, the aim is to postulate three perspectives: valuing 

literary productions, identities and the religiosity of the other on the otherness's point of 

view. 

 

Keywords: Postcolonial. Subaltern. Identity. Stereotype. Otherness. 

 

 

Introdução 

Tomando emprestado o título do livro Pode o subalterno falar?, de Spivak 

(2010), pretendem-se lançar outras interpelações: Pode o religioso subalterno falar? As 

vozes minoritárias religiosas são ouvidas? Por meio dessas interpelações, pretende-se 

discutir como as minorias religiosas podem ser ouvidas. Trata-se de uma reflexão sobre 

                                                 
1 Bacharel em Teologia pela UNICESUMAR e Especialista em Metodologia de Ensino Religioso pela 

UNINTER e em Ciência da Religião pela UFJF e Graduando em Ciência da Religião pela UFJF. 

Endereço eletrônico: eduardopamdora@gmail.com. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  52 

uma epistemologia voltada aos sagrados subalternos, a fim de evitar o silenciamento das 

minoritárias religiosas. 

Em contexto pós-colonial, critica-se o saber-fazer imperiais que se cristalizaram 

em todos os segmentos sociais como nas produções culturais (artes e literaturas) e 

religiosas (teologias e doutrinas). Entendido como desconstrução da modernidade, o 

falar subalterno, neste particular o religioso, é um anteprojeto ao modelo de cristianismo 

que vem, por meio do imperialismo, impondo-se às minorias religiosas seu modelo 

epistêmico de ser, cujo projeto é desqualificar o outro, como afirma Spivak (2010): 

O mais claro exemplo disponível de tal violência epistêmica é o 

projeto remotamente orquestrado, vasto e heterogêneo de se constituir 

o sujeito colonial com o outro. Esse projeto é também a obliteração 

[abolição] assimétrica [desequilibrada] do rastro do Outro (SPIVAK, 

2010, p. 47). 

No tocante a isto, cabe ressaltar que muitas dominações ocidentais sobre o resto 

religioso ocorrem em nível de linguagem estereotipada e discriminatória. Com efeito, a 

subalternidade consiste num discurso de resistência ao imperialismo e à pedagogização 

de religiões hegemônicas, durante décadas. A reflexão que se dá em torno de uma 

epistemologia dos sagrados subalternos é a valorização de crenças outras, que 

pertencem a todas as religiões. Dito isto, para que crenças outras sejam ouvidas e 

valorizadas é necessária a desconstrução de paradigmas imperialistas a fim de que haja 

uma reconstrução e releitura do/s sagrado/s, pautada na alteridade, e não em crenças 

absolutas, impostas por forças imperiais euro-americanas.  

Mesmo que o sujeito subalterno feminino encontre-se “profundamente na 

obscuridade” (SPIVAK 2010, p. 70), sem voz ou meios para se fazer ouvir, é preciso 

falar. Aqui incluem os sagrados, de modo que é preciso dar voz às crenças outras. Desse 

modo, considera-se que este último se encontra às margens das religiões hegemônicas, 

submetendo-se a todo tipo de discriminações e estereótipos. Nesse sentido, propõe-se o 

direito de as crenças subalternas também poderem resistir às obliterações assimétricas 

de religiões hegemônicas na busca de espaço.  

Quanto à ciência humana em geral, não cabe supervalorizar a epistemologia 

ocidental, que ignora a epistemologia de crenças outras. Olhares voltados somente ao 

eixo euro-americano cristão fatalmente criam-se estereótipos em relação aos sagrados 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  53 

subalternos, considerando-o inferior, demoníaco, primata e sem escrita. A 

supervalorização de um saber religioso em detrimento do outro provoca a perda do 

sentido religioso da vida, consubstanciando a visão imperialista preconceituosa quanto 

às histórias de religiões não europeias, como se expressa na frase de George Grey: “Na 

verdade, suas tradições são realmente infantis. O fato de que há raças que se baseiam 

sua fé absurda nelas é algo que nos deixa melancólico” (GRESCHAT, 2005, p. 54, apud 

GREY, 1965, p. 7).  

Diante disso, cabe acrescentar outras interpelações às iniciais: É plausível que, 

em um mundo ocidentalmente construído, todas as crenças dos exóticos, dos fetiches e 

dos demonizados (dos assimétricos) tenham a liberdade de saber-falar? Que lócus 

ocupam na ciência humana as produções subalternas latinas, africanas, asiáticas e 

orientais, em especial, as produções religiosas das minorias?  

Voltando à proposta deste trabalho – “os sagrados subalternos: possibilidades 

epistemológicas” – e às indagações já mencionadas – podem os sagrados subalternos 

falar? –, pretende-se objetivar uma epistemologia dos sagrados subalternos, dialogando 

com a pós-modernidade, a partir da ótica da subalternidade. Dessa forma, abre-se 

espaço para que outros sagrados possam ser ouvidos e, de modo mais razoável, 

entendidos. Pretende-se, neste ensaio, postular três perspectivas fundamentais para a 

defesa de uma epistemologia dos sagrados subalternos: das produções literárias, das 

identidades e da religiosidade do outro. O método adotado aqui é uma análise 

bibliográfica.  

 

1.  Das produções literárias subalternas 

As produções literárias culminam em uma imbricada relação poder. Nenhuma 

produção literária é absoluta. Há sempre outras, como as literaturas menores, muitas 

vezes desconhecidas e ignoradas. Nesse sentido, aqui se poderia falar não de 

singularização de literatura, mas de uma “mundialização da literatura” (BHABHA, 

2013, p. 36). Desse modo, não há somente espaço exclusivo de literatura confessional e 

hegemônica, mas inclusiva, que inclui diversas outras possibilidades. 

Silenciosamente calados, epistemicamente violentados pelo ocidente branco, os 

subalternos com seu/s sagrado/s têm muito a dizer ao mundo a partir, por exemplo, de 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  54 

suas literaturas, de suas artes, de suas músicas etc. No entanto, por força do 

imperialismo, foi-lhes imposta a crença ocidental branca e cristã. Essa unissonância, 

segundo Latour (1994), baseada na racionalidade cartesiana, hermeneuticamente 

produzida e sistematicamente elaborada em laboratórios literários, na realidade, “nada 

mais é do que um erro de categoria” (LATOUR, 1994, p. 116-117). Como um bom 

exemplo de literatura menor brasileira, Nogueira (2020) deixou claro que a ideia de uma 

imposição da cristandade branca, racionalista, sistêmica e única, desde o período da 

escravidão brasileira, viabilizou todo um sistema de estigmatização racista, isto é, como 

erro de categoria. Esse silenciamento dos sagrados negros [e indígenas], por exemplo, 

não é necessariamente contextual, mas, antes de tudo, histórico, político e religioso.   

Ignorar a existência de outras possibilidades de narrativas literárias engendra 

uma narrativa estereotipada de que uma crença é melhor do que a outra. Não se trata de 

acreditar na crença do outro, considerando-o demoníaco, fetichista, mas de respeitá-la, 

já que o respeito é o primeiro fundamento para se entender o outro. É preciso ir além, ir 

a caminho do diálogo inter-religioso e inter-fé. 

Por mais que se ignorar a linguagem religiosa e o fetiche do outro, ou, de forma 

mais radical, se busque destruí-la, demonizando-a, ela se reconstrói, uma vez que as 

crenças têm sua autonomia, como afirma Latour (2002): “a força que se quer retirar ao 

fetiche, ele a recupera no mesmo instante” (LATOUR, 2002, p. 29). É como um broto 

de planta: a crença sempre renasce e recupera sua própria força para coexistir, não 

somente em um mundo monolítico, mas também em um mundo politeísta, cheio de 

outras possibilidades e de portas abertas para a diversidade religiosa.  

As produções literárias das minorias certamente são inviabilizadas sob pena de 

qualquer tipo de preconceito e estereótipo, os quais desqualificam os sagrados do outro. 

Ao negar essas produções, inviabiliza-se uma releitura de nossa própria história. Afinal, 

como vem sendo demonstrado, pretende-se defender uma epistemologia dos sagrados 

subalternos. 

Desse modo, quando se estuda qualquer temática de religião, quase sempre se 

indicam autores do eixo euro-americano, o que leva inevitavelmente a questionamentos: 

os livros (produções) dos sagrados das minorias (como dos africanos, asiáticos, orientais 

e tribais) não prestam? As produções orais dos candomblecistas, umbandistas e 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  55 

ameríndios, que têm seu jeito próprio de expressar seu/s sagrado/s, não têm valor diante 

das produções escritas? Essas interpelações não pretendem desconstruir produções do 

cristianismo, o que seria uma hipocrisia. Vale retomar a concepção de Hall (2016), em 

O Ocidente e o resto: se, por um lado, ignorar o religioso subalterno implica o 

pensamento de Hall – nós e eles –, por outro lado, ignorar o cristianismo ocidental 

implica incorrer no mesmo erro, caindo, assim, no mesmo reducionismo. É preciso ser 

sensível quanto à diversidade de produções subalternas, uma vez que isso traz colorido 

ao estudo da religião.  

 

1.1. Valorizar as diversidades de produções subalternas ou menores 

Não se pode fazer das produções religiosas minoritárias um discurso de exclusão 

em favor das produções das religiões hegemônicas, sob pena, segundo Foucault (2014), 

de se evidenciarem três tipos de exclusão: a primeira é a validação do discurso da 

interdição, ou seja, proíbe-se o outro de não dizer, silenciando-o; a segunda é a 

validação do discurso da rejeição, isto é, trata-se do antagonismo entre puro e impuro, 

criando reapresentações estereotipadas; e a terceira é a validação do discurso da 

oposição, estabelecendo um maniqueísmo entre sagrado e profano, ambos imbricados 

no exercício de poder: 

Sabe-se bem que não se tem o direito de dizer tudo, que não se pode 

falar de tudo em qualquer circunstância, que qualquer um, enfim, não 

se pode falar de qualquer coisa. Tabu de objeto, ritual da 

circunstância, direito privilegiado ou exclusivo do sujeito que fala: 

temos aí o jogo de três tipos de interdições que se cruzam, se reforçam 

e se compensam, formando um grande complexo que não cessa de se 

modificar (...). Dos três grandes sistemas de exclusão que atingem o 

discurso, a palavra proibida, a segregação da loucura e a verdade de 

verdade (FOUCAULT, 2014, p. 9-18). 

No que se refere ao maniqueísmo falso e verdadeiro, sagrado e profano, cabe 

lembrar que, para Foucault (2014), a produção de verdade está na ordem do discurso do 

poder. Não se trata da existência de um lado ou de outro lado de verdades absolutas. 

Trata-se da existência de estruturas narrativas e agenciamentos de poder que produzem 

suas verdades igualmente válidas. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  56 

Para Said (2011), por exemplo, essas relações de poder estão nos jogos das 

produções de verdade, como se pode perceber na obra Cultura e Imperialismo (2011):  

O trabalho acadêmico em literatura comparada trazia consigo a ideia 

de que a Europa e os Estados Unidos juntos constituíam o centro do 

mundo, não meramente devido as suas produções políticas, mas 

também porque suas literaturas eram as mais dignas de estudos 

(SAID, 2011, p. 96). 

Fundamentando-se na tese de Said (2011), muitas das literaturas privilegiam a 

divulgação da cultura europeia, de maneira que se criou a ideia de que as literaturas 

latinas, orientais e africanas são inferiores e dependentes da cultura europeia. Isso é um 

equívoco, pois é preciso, epistemologicamente, olhar para as fronteiras, para produções 

dos que foram subjugados pelas forças imperialistas. 

Ao já exposto, mesmo que os discursos de interdição, separação e oposição 

ocorram nas relações de empoderamento, é preciso ter ciência de que as produções 

religiosas não devem valorizar somente as literaturas ocidentais, todavia, as das 

minorias a fim de dar mais colorido às diversidades religiosas da atualidade. Além 

disso, cabe lembrar que não se devem apenas valorizar as produções, mas valorizar a 

própria identidade dos sagrados diversos, que é o próximo item a ser analisado.  

 

2.  Das identidades dos sagrados subalternos 

As velhas noções de identidade do sujeito de pertencimento único, em virtude 

das transformações culturais, estão em via de fragmentação. A identidade, “quem eu 

sou” envolve não somente questões antropológicas, sociológicas ou biológicas, mas 

também religiosas. Quanto a última, as pessoas hoje se perguntam: “a que crença 

pertenço”, “posso ter uma ou mais pertença”? Fala-se não só de um único 

pertencimento, mas de diversos. 

Em A identidade cultural na pós-modernidade, Hall (2015) apresenta três 

aspectos diferentes de identidade que foram constituindo-se após o advento da 

modernidade: o sujeito iluminista, o sociológico e o pós-moderno. Com base nisso, 

pode-se propor um quarto sujeito: o religioso. Dizendo de outro modo, trata-se do 

sujeito religioso pós-moderno, que está mediante um processo constante de escolha e de 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  57 

dúvida. Ainda que esse sujeito religioso possa ter suas convicções religiosas como uma 

verdade absoluta, Berger (2012) afirma que essa verdade, mediante o pluralismo, é 

“perpetuamente obscurecida pela dúvida ou pela insegurança” (BERGER 2012, p. 84).  

Cabe lembrar que esse sujeito não é antirreligioso, que esfaqueou Deus pelas 

costas, declarando-o morto, como os sujeitos religiosos da modernidade secular e 

ocidental. Não suprimiu Deus em seus laboratórios literários, diria Latour (1994), antes, 

apresenta-o como ser real e existente. Esse sujeito religioso, que anda de mãos dadas 

com o pluralismo religioso, e do linear, da fronteira, que está submetido à dúvida e à 

escolha por causa da diversidade. 

 

2.1. Valorizar elemento migratório e religioso 

Em relação à proposta de uma epistemologia dos sagrados subalternos, não há 

espaço para uma pertença de identidade exclusiva, mas inclusiva, construída com a 

diferença. 

A própria noção de uma identidade cultural idêntica a si mesmo (...) 

teve que ser discursivamente construída no Outro ou através dele, por 

um sistema de similaridade e diferenças, pelo jogo da différance e pela 

tendência que esses significados fixos possuem de oscilar e deslizar. O 

Outro deixou de ser um fixo no espaço e no tempo externo ao sistema 

de identificação e se tornou uma ‘exterioridade constitutiva’ 

simbolicamente marcada, uma posição marcada de forma diferencial 

dentro da cadeia discursiva (HALL, 2003, p. 116). 

 

Como já comentamos, a própria ideia de identidade exclusivista, de verdade 

absoluta e dogmática, está em crise. Na pós-modernidade, não cabe somente o 

monoteísmo, uma vez que, no pluralismo religioso, as diversidades podem coexistir e 

conviver no mesmo entre-lugar, com infinitas possibilidades de se entender o 

fetichismo, como predisse Latour (2002): “para fetiche, fetiche e meio” (LATOUR, 

2002, p. 59). O que se analisa é que, nesse entrelugar, exista a plausibilidade de que as 

crenças, sobretudo subalternas, possam fazer-falar, fazer-valer e fazer-entender como 

um fenômeno diverso da pós-modernidade. Nesse sentido, os sagrados subalternos não 

consistem em uma proposta para viver o amanhã, mas para o agora. Trata-se de uma 

possibilidade epistemológica que deve acontecer no mundo temporal.  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  58 

Ainda retomando Hall (2015, p. 12), esse sujeito da modernidade tardia “assume 

identidades diferentes em diferentes momentos, identidades que não são unificadas ao 

redor de um ‘eu’ coerente. Dentro de nós há identidades contraditórias empurrando em 

diferentes direções”. O autor pressupõe que o sujeito da pós-modernidade é agora 

contraditório, migratório e diaspórico: como um pássaro que migra de um local para 

outro, já não consegue definir sua pertença a partir de uma nacionalidade.  

Com base nisso, o sujeito religioso pós-moderno é aquele que agora é capaz de 

migrar de uma religião à outra, ou flutuar nas várias pertenças religiosas, ou 

simplesmente manter-se firme em uma identidade. Esse sujeito religioso não está 

submisso a uma imposição, a uma hegemonia: é um sujeito insubmisso. Insubmisso 

aqui não é um sujeito rebelde, beligerante, mas aquele que contesta as imposições que 

oprimem a liberdade de escolha. Esse sujeito não nega a existencialidade de Deus, como 

mencionado, mas questiona a imposição das religiões dominantes. Ele é o subalterno, 

que se encontra na fronteira e é submetido à dúvida. É aquele que abre interstício para 

outras possibilidades de crer, ser e agir.  

 

2.2. Valorizar o sujeito religioso livre 

As mudanças de identidades dos sujeitos têm a ver com a globalização 

(territorialidade) e a pluralização (diversidade), que vêm expondo as diferenças e 

possibilitando o contato com o outro em várias questões, entre as quais as religiosas. 

Em virtude disso, percebe-se mudança identitária no quadro religioso que vem 

provocando anomias nas “estruturas de plausibilidades” (BERGER, 2017, p. 72). Essas 

anomias aparecem em Geertz (2001), por exemplo, a partir das inúmeras identidades, 

sendo resultado do colapso do socialismo, do advento da descolonização e da divisão do 

mundo em vários pedaços, isto é, “mundo [está] em pedaços” (GEERTZ, 2001, p. 191). 

Se o mundo está sendo fatiado nas diversas possibilidades de identidades sociais e 

políticas, também o sujeito (religioso) vem dissolvendo-se em todos os campos sociais, 

culturais e religiosos.  

Marx e Engels (2017) certa vez mencionaram que todas as relações fixadas, 

congeladas, solidificadas estão constantemente em mutações, por isso “tudo que é 

sólido se desmanche no ar” (MARX; ENGELS, 2017, p. 19). Com base nesta ideia, Hall 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  59 

(2015, p. 12) considerou que as identidades crescem, espalham-se provocando reações 

locais e globais. De um lado, há uma reação positiva, que vem gerando tolerância, 

respeito e alteridade; e de outro, uma reação negativa, fruto da intolerância e da 

altercação. Pode-se, por exemplo, dizer que fundamentalismo e autoritarismo, seja civil 

e religioso, são exemplos de altercações que podem espalhar terror e morte por vários 

lugares do mundo. O mundo fixo, uniforme, estático, na atualidade, não deixou de 

existir, porém, cada vez mais, vem se tornando fluido e dinâmico. 

Como a globalização vem possibilitando, nos últimos tempos e de forma intensa, 

o surgimento de inúmeras identidades do sujeito pós-moderno, como mencionado, este 

vem deslocando-se e migrando-se de um espaço a outro, saindo do centro (urbano) para 

o periférico ou do periférico para o centro. Há aqui um princípio de agenciamento que 

Deleuze e Guattari (1997) chamaram de desterritorialização – um fenômeno de 

abandono do território de origem, uma “operação da linha de fuga” – e 

reterritorialização – volta ao território – (DELEUZE E GUATTARI, 1997, p. 224), 

ambos, portanto, agenciamentos indissociáveis. 

Todo agenciamento é, em primeiro lugar, territorial. A primeira regra 

concreta dos agenciamentos é descobrir a territorialidade que 

envolvem, pois sempre há alguma: dentro de sua lata de lixo ou sobre 

o banco, os personagens de Beckett criam para si um território. 

Descobrir os agenciamentos territoriais de alguém, homem ou animal: 

‘minha casa’. (...) O território cria o agenciamento. O território excede 

ao mesmo tempo o organismo e o meio, e a relação entre ambos; por 

isso, o agenciamento ultrapassa também o simples ‘comportamento’ 

(DELEUZE; GUATTARRI 1997, p. 218) 

 

Dessa forma, os agenciamentos de reterritorialização e desterritorialização serão 

aqui empregados no sentido religioso. O primeiro consiste no sujeito que busca resgatar 

as origens gloriosas do passado, no qual pretensamente se encontra o fervor espiritual. 

Já o segundo, por sua vez, consiste na saída inesperada do sujeito de suas origens, em 

virtude de diversos fatores, como as migrações, guerras. Essa desterritorialização, de 

alguma forma, permite ao sujeito ser livre para escolher outras religiões ou manter a sua 

de origem. Ambos os agenciamentos consistem em aspectos positivo e negativo: da 

alteridade (desterritorialização) e da altercação (reterritorialização), já mencionados. O 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  60 

que importa aqui é desterritorialização uma vez que ela vem provocando deslocamento 

do sujeito pós-moderno a outras realidades, expondo-o as novas opções de escolha. 

Em seu livro Em favor da dúvida: como ter convicções sem se tornar um 

fanático, Berger (2012) deixou claro que hoje as pessoas estão diante da escolha e da 

dúvida, ou seja, “quando nos vemos diante de escolhas [...] a dúvida se apresenta de 

forma proeminente” (BERGER, 2012, p. 95). Um dos efeitos dessa desterritorialização 

mencionada é expor-nos à dúvida e à escolha. Ressalta-se, no entanto, que, embora hoje 

as pessoas possam escolher ser de Jesus ou não, ser de Buda ou não, ser Islã ou não, ou 

mesmo ser ateu ou não, há ainda muitos países que impõem aos seus cidadãos sua 

crença, retirando-lhes o direito de escolher.  

Pode-se dizer, em outras palavras, que as pessoas não são apenas cidadãos de um 

monoteísmo, mas um sujeito que pode transitar religiosamente: de árabe para cristão, de 

cristão para budista, de hindu para judeu, de umbandista para crente; professar todas as 

crenças concomitantemente; seguir um único sagrado; não professar crença alguma. 

Enfim, os sujeitos religiosos pós-modernos são livres para escolher esta ou aquela 

crença, ou nenhuma. 

O que se critica aqui não é a crença, mas a imposição dos discursos de crenças 

ocidentais que tentam manter-se em evidência, criando, para isso, todo tipo de 

representações, infortúnios e racismos.  

 

2.3. Valorizar a diversidade religiosa  

A questão que inclui toda a gama dos pós (ou trans) põe em risco todo binarismo 

entre bem e mal, eles e nós, lá e aqui, sagrado e profano, o que tem sido o calcanhar de 

Aquiles no contexto da modernidade iluminista. 

Nesse momento pós-colonial, os movimentos transversais, 

transculturais e transculturais [e ainda transreligioso], inscrito desde 

sempre na história da colonização, mas cuidadosamente obliterados 

por formas mais binárias de narrativização, tem surgido de distintas 

formas para perturbar as relações estabelecidas de dominação e 

resistência inscritas em outras narrativas e formas de vida (HALL, 

2003, p. 114). 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  61 

Nesse ponto, cabe retomar as cinco teses de Hall (2015) sobre as representações 

das identidades: a da narrativa (discurso da inglesada); a da ênfase das originalidades e 

tradicionalidades (discurso thatcherismos de que a Grã-Bretanha não mudou); a da 

ênfase na representação dos mitos fundantes (discurso da crença de um passado 

glorioso); e, por último, a da ideia de um povo puro (discurso do purismo biológico e 

religioso).  

Grosso modo, pode-se dizer que o ressurgimento da nacionalidade e da 

religiosidade (reterritorialização), de se retornar ao passado glorioso, com a finalidade 

de defender valores absolutos herdados pela tradição, tem como pano de fundo uma 

clara reação à própria ideia de pluralização das crenças, que se impõe na atualidade, 

devido à globalização. Nesse sentido, o fundamentalismo, que busca impor-se como 

verdade, evidencia-se como reação à diversidade, à pluralidade. 

Visivelmente, esses sentimentos nacionalistas (como o totalitarismo) e religiosos 

(fundamentalismo) acabam gerando indiferenças profundas, como ocorreu com o 

arianismo, na Alemanha, levando ao genocídio, ao xenofobismo e à antirreligiosidade, 

ou seja, à rejeição à religião do outro, em uma clara segregação racial e religiosa.  

Em pleno século XXI, a antirreligiosidade aparece aqui e ali, sobretudo sob a 

capa do racismo. Com efeito, para Nogueira (2020), um ato contra as religiões de matriz 

afro-brasileira2, o racismo religioso está para além da cor, da etnia, da crença, sendo, 

enfim, contra o ato de ser e de existir no mundo (NOGUEIRA, 2020, p. 48). 

Aproveitando as questões levantadas por Nogueira, pode-se afirmar que o racismo 

religioso é a segregação não só dos negros africanos e afro-brasileiros, mas de todas as 

religiões dos sujeitos religiosos pós-modernos. 

(...) o objetivo do racismo já não é o homem particular, mas certa 

forma de existir. Trata-se da negação de uma forma simbólica e 

semântica de existir, de ser e de estar no mundo (...) o racismo atinge 

(...) sua própria humanidade. O processo de demonização dos cultos 

                                                 
2 Cabe menciona que, na obra Intolerância Religiosa (2020), Nogueira evidencia que as discriminações, 

os racismos contra afrorreligiosos seriam um mecanismo de subalternizar e silenciar, não só os afro-

brasileiros, mas indígenas, etc. O exemplo, do Pastor e deputado Marcos Feliciano é uma forma desse 

silenciamento.  

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  62 

de matrizes africanas, em última análise caracteriza a negação da 

humanidade desses fiéis (NOGUEIRA, 2020, p. 48). 

 

Esse racismo existe há séculos: os primeiros cristãos sofreram perseguições, 

muitos foram queimados, torturados, enforcados, crucificados de cabeça para baixo e 

muitos jogados às feras; os judeus foram sacrificados em nome de um ideal de pureza 

ariana alemã (antissemitismo); no Brasil, em virtude do capricho político e religioso da 

coroa portuguesa e do padroado, africanos e indígenas foram submetidos à escravidão, a 

torturas avassaladoras, pelo ideal de uma religião universal (católica), impondo-lhes a 

conversão e a adoção de nomes cristãos.   

Ainda, e a título de exemplo, quando acontece um atentado terrorista em uma 

cidade qualquer da França, da Alemanha ou da Inglaterra, cogita-se indubitavelmente a 

ação islâmica. Mesmo que seja um atentado por motivações políticas, ideológicas ou 

por um indivíduo mentalmente desequilibrado, predomina o discurso da “estereotomia 

ocidental” (BHABHA, 2014, p. 291), ou seja, o discurso pré-determinado que sempre 

dará um sentido religioso. Quando se afirma que todos os ataques terroristas partem da 

crença islâmica, está-se ideologicamente criando uma falsa imagem (islamofobia), sem 

considerar que qualquer outra crença pode levar as pessoas ao fanatismo e a atentados 

terroristas coletivos. Prevalece, portanto, o lado sombrio do poder imperialista ocidental 

contra o oriental, de negar o outro, criando-se, para isso, representações violentas. Não 

cabe aqui discutir com profundidade, porém trata-se de “violência símbolo” 

(BOURDIEU 2001, p. 206-207). 

Questões de desumanização, estereotipação e estigmatização do outro 

geralmente são resultantes do nacionalismo, do fundamentalismo, de totalitarismo, em 

síntese, são discursos de poder sobre a sociedade e sobre a religiosidade do outro. Trata-

se, por isso, de um problema crônico que precisa ser dissipado, não sendo, porém, uma 

tarefa tão fácil. Epistemologicamente, este trabalho de releitura e reescrita para 

incorporar as identidades religiosas deve começar pela alteridade e não pela altercação.  

 

 

 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  63 

 

3. Da religiosidade do outro 

A diversidade religiosa que se desenvolve na atualidade deve-se ao intenso 

trânsito de seres humanos. Esse trânsito tem possibilitado a releitura não da supremacia 

cristológica imposta por missão civilizatória, mas do direito de escolha das pessoas, 

mesmo que a escolha nos coloque em dúvida constante. Segundo Berger (2012) “o 

maior elogio à dúvida é quando ela própria é sujeita à dúvida enquanto as condições que 

a protegem são atacadas” (2012, p. 130). Ou seja, essa diversidade de religiões, fruto 

desse trânsito globalizado, permitiu ao sujeito pós-moderno reconfigurar seu próprio 

modo de viver a religiosidade. 

 Hoje as religiões (e os sagrados) se fazem presentes em todos em centros 

urbanos, nas grandes metrópoles mundiais e periferias mundiais. Elas abrem cada vez 

mais suas fronteiras para outras possibilidades religiosas, de modo que não há apenas 

uma religião hegemônica nas cidades ou nas periferias, mas várias, em um mesmo 

território. Desse modo, não mais limitadas a um território de origem, as religiões não 

têm mais espacialidade específica no mundo.  

Ao exposto, pressupõe-se que, nos espaços antes monopolizados pela hegemonia 

religiosa, as crenças vêm articulando-se, negociando seu espaço, ainda que de forma 

desigual, em todos os grandes centros e periferias mundiais. Isso quer dizer que antes se 

falava, e ainda se fala, de uma Europa, África, América cristã, mas hoje se percebe forte 

presença de outras crenças nesses lugares, como as religiões orientais, xamânicas, 

esotéricas e neopentecostais. Essa realidade tem-se intensificado com os movimentos 

migratórios, com o rompimento das fronteiras geográficas (a partir da globalização e 

desterritorialização) e com o acesso às tecnologias e às literaturas dessas crenças. 

No que refere ao Brasil, que iniciou sua descolonização de Portugal no século 

XIX, as crenças dos nativos e, posteriormente, dos negros, bem como o processo de 

imigração do protestantismo, desencadearam um processo de desconfessionalização da 

fé católica. Atualmente, pode-se falar que no Brasil, onde transita grande fluxo de 

diferentes religiões, não há um Brasil católico, ou um protestante, mas uma pluralidade 

religiosa. Essa pluralidade aumentou, sobretudo, nos pós-guerras e nas descolonizações 

da Ásia, África e América. Desse modo, inúmeras religiões adentraram os portões 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  64 

brasileiros e aqui se estabeleceram, possibilitando nova identidade cultural religiosa. 

Diante disso, no Brasil, não se pode falar de uma crença única, ou de uma 

confessionalidade absoluta do Estado. O Estado não pode declarar cristão, pois sua 

prerrogativa constitucional, de acordo com o Artigo 5 da Constituição Federal de 1988, 

é garantir e manter a liberdade religiosa e não se autodeclarar uma religião específica, 

como o fez outrora, o que quebraria todo o princípio da laicidade.   

 

3.1. Valorizar a religião do outro sem discurso de dominação 

Considerando-se essa realidade, pelo viés da ciência humana, não se trata de 

estabelecer uma crença única, na medida em que as ideias dos pós propõem a 

desconstrução de elementos universalizantes e a reconstrução das identidades religiosas 

diversas, como já se discutiu sobre a ideia de pós.  

Cabe ressaltar que um cientista da religião deve distanciar-se do discurso 

discriminador, com a pretensão de reproduzir um modelo de fé única, contrário a outras 

formas de crença, taxando-as como impuras e demoníacas. De fato, parafraseando 

Bhabha (1992) “os estereótipos impedem a circulação e articulação do significado do 

religioso, daqueles que busca conectar-se com seu sagrado, dos quais já sabemos que as 

outras crenças, outras religiões são devassas, impuras, enganosas e pecaminosas” 

(BHABHA 1992, p. 193). 

Esses discursos de poder consistem em mecanismos de dominação, de 

inferiorização do outro, sendo, na prática, forma arrogante de afirmação: “eu detesto sua 

religião” ou “extra ecclesiam nulla salus”, ou seja, “fora da [minha] igreja não há 

salvação”. Esse discurso “é uma conclusão de condenação” (ROSCHIETTI, 2017, p. 2). 

Na realidade, trata-se de intolerância religiosa, como forma de negação plausível do 

outro. Um exemplo disso é o caso do pastor e deputado Marco Feliciano que, a partir da 

Bíblia, afirmou que os africanos descendem de um ancestral amaldiçoado de Noé.  

Africanos descendem de ancestral amaldiçoado por Noé. Isso é fato. O 

motivo da maldição é a polêmica. Não sejam irresponsáveis twitters 

rsss [...] sobre o continente africano repousa a maldição do paganismo, 

ocultismo, misérias, doenças oriundas de lá: ebola, Aids. Fome [...] 

Sendo possivelmente o 1o. Ato de homossexualismo da história. A 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  65 

maldição de Noé sobre Canaã toca seus descendentes diretos, os 

africanos [...] (FELICIANO, 2011). 

Com esse discurso, Feliciano pretendeu elaborar a supremacia cultural e 

religiosa dos brancos (e do cristianismo) sobre a cultura africana. 

Ao tratar do ocorrido com Feliciano (2011), Nogueira (2020) evidencia que esse 

tipo de discurso representa clara amostra de racismo religioso, de apagamento da 

identidade cultural e religiosa do outro, em uma completa desvalorização da alteridade. 

Subjaz ao apagamento da mensagem do site, segundo Nogueira (2020, p. 49), e ao 

pedido de desculpa, a clara intenção do projeto de poder de um sobre o outro, do branco 

sobre o negro3.  

Por fim, o modus operandi e o modus vivendi das religiões hegemônicas 

constituem – enquanto “fetiches mais visuais” (BHABHA 1992, p. 196) – uma máquina 

de fazer estereótipo. Deve-se considerar, portanto, que qualquer estereótipo de outrem é 

uma maneira de discriminar, com a finalidade de negar outras possibilidades de crenças. 

Ou ainda, de negar outros modos de acreditar, de dar sentido à vida e de existir.  

 

Considerações finais 

Em síntese, foram propostas algumas postulações a partir das quais se buscou 

mostrar que, para caminhar em direção à alteridade e respeitando as diferenças, sem 

impor discriminações, devem-se valorizar as produções literárias, as identidades das 

religiões e os sagrados, sem impor qualquer estereotomia ocidental. Isso, portanto, 

constitui a base de uma epistemologia dos sagrados subalternos.  

A ciência humana, em especial a Ciência da Religião, não deve relegar as 

produções, as identidades e o respeito às outras religiões, uma vez que elas também 

precisam fazer-falar. É preciso estudá-las, analisá-las, compreendê-las como fenômeno 

em todas as suas possibilidades, amplitudes e realidades, inclusive em todos os campos 

do saber humano. Afinal, o que se preconiza, na atualidade pós-moderna, não é o preto 

                                                 
3Nogueira (2020) menciona que a mensagem de Feliciano foi apagada evidenciando “o mesmo 

procedimento adotado pela branquitude acrítica (CARDOSO, 2011) em relação ao racismo.” Desse 

modo, todas as ações  racistas e discriminatórias são “apagados pela simples negação [e] infelizmente isso 

tem funcionado. Basta um pedido de desculpas ou o apagamento para que, segundo eles, o racismo nunca 

tenha existido” (NOGUEIRA, 2020, p. 49). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  66 

no branco, esta ou aquela, o nosso e o dele, a minha ou a sua religião – isso é delírio 

maniqueísta –, mas o colorido que cada crença traz à humanidade.  

 

Referências Bibliográficas 

 

BERGER, Peter L. Em favor da dúvida: como ter convicções sem se tornar 

fanático. Tradução de Cristina Yamagami. Rio de Janeiro: Elsevier, 2012.  

 

_____. Os múltiplos altares da modernidade rumo a um paradigma da religião 

numa época pluralista. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.  

 

BHABHA, Homi K. O Local da Cultura. Tradução de Myriam Ávila, et al. 2ª. ed. 

Belo Horizonte, Editora UFMG, 2014.  

 

_____. A Questão do Outro: diferença, discriminação e o discurso do colonialismo. In: 

HOLLANDA, Heloisa Buarque (Orgs.). Pós-Modernismo e Política. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1992, p. 177-203. 

 

BIBLIA, NTLH, Bíblia de Estudo – Nova tradução da linguagem de hoje (NTLH). 

Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 2012, p. 1792. 

 

BOURDIEU, Pierre. Meditações pascalinas. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001.  

   

DELEUZE, G. e GUATTARI, F. 1997. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. Vol. 5. 

Rio de Janeiro: Ed. 34. 

 

FELICIANO, Marco. Africanos descendem de ancestral amaldiçoado por Noé... 

Twitter, 30 mar. 2011. 

 

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso: aula inaugural no Collège de France, 

pronunciado em 02 de dezembro de 1970. 24º. Edição – São Paulo: Editora Loyola, 

2014. 

 

GEERTZ, C. Nova Luz Sobre a Antropologia. Rio de Janeiro. Jorge Zahaz, Ed., 2001. 

 

GRESCHAT, Hans-Jürgen. O que é Ciência da Religião. São Paulo: Paulinas, 2005. 

 

_____. Da Diáspora: Identidade e Mediações Culturais. Belo Horizonte, Editora 

UFMG, 2003. 

_____. O Ocidente e o Resto: Discurso e Poder. Projeto História, São Paulo, n. 56, p. 

314-361, 2016.  

 

LATUOR, Bruno. Reflexão sobre o culto moderno dos deuses fe(i)tiches. Ed. Edusc, 

2002. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 51-67, jan.-jun./2023                                                  67 

_____. Jamais Fomos Modernos: ensaio de antropologia simétrica. Rio de Janeiro: Ed. 

34, 1994. 

 

MARX, Karl; ENGELS, Friedich. Manifesto do partido comunista. 3. ed. São Paulo: 

Sundermann  2017, p. 70.  

 

NOGUEIRA, Sidnei. A verdade sobre a intolerância religiosa é branca: mais um dos 

tentáculos do racismo. In: Carneiro, Sueli. Intolerância Religiosa, Feminismo Plurais. 

São Paulo: Jandaira [Pólen], 2020, p 160. 

 

RASCHIETTI, Stefano. Extra ecclesian nulla salus: história e atualidade de um 

axioma. Caminhos de Diálogo (Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-

religioso). Curitiba v. 5, n. 7, 2017. 
 

SAID, Edward W. Cultura e Imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.   

 

_____. Cultura e política. São Paulo: Bomtempo, 2003. 

 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o Subalterno Falar? Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2010.



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  68 

 

Das margens à margem: as colonialidades do poder, ser e saber e 

as trabalhadora domésticas pretas 

 

From the margins to the margins: colonialities of Power, Being and 

Knowing and Black Domestic Workers 
 

Thais Fernandes do Amaral1 

 

Resumo: Com vistas a ampliar discussões relativas aos estudos da Colonialidade e 

Decolonialidade na disciplina  Ciências  da  Religião  no  Brasil,  este  artigo  objetiva  

responder  a  seguinte questão: como se articulam as questões da Colonialidade do 

Poder, Ser e Saber e o caso retratado no podcast A Mulher da Casa Abandonada? Para 

tal, por meio de uma pesquisa bibliográfica, o início se voltará para a compreensão da 

Colonialidade e suas faces. A seguir serão articulados os dados obtidos no início do 

texto com o caso do podcast e a condição de trabalho doméstico das mulheres pretas no 

país. Por fim,  serão  traçados breves intuições relativas às Teorias Descoloniais, 

necessárias para que haja uma inversão no mapa imaginário que coloca o Norte acima 

do Sul, em uma relação hierárquica de opostos. 

 

Palavras-Chave: Colonialidade. Decolonialidade. Epistemologias do Sul. 

Trabalhadoras Domésticas. Trabalho Análogo à Escravidão. 

 

 

Abstract: In order to expand the discussions regarding Coloniality and Decoloniality 

studies in the discipline of Science of Religion in Brazil, this article aims to answer the 

following question: how do the issues of Coloniality of Power, Being and Knowing 

articulate with the case portrayed in the podcast A Mulher da Casa Abandonada? To do 

so, by means of a bibliographical research, the beginning will turn to the understanding 

of Coloniality and its faces. Next, the data obtained at the beginning of the text will be 

articulated with the case of the podcast and the condition of domestic work of black 

women in the country. Finally, brief intuitions will be outlined regarding Decolonial 

Theories, necessary for there to be an inversion in the imaginary map that places the 

North above the South, in a hierarchical relationship of opposites. 

 

Keywords: Coloniality. Decoloniality. Epistemologies of the South. Domestic 

Workers. Labor Analogous to Slavery 
 

                                                 
1
 Mestra em Ciências da Religião pelo Programa de Pós-graduação em Ciências da Religião da Pontifícia 

Universidade Católica de Minas Gerais, licenciada em Pedagogia com Aprofundamento em Ensino 

Religioso pela mesma instituição. Membra do grupo de pesquisa Religião e Cultura da PUC – Minas. 

https://orcid.org/0000-0002-4541-1861. thais77fa@hotmail.com.br 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  69 

 

 

“[...] A carne mais barata do mercado é a carne negra 

(Dizem por aí) 

A carne mais barata do mercado é a carne negra 

A carne mais barata do mercado é a carne negra 

A carne mais barata do mercado é a carne negra 

Que fez e faz história 

Segurando esse país no braço, meu irmão 

O cabra que não se sente revoltado 

Porque o revólver já está engatilhado 

E o vingador eleito 

Mas muito bem intencionado 

E esse país vai deixando todo mundo preto 

E o cabelo esticado 

Mas mesmo assim ainda guarda o direito 

De algum antepassado da cor 

Brigar sutilmente por respeito 

Brigar bravamente por respeito 

Brigar por justiça e por respeito (pode acreditar)[...]” 

(ELZA SOARES, 2002) 

 

Introdução 

Em julho de 2022, o podcast2 A Mulher da Casa Abandonada se tornou um dos 

assuntos mais comentados na internet. Presente nas mais diversas plataformas de 

difusão desse tipo de conteúdo, esse podcast da Folha3, como dito em todos os 

episódios disponibilizados, investigou a história de uma mulher que vivia em um 

casarão caindo aos pedaços, em um dos bairros mais nobres de São Paulo. Chico 

Felitti4, que narrou e apurou os fatos encontrados, interessou-se pela figura de Mari, 

uma mulher que escondia-se do mundo por trás de uma espessa camada de pomada 

branca no rosto e que lutava contra a poda de árvores na região. Esse é o ponto de 

partida da história narrada. Fazendo emergir alguns spoilers5, por trás de um nome falso 

estava uma foragida do FBI6, acusada de um crime grave: submeter uma empregada 

                                                 
2
 Podcast é um conteúdo em áudio, disponibilizado através de um arquivo ou streaming. 

3
 O Grupo Folha é um dos principais conglomerados de mídia do Brasil. 

4
 Francisco Dias Felitti, mais conhecido como Chico Felitti é um jornalista, sociólogo, escritor e roteirista 

brasileiro. 
5
 Expressão usada quando alguém revela o desfecho ou uma informação importante sobre filmes, séries,  

livros, podcasts, etc. 
6
 O Federal Bureau of Investigation é uma unidade de polícia do Departamento de Justiça dos Estados 

Unidos da América. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  70 

doméstica preta brasileira a condições de trabalho análogo a escravidão, nos Estados 

Unidos. Essa relação entre Mari e a mulher preta escravizada apresenta as marcas da 

Colonialidade e suas faces: Poder, Ser e Saber. 

Neste artigo, tendo como pano de fundo o podcast supracitado, por meio de uma 

pesquisa bibliográfica, busca-se responder à seguinte questão: como se articulam as 

questões da Colonialidade do Poder, Ser e Saber e o caso retratado no podcast A 

Mulher da Casa Abandonada? Visa apresentar as concepções dos pesquisadores dos 

temas de Colonialidade, Decolonialidade, Epistemologias do Sul e Teorias 

Descoloniais. Dentre eles destacam-se Nelson Maldonado-Torres (2003, 2007, 2008), 

Aníbal Quijano (2020), Walter Mignolo (2003, 2007), Paulo Agostinho Nogueira 

Baptista (2018, 2020) e Cristina Borges (2018, 2020).  

 

1. A Colonialidade e suas faces: Poder, Saber e Ser 

Carolina Maria de Jesus7, em sua prestigiada obra intitulada Quarto de Despejo: 

Diário de uma Favelada, fez emergir a compreensão de que “o branco é que diz que é 

superior. Mas que superioridade apresenta o branco? Se o negro bebe pinga, o branco 

bebe. A enfermidade que atinge o preto, atinge o branco. Se o branco sente fome, o 

negro também. A natureza não seleciona ninguém.” (JESUS, 2016, p. 55). A autora 

teceu sua crítica a partir das reflexões de que a cor não age como diferencial nas 

mazelas, desejos e necessidades dos seres humanos. Será, então, por meio do discurso 

enviesado que um ser se coloca como superior a outro. Esse discurso nasce como um 

dos frutos da Colonialidade. Nesse contexto, essa seção tem como objetivo apresentar a 

Colonialidade e suas faces, que perpassam pela questão do Poder, do Saber e do Ser. 

A compreensão de um mundo permeado por opostos engloba visões como 

racional/animal, céu/inferno, homem/mulher, corpo/espírito, branco/preto, vida/morte, 

bem/mal, dentre diversos outros. Essas oposições denotam, em suma, um ideal de 

hierarquia entre elementos contidos em uma equação. As raízes dessa compreensão são 

profundas, cavam sulcos e alimentam-se, ainda em 2023, de uma Colonialidade 

                                                 
7
 Nascida em 1914, Carolina Maria de Jesus foi uma escritora, compositora e poetisa brasileira. Sua obra 

mais conhecida na literatura foi seu livro Quarto de Despejo: Diário de uma Favelada, publicado em 

1960. Carolina de Jesus foi uma das primeiras escritoras negras do Brasil. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  71 

tipicamente europeia. Dessa forma, a fim de evitar desentendimentos ou dúvidas, é 

preciso salientar que existem diferenças entre Colonialismo e Colonialidade, pois esses 

termos costumam ser utilizados em sinonímia. De acordo com os pesquisadores Eliene 

Amorim de Almeida e Janssen Felipe da Silva, 

[...] o Colonialismo teve um fim com as independências dos países 

colonizados, enquanto que a Colonialidade seria a lógica e o legado 

colonial, herdados do colonialismo, que penetrou nas estruturas e 

instituições e também nas mentalidades, imaginários, subjetividades e 

epistemologias, e até hoje dão forma e conteúdo às sociedades atuais. 

(ALMEIDA; SILVA, 2015, p. 47-48). 

Nesse sentido, a Colonialidade é filha do Colonialismo. Nelson Maldonado-

Torres, por sua vez, compreende que 

[...] a colonialidade refere-se a um padrão de poder que surgiu como 

resultado do colonialismo moderno, mas, em vez de se limitar a uma 

relação formal de poder entre dois povos ou nações, refere-se à 

maneira como o trabalho, o conhecimento, a autoridade e as relações 

intersubjetivas são articulados entre si, por meio do mercado 

capitalista global e da ideia de raça. Assim, enquanto o colonialismo 

precede a colonialidade, a colonialidade sobrevive ao colonialismo. 

Ela continua viva nos livros didáticos, nos critérios para um bom 

trabalho acadêmico, na cultura, no senso comum, na autoimagem dos 

povos, nas aspirações dos sujeitos e em muitos outros aspectos de 

nossa experiência moderna. De certa forma, respiramos a 

colonialidade na modernidade diariamente. (MALDONADO-

TORRES, 2003, p. 131, tradução nossa)8. 

A Colonialidade e suas raízes são, portanto, o que permite a persistência dessa 

compreensão de mundo por opostos. Para María Lugones, 

“Colonialidade” não se refere apenas à classificação racial. Ela é um 

fenômeno mais amplo, um dos eixos do sistema de poder e, como tal, 

atravessa o controle do acesso ao sexo, a autoridade coletiva, o 

trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa também a 

                                                 
8
 [...] la colonialidad se refiere a un patrón de poder que emergió como resultado del colonialismo 

moderno, pero que en vez de estar limitado a una relación formal de poder entre dos pueblos o naciones, 

más bien se refiere a la forma como el trabajo, el conocimiento, la autoridad y las relaciones 

intersubjetivas se articulan entre sí, a través del mercado capitalista mundial y de la idea de raza. Así, 

pues, aunque el colonialismo precede a la colonialidad, la colonialidad sobrevive al colonialismo. La 

misma se mantiene viva en manuales de aprendizaje, en el criterio para el buen trabajo académico, en la 

cultura, el sentido común, en la auto-imagen de los pueblos, en las aspiraciones de los sujetos, y en tantos 

otros aspectos de nuestra experiencia moderna. En un sentido, respiramos la colonialidad en la 

modernidad cotidianamente.  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  72 

produção de conhecimeno a patir do própro interior dessas reações 

intersubjetvas. (LUGONES, 2020, p. 50). 

O pesquisador Gerson Galo Ledezma Meneses afirma que, “para o caso dos 

povos originários de Abya-Yala, não existia até 1492 distinção alguma entre homens e 

mulheres, entre objetos e sujeitos, entre homens/mulheres e animais, ou entre deuses e 

deusas e homens, plantas e animais.” (MENESES, 2020, p. 50). De acordo com Carlos 

Walter Porto-Gonçalves, 

ABYA YALA, na língua do povo Kuna, significa Terra madura, Terra 

Viva ou Terra em florescimento e é sinônimo de América. O povo 

Kuna é originário da Serra Nevada, no norte da Colômbia, tendo 

habitado a região do Golfo de Urabá e das montanhas de Darien e vive 

atualmente na costa caribenha do Panamá na Comarca de Kuna Yala 

(San Blas). Abya Yala vem sendo usado como uma autodesignação 

dos povos originários do continente como contraponto a América. A 

expressão foi usada pela primeira vez em 1507, mas só se consagra a 

partir do final do século XVIII e início do século XIX, por meio das 

elites crioulas, para se afirmarem no processo de independência, em 

contraponto aos conquistadores europeus. Muito embora os diferentes 

povos originários que habitam o continente atribuíssem nomes 

próprios às regiões que ocupavam – Tawantinsuyu, Anahuac, 

Pindorama – a expressão Abya Yala vem sendo cada vez mais usada 

pelos povos originários do continente objetivando construir um 

sentimento de unidade e pertencimento. (PORTO-GONÇALVES, 

2009, p. 26). 

A compreensão de mundo para esses povos não estava contida na equação de 

opostos. O mesmo pode ser observado nas sociedades do continente africano. No início 

do século XIX, a exemplo, na região de Kano, cidade localizada na Nigéria, 

O trabalho não era nitidamente dividido por gênero. Todo mundo 

participava da semeadura: os homens cavavam buracos no solo para 

ali depositar as sementes, ao passo que mulheres e crianças as 

recobriam de terra. Os adultos dos dois sexos cuidavam da capina 

enquanto as crianças guardavam os carneiros, as cabras e outros 

animais domésticos. As mulheres juntavam no meio do campo os 

feixes colhidos pelos homens. Além da rede de relações sociais e 

culturais que, em alguns casos, implicavam o trabalho em comum e a 

troca dos produtos, havia o que era chamado de gayya (trabalho 

comunitário), realizado pelos habitantes de uma aldeia de forma 

voluntária [...] (AJAYI, 2010, p. 18). 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  73 

Compreende-se, portanto, que a hierarquia disposta na equação homem/mulher 

foi, provavelmente, importada do seio dos europeus invasores. De acordo com María 

Lugones, 

Começando com a colonização das Américas e do Caribe, uma 

distinção dicotômica, hierárquica entre humano e não humano foi 

imposta sobre os/as colonizados/as a serviço do homem ocidental. Ela 

veio acompanhada por outras distinções hierárquicas dicotômicas, 

incluindo aquela entre homens e mulheres. Essa distinção tornou-se a 

marca do humano e a marca da civilização. Só os civilizados são 

homens ou mulheres. Os povos indígenas das Américas e os/as 

africanos/as escravizados/as eram classificados/as como espécies não 

humanas – como animais, incontrolavelmente sexuais e selvagens. O 

homem europeu, burguês, colonial moderno tornou-se um 

sujeito/agente, apto a decidir, para a vida pública e o governo, um ser 

de civilização, heterossexual, cristão, um ser de mente e razão. 

(LUGONES, 2014, p. 936). 

 

Não obstante, 

Desde que foram empregadas as noções de “brancos” e “negros”, para 

nomear genericamente os colonizadores, considerados superiores, e os 

colonizados, os africanos foram levados a lutar contra uma dupla 

servidão, econômica e psicológica. Marcado pela pigmentação de sua 

pele, transformado em uma mercadoria, entre outras, e condenado ao 

trabalho forçado, o africano passou a simbolizar, na consciência de 

seus dominadores, uma essência racial imaginária e ilusoriamente 

inferior àquela do negro. (AJAYI, 2010, p. 20). 

 

Pode-se afirmar, que também não havia uma relação de opostos entre os povos 

de Abya Ayala e a natureza, haja visto que, “em matéria de recursos naturais, se os 

territórios indígenas são tão ricos em recursos é porque durante séculos eles têm 

interagido com a natureza de maneira harmoniosa, alcançando um conhecimento que 

lhes tem permitido levar adiante um uso sustentável de seus recursos.” (CAVALLO, 

2018, p. 376). Nesse sentido, “[...] não podemos separar colonialidade do ser e da 

natureza, pois assim não conseguimos entender a relação do SER e da natureza, e do 

SER relacionado apenas com a razão, como no caso dos homens brancos invasores, 

conquistadores, estupradores.” (MENESES, 2020, p. 60). 

Aborda-se essa temática de um mundo marcado pela equação de opostos a fim 

de exemplificar como um conhecimento pode ser difundido como universal. Todavia, 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  74 

tal conhecimento único não representa a totalidade possível. Dessa forma, quando o 

foco de estudos volta-se para as Epistemologias do Sul9, evidencia-se que a 

compreensão de mundo por opostos não engloba a todos os povos, pelo contrário, limita 

intencionalmente o conhecimento que será difundido, exemplificando, assim, em como 

se alicerça os pilares da Colonialidade do Saber. Os povos originários de Abya Ayala e 

os povos escravizados do continente africano são, a saber, os grupos focais dessas 

Epistemologias do Sul. 

O podcast, pano de fundo deste texto, fez emergir uma compreensão por opostos 

tipicamente retratada na época da invasão europeia por todo mundo: branco/preto. 

Dentro dessa relação entre Mari e a mulher a qual ela escravizou, está presente um 

conceito fundamental: a Colonialidade do Ser, mas também perpassa pela do Poder e a 

do Saber. Dado esse contexto, e tendo como fonte o pesquisador Walter Mignolo, pode-

se partir do século XVI onde   

[...] missionários espanhóis julgavam e hierarquizavam a inteligência 

e civilização dos povos tomando como critério o fato de dominarem 

ou não a escrita alfabética. Esse foi um primeiro momento para a 

configuração da diferença colonial e para a construção do imaginário 

atlântico, que irá constituir o imaginário do mundo colonial/moderno. 

(MIGNOLO, 2003, p. 23). 

Dessa forma, os povos do Sul, em grande parte dotados de uma cultura, tradição 

e sabedoria ágrafa, não foram considerados inteligentes nos moldes europeus. Logo, 

suas epistemologias não obtiveram qualquer status. Esses povos tampouco eram 

compreendidos como civilizados, sendo a eles destinada uma condição animalesca. 

Assim,  

[...] foi com a invasão de Abya Yala e a invenção da América Latina e 

da categoria raça, e não classe, como princípio articulador e 

organizador da produção e distribuição das riquezas, somado à razão 

eurocêntrica produzindo e disseminando conceitos e categorias 

pretensamente universais, que surge esse novo padrão/matriz mundial 

de poder, que permitiu ao Projeto Moderno eurocêntrico se tornar 

hegemônico mundialmente. [...] O Projeto Moderno e eurocêntrico é 

um fenômeno eminentemente europeu e não planetário, mas que se 

tornou hegemônico pela colonialidade do poder, compondo-se a 

partir desse contexto como um novo paradigma de vida cotidiana, de 

                                                 
9
 “uma epistemologia do sul assenta em três orientações: aprender que existe o sul; aprender a ir para o 

sul; aprender a partir do sul e com o sul.” (SANTOS, 1995, p. 508) 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  75 

compreensão da história, da ciência e da religião. Nesse novo 

paradigma, a Europa se apresenta como a civilização moderna e se 

autodescreve como superior e desenvolvida, como o novo e o mais 

avançado da espécie humana, enquanto que os demais povos são 

atrasados, primitivos, bárbaros e precisam ser “salvos” dessa 

condição, mesmo que para isso seja necessária à utilização do 

genocídio, etnocídio, epistemicídeo etc. (ALMEIDA; SILVA, 2015, p. 

60-61, grifo nosso). 

Nessa perspectiva, para negritar o que de fato implica ser a Colonialidade do 

Ser, faz-se necessário tratar sobre a Colonialidade do Poder, pois essas duas 

entrelaçam-se. Partindo de Aníbal Quijano, essa questão do poder 

[...] é caracterizado como um tipo de relação social constituída pela 

co-presença permanente de três elementos: dominação, exploração e 

conflito, que afeta as quatro áreas básicas da existência social e que é 

o resultado e a expressão da disputa pelo controle sobre elas: 1) 

trabalho, seus recursos e seus produtos; 2) sexo, seus recursos e seus 

produtos; 3) autoridade coletiva (ou pública), seus recursos e seus 

produtos; 4) subjetividade/intersubjetividade, seus recursos e seus 

produtos. As formas de existência social em cada uma dessas áreas 

não surgem umas das outras, mas também não existem, nem operam, 

separada ou independentemente umas das outras. Pela mesma razão, 

as relações de poder que se constituem na disputa pelo controle dessas 

áreas ou esferas da existência social não nascem nem derivam umas 

das outras, mas não podem existir, a não ser de forma intempestiva e 

precária, umas sem as outras. Ou seja, eles formam um complexo 

estrutural cujo caráter é sempre histórico e específico. (QUIJANO, 

2020, p. 1, grifo nosso, tradução nossa)10. 

Esses três elementos descritos por Aníbal Quijano - dominação, exploração e 

conflito - foram de fundamental importância para o surgimento de uma concepção de 

um planeta dividido por uma linha imaginária que demarca os territórios do Norte e do 

Sul.  Ao Norte estão aqueles considerados civilizados, humanos, brancos e racionais. 

Norte por estar acima, perto do céu, lar do deus cristão. Ao Sul estão os considerados 

                                                 
10

 [...] es caracterizado como un tipo de relación social constituído por la co-presencia permanente de tres 

elementos: dominación, explotación y conflicto, que afecta a las cuatro áreas básicas de la existencia 

social y que es resultado y expresión de la disputa por el control de ellas: 1) el trabajo, sus recursos y sus 

productos; 2) el sexo, sus recursos y sus productos; 3) la autoridad colectiva (o pública), sus recursos y 

sus productos; 4) la subjetividad/intersubjetividad, sus recursos y sus productos. Las formas de existencia 

social en cada una de dichas áreas no nacen las unas de las otras, pero no existen, ni operan, separadas o 

independientes entre sí. Por eso mismo, las relaciones de poder que se constituyen en la disputa por el 

control de tales áreas o ámbitos de existencia social, tampoco nacen, ni se derivan, las unas de las otras, 

pero no pueden existir, salvo de manera intempestiva y precaria, las unas sin las otras. Esto es, forman un 

complejo estructural cuyo carácter es siempre histórico y específico. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  76 

primitivos, animalescos, pretos e irracionais. Sul por estar abaixo, perto do inferno 

cristão. Ainda para Quijano,  

O atual padrão de poder global consiste na articulação entre: 1) a 

colonialidade do poder, ou seja, a ideia de "raça" como fundamento do 

padrão universal de classificação social básica e dominação social; 2) 

o capitalismo, como padrão universal de exploração social; 3) o 

Estado como forma central universal de controle da autoridade 

coletiva e o Estado-nação moderno como sua variante hegemônica; 4) 

o eurocentrismo como forma hegemônica de controle da 

subjetividade/intersubjetividade, especialmente no modo de produção 

do conhecimento. (QUIJANO, 2020, p. 1, tradução nossa)11. 

 

Assim foi forjada a Modernidade, através do “[...] choque colonial, na busca 

pelo estabelecimento de novas identidades, especialmente do homem branco pensante. 

Este se constituiu então baseado nos interesses do nascente sistema-mundo 

capitalista/colonial/ moderno e patriarcal, pois as bases desse sistema-mundo seriam 

judaico-cristãs.” (MENESES, 2020, p. 51). De acordo com Enrique Dussel,  

A modernidade, então, é um fenômeno que vai se mundializando; 

começa pela constituição simultânea da Espanha com referência à sua 

“periferia” (a primeira de todas propriamente falando, a Ameríndia: o 

Caribe, o México e o Peru). Simultaneamente, a Europa (comum à 

diacronia que tem um antecedente pré-moderno: as cidades italianas 

renascentistas e Portugal) irá se transformando no “centro” (com um 

poder super-hegemônico que, da Espanha, passa para Holanda, 

Inglaterra e França...) sobre uma “periferia” crescente (Ameríndia, 

Brasil e as costas africanas de escravos, Polônia, no século XVI); 

afiançamento de América Latina, América do Norte, o Caribe, as 

costas da África e da Ásia e a Europa oriental, no século XVII; [...] 

Então a modernidade seria, para este paradigma mundial, um 

fenômeno próprio do “sistema” com “centro e periferia”. (DUSSEL, 

2007, p. 52). 

A modernidade “[...] organiza o mundo ontologicamente em termos de 

categorias homogêneas, atômicas, separáveis.” (LUGONES, 2014, p. 935). Não 

obstante, “é importante destacar que a Modernidade e a Colonialidade são faces de uma 

                                                 
11

 El actual patrón de poder mundial consiste en la articulación entre: 1) la colonialidad del poder, esto es 

la idea de “raza” como fundamento del patrón universal de clasificación social básica y de dominación 

social; 2) el capitalismo, como patrón universal de explotación social; 3) el estado como forma central 

universal de control de la autoridad colectiva y el moderno estado-nación como su variante hegemónica; 

4) el eurocentrismo como forma hegemónica de control de la subjetividad/ intersubjetividad, en particular 

en el modo de producir conocimiento. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  77 

mesma moeda, ou seja, a Colonialidade é constitutiva da Modernidade, e não derivada. 

A Colonialidade é a face obscura da Modernidade.” (ALMEIDA; SILVA, 2015, p. 47-

48). Nelson Maldonado-Torres afirma que 

Foi com base nestas reflexões sobre a modernidade, a colonialidade e 

o mundo moderno/colonial que surgiu o conceito de colonialidade do 

Ser. A relação entre poder e conhecimento conduziu ao conceito de 

ser. E se, então, existia uma colonialidade do poder e uma 

colonialidade do conhecimento (colonialidade do saber), pôs-se a 

questão do que seria a colonialidade do ser. (MALDONADO-

TORRES, 2008, p. 89). 

No seio de todo esse movimento estavam presentes as comunidades dos povos 

originários de Abya Ayala e os pretos e pretas escravizados do continente africano,  

submetidos ao genocídio e uma violência colonial. Violência essa que os desnudou de 

seus nomes, crenças, tradições, culturas, inteligência e simbiose com a natureza para os 

transvestir com as imposições dos europeus invasores. Houve então uma “[...] 

hierarquia que classificou pessoas numa escala de poder, de saber, do ser, do gênero e 

da natureza. Criou-se, assim, uma relação entre objetos e sujeitos. Os sujeitos seriam os 

homens brancos conquistadores e colonizadores, racionais, pensantes [...]” (MENESES, 

2020, p. 52-53). Esses sujeitos não brancos foram escravizados, inferiorizados, 

violentados e tiveram seus deuses depostos. As mulheres pretas e as dos povos 

originários foram estupradas e colocadas em caráter de servidão para os homens brancos 

civilizados. O genocidio sofrido por esses dois povos também implica ser um genocídio 

intelectual. E, nesse momento, retorna a questão da Colonialidade do Saber,  citada 

anteriormente, que implica ser  

[...] uma soberania em relação à forma como se pensava e se produzia 

conhecimento. Essa soberania era pautada em modelos 

epistemológicos hegemônicos dentro da ciência moderna, de forma a 

subalternizar as formas desviantes daquela institucionalizada, 

impedindo sua emergência ou cerceando seu desenvolvimento. Ao 

contemplarmos a relação intrínseca entre modernidade e 

colonialidade, é difícil não pensar nas relações entre nações na 

modernidade sem levar em consideração a dimensão colonial. É pari-

passu com a modernidade e o imperialismo colonial das nações 

europeias, associados intrinsecamente à expansão do capitalismo, que 

a colonialidade do poder e do saber se originam. (SILVA; BALTAR; 

LOURENÇO, 2018, p. 70). 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  78 

Esse genocídio intelectual é uma forma de violência epistêmica, que apresenta 

em seu prisma os reflexos das relações de poder e dominação. Dessa forma,  

[...] há também uma colonização cultural e epistemológica que se 

concretiza na colonialidade do saber, que implicou a hegemonização 

de um sistema de representação e conhecimento da Europa e da 

Europa. Portanto, esse dispositivo de poder, uma vez universalizado e 

naturalizado, subalternizou outras representações e conhecimentos, 

que foram relegados a meros objetos de conhecimento, silenciados e 

sem o poder de enunciação. [...] A colonialidade como ideologia, 

portanto, também serviu para justificar os abusos da imposição de 

uma ordem colonial. Além da legitimação da agressão, foi erigido o 

pretexto da modernização [...] (GÓMEZ-QUINTERO, 2010, p. 90, 

tradução nossa)12. 

Os europeus invasores, ao não perceberem o outro como um ser humano o 

colocou em condição quase animalesca. Essa falta de compreensão abriu precedentes 

para compreender os povos originários e os povos do continente africano em sinonimia 

a produtos que podem ser explorados e comercializados. Essa relação entre invasor e 

invadido pode ser um definidor do conceito de Colonialidade. Quando um povo, 

apoiando-se em justificativas de cunho científico enviesado ou teológicas, se 

autointitula como colonizador, o extermínio físico, cultural e tradicional lança suas 

teias. Colonizador, pensando pela Epistemologia do Sul, é sinônimo de invasor. De 

acordo com Nelson Maldonado-Torres, 

A ideia era que se, além da colonialidade do poder, havia também a 

colonialidade do conhecimento, então poderia muito bem haver uma 

colonialidade específica do ser. E se a colonialidade do poder se refere 

à inter-relação entre as formas modernas de exploração e dominação, e 

a colonialidade do conhecimento tem a ver com o papel da 

epistemologia e as tarefas gerais da produção de conhecimento na 

reprodução dos regimes coloniais de pensamento, então a 

colonialidade do ser se refere à experiência vivida da colonização e 

                                                 
12

 [...] se produce también una colonización cultural y epistemológica que se concretiza en la colonialidad 

del saber, que supuso la hegemonización de un sistema de representación y conocimiento de Europa y 

desde Europa. Por tanto, este dispositivo de poder, una vez universalizado y naturalizado, subalternizó 

otras representaciones y saberes que quedaron relegados a simples objetos de conocimiento, silenciados, y 

sin poder de enunciación. [...] Por tanto, la colonialidad como ideología ha servido igualmente para 

justificar los abusos de la imposición de un orden colonial. Además de la legitimación de la agresión, el 

pretexto de la modenización se erigió [...]  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  79 

seu impacto sobre a linguagem. (MALDONADO-TORRES, 2003, p. 

130, tradução nossa)13. 

Na relação entre invasor e invadido, entrecortado pela Colonialidade do Poder e 

a Colonialidade do Saber há a Colonialidade do Ser. Conceito esse que “[…] surgiu em 

discussões por um grupo diversificado de intelectuais que trabalhavam em questões 

relacionadas à colonialidade e descolonalidade do poder. Em particular, devemos o 

conceito a Walter Mignolo, que refletiu sobre ele há mais de uma década.” 

(MALDONADO-TORRES, 2007, p. 127, tradução nossa14). De acordo com Cristina 

Borges, 

A colonialidade do ser, portanto, denuncia que relações raciais são 

relações permeadas pela ideia de existência de diferentes níveis de 

humanidade. Muito provavelmente, a certeza de graus de humanidade 

explica as mais variadas tentativas históricas de demonstrar sua 

existência tanto pela história quanto pela biologia, ou mesmo pela 

genética. (BORGES, 2018, p. 2265). 

 

A Colonialidade do Ser tem raiz racial e eleva o branco europeu como padrão a 

ser seguido, bem como parâmetro para definir o que é moderno, o que é científico, 

dentre outras formas de imposição. 

O SER europeu, baseado no egoísmo, no SER individual, sem 

sentimentos, sem compreensão do “outro”, que é apenas objeto, visto 

assim pelo sujeito branco e racional, possuidor de um SER para si, não 

permitiu algum tipo de alteridade que considerasse o “outro” como um 

SER sem o qual não é possível a alteridade, pois o ser europeu não 

visualizou o rosto do “outro”, apenas o entendeu a partir de si próprio. 

(MENESES, 2020, p. 59). 

 

É uma maneira de retirar o sujeito que foge da branquitude determinante de seu 

horizonte e coisificá-lo, o tornando um objeto. E os objetos podem se tornar 

mercadorias, como exemplificado no podcast A Casa da Mulher Abandonada, que traz 

                                                 
13

 La idea era que si en adición a la colonialidad del poder también existía la colonialidad del saber, 

entonces, muy bien podría haber una colonialidad específi ca del ser. Y, si la colonialidad del poder se 

refi ere a la interrelación entre formas modernas de explotación y dominación, y la colonialidad del saber 

tiene que ver con el rol de la epistemología y las tareas generales de la producción del conocimiento en la 

reproducción de regímenes de pensamiento coloniales, la colonialidad del ser se refi ere, entonces, a la 

experiencia vivida de la colonización y su impacto en el lenguaje. 
14

 “[…] surgió en discusiones de un diverso grupo de intelectuales que trabajan en torno a asuntos 

relacionados con la colonialidad y decolonialidad del poder Particularmente, le debemos el concepto a 

Walter Mignolo, quien refl exionó sobre el mismo hace ya más de una década.” 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  80 

também o caso de Madalena Gordiano, mulher preta mantida por 38 anos em condições 

de trabalho análogo a escravidão em Patos de Minas. Madalena começou sendo 

explorada aos 8 anos de idade, na casa de Maria das Graças Milagres Rigueira, mulher 

branca e, posteriormente, foi dada por ela a Dalton e Valdirene Rigueira, um casal 

também de brancos. 

A Colonialidade, portanto, apresenta várias faces, podendo se remeter ao Poder, 

ao Saber e ao Ser. Lança suas teias em cada âmbito da existência humana, seja no 

trabalho, no sexo ou na subjetividade dos sujeitos. Tudo permeado por uma imposição 

eurocêntrica que segrega, violenta e usurpa. A Colonialidade “[...] envolve um 

complexo sistema de hierarquias, por isso, a rede Modernidade/Colonialidade 

compreende que além da Colonialidade do poder, há também as dimensões do saber, do 

ser e da natureza [...]” (ALMEIDA; SILVA, 2015, p. 48). Essa hierarquia atinge 

também as relações de trabalho, principalmente entre os patrões e as trabalhadoras 

domésticas. Dessa forma, após toda essa contextualização, é o momento de trazer à tona 

o caso retratado no podcast A Mulher da Casa Abandonada. 

 

2. As Faces da Colonialidade e as trabalhadoras domésticas pretas - O caso da 

Mulher da Casa Abandonada e a necessidade de uma postura Decolonial 

O podcast A Mulher da Casa Abandonada não retrata um caso de ficção. 

Margarida Bonetti, nome verdadeiro de Mari, mulher branca e de família rica, junto a 

seu marido branco, Renê Bonetti, cometeram uma série de crimes, nos anos 90, contra 

uma mulher preta, trabalhadora doméstica, que levaram para outro país em caráter de 

servidão15. A ênfase na cor dos criminosos e da vítima é feita para demonstrar o retrato 

de uma herança encontrada no Brasil. País que, ao passo em que comemora a Abolição 

da Escravatura, datada de 13 de maio de 1888, como se, de fato, fosse um movimento 

concretizado, lê uma crescente de matérias jornalísticas revelando o resgate de pessoas 

em condição de trabalho análogo a escravdiao16. Um dito popular muito comum diz que 

                                                 
15

 “Nos Estados Unidos, testemunhas relataram que a empregada sofria uma rotina de humilhações e até 

agressões. Margarida chegou a ser indiciada lá, mas não foi a julgamento.” (FANTÁSTICO, 2022) 
16

 “Um total de 212 trabalhadores que prestavam serviços a usinas de álcool e produtores de cana de 

açúcar foram resgatados em condições análogas à escravidão nesta sexta-feira (17). Os trabalhadores 

 

https://g1.globo.com/tudo-sobre/estados-unidos/


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  81 

“brasileiro tem memória curta”, contudo, a mulher da casa abandonada faz emergir a 

lembrança de que a compreensão do branco/preto como opostos, em uma relação que 

exala hierarquia, não ficou relegada ao passado. 

A Modernidade criou periferias ao redor - não geograficamente - dos países 

referência, os grandes invasores. A exemplo, o Brasil era a periferia de Portugal. As 

cidades, por sua vez, criam as periferias ao redor dos grandes centros, que exibem 

arranha-céus imponentes em contraste com as casas simples, geralmente sem reboco de 

seu entorno. Se, no século XIX, na época das grandes invasões, a mão de obra vinha dos 

países invadidos que eram as periferias, essa dinâmica mantém-se quase inalterada no 

século XXI.  

Os viventes dessas periferias das grandes cidades sempre tiveram presente a 

figura da trabalhadora doméstica. São a mãe, a tia, a avó… sempre o feminino da 

família a quem, graças a oposição homem/mulher tipicamente dos europeus invasores e, 

se apoiando em alguns preceitos cristãos também da Europa, é assumido como um dom 

natural a tarefa de cuidar da casa e dos filhos. Nesse contexto 

Há um efeito de segregação ocupacional de gênero muito forte em 

diversas ocupações. Em particular, há maior proporção de mulheres 

em ocupações que têm uma remuneração menor do que aquelas que 

são ocupadas majoritariamente por homens, como é o caso do 

emprego doméstico (mais de 92% dos trabalhadores dessa ocupação 

são mulheres). O emprego doméstico é também uma das principais 

ocupações entre as mulheres brasileiras e apresenta um alto grau de 

informalidade. Em torno de 16% das mulheres ocupadas no mercado 

de trabalho eram empregadas domésticas em 2014, e, dessas, somente 

34% possuíam registro em carteira. (COSTA; BARBOSA; HIRATA, 

2016, p. 7). 

São mulheres que, com o advento da Lei da Doméstica (Lei Complementar 

150/2015)17, possuem uma jornada de 44 horas, sendo 8 horas de trabalho por dia na 

                                                                                                                                               
atuavam nos municípios Itumbiara, Edéia e Cachoeira Dourada, no sul de Goiás, e até na cidade de 

Araporã, em Minas Gerais. O resgate aconteceu nesta sexta-feira, durante uma operação do Ministério do 

Trabalho e Emprego (MTE), que durou três dias.” (MACEDO; BRITO, 2023). 
17

 “Apesar de constituir uma realidade para muitas mulheres desde a época colonial, o trabalho doméstico 

remunerado somente foi reconhecido como profissão em 1972, com a promulgação da Lei 5.859 [...] Isso 

significa, portanto, que até a década de 1970, as trabalhadoras domésticas eram desconsideradas como 

grupo produtor de um trabalho e objeto de direitos trabalhistas e sociais. A Consolidação das Leis do 

Trabalho (CLT), instituída em 1943, ignorou a existência desta ocupação profissional que, já naquele 

 

https://g1.globo.com/go/goias/cidade/itumbiara/
https://g1.globo.com/go/goias/cidade/cachoeira-dourada-go/


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  82 

casa de outra família. Todavia, por mais que haja uma lei para assegurar os direitos das 

trabalhadoras domésticas, uma grande parcela desse trabalho é exercido de maneira 

informal, ou seja, sem a carteira assinada. Isso implica em uma relação de trabalho que, 

por vezes, não está sob a cobertura da legislação, abrindo precedentes para que os 

direitos conquistados sejam usurpados. Às vezes, pela dificuldade de locomoção, ou por 

exigência dos patrões, pernoitam por lá, para que o café da manhã seja posto à mesa 

quando a casa grande acordar.   

De carteira assinada ou de maneira informal - às margens da legislação - 

geralmente são as principais provedoras do seu lar e precisam se contentar com as 

migalhas do tempo que sobra para dar carinho a sua própria prole e cuidar de sua 

própria casa. Essas mulheres, em sua maioria, habitam as periferias, que são as margens 

das cidades, fruto de um projeto urbano para higienizar o centro do sujeito pobre. Elas 

vem da margem e estão à margem. Nesse ponto é preciso trazer Carolina Maria de 

Jesus, que escreveu que “a vida é igual um livro. Só depois de ter lido é que sabemos o 

que encerra. E nós quando estamos no fim da vida é que sabemos como a nossa vida 

decorreu. A minha, até aqui, tem sido preta. Preta é a minha pele. Preto é o lugar onde 

eu moro." (JESUS, 2014, p. 143).  

O então ministro da economia Paulo Guedes, no desgoverno de Bolsonaro, em 

uma de suas muitas falas regurgitadas, ilustrou o lugar socialmente destinado a essas 

mulheres trabalhadoras domésticas. De acordo com o ministro, “não tem negócio de 

câmbio a R$ 1,80. Vamos importar menos, fazer substituição de importações, turismo. 

Todo mundo indo para a Disneylândia, empregada doméstica indo para a Disneylândia, 

uma festa danada” (VENTURA, 2020). Logo, e voltando ao caso do podcast citado, é 

possível emergir um questionamento: a trabalhadora doméstica preta só pode ir ao 

exterior na condição de servir uma família branca e rica? Ora, isso não seria retornar aos 

marcos da escravização? O que se nota são as teias da Colonialidade e de suas faces, 

que se lançam sob os pilares do gênero, da raça e da renda, que estruturam a mulher 

trabalhadora doméstica: a preta e a pobre. Nesse sentido, a Colonialidade do Ser, sendo 

um conceito que “[...] refere-se ao processo pelo qual o senso comum e a tradição são 

                                                                                                                                               
momento, empregava um grande contingente de brasileiras, responsáveis pelas tarefas de cuidados com 

casas e famílias de seus/suas patrões/patroas.” (IPEA, 2011, p. 3). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  83 

marcados por dinâmicas de poder de carácter preferencial: discriminam pessoas e 

tomam por alvo determinadas comunidades (MALDONADO-TORRES, 2008, p. 96), 

demarca a relação entre Mari e a trabalhadora doméstica escravizada. Relação essa 

também perpassa pela Colonialidade do Poder. 

Retornando à história da escravização dos pretos e pretas, uma vez que é 

impossível desvinculá-la ao se tratar do caso do podcast, nota-se que, a partir do século 

XIX, a invasão dos europeus na África ganhou novos contornos. O advento da 

 

[…] descoberta do quinino - remédio usado no tratamento da malária - 

permitiu que as viagens e expedições científicas, anteriormente 

limitadas às rápidas incursões pelas redes fluviais envolvidas no 

tráfico, pudessem devassar o interior da África. A essas viagens 

somaram-se, já nas últimas décadas do Dezenove, as ações 

imperialistas/colonialistas que permitiriam aos europeus o controle de 

quase a totalidade da África. Nesse momento da montagem e 

afirmação do colonialismo europeu, houve migração da imagem do 

africano confundido anteriormente com o escravo para as 

representações associadas à selvageria, à barbárie e à inferioridade 

racial. Todos esses elementos seriam selos antagônicos às imagens 

divulgadas pelos europeus sobre eles mesmos, associadas ao 

progresso tecnológico, à crença de que suas civilizações seriam 

superiores, ou ainda à divulgada teoria de que as mentes e estruturas 

européias seriam as mais complexas do orbe. (OLIVA, 2005, p. 13). 

 

Os europeus invasores, apropriando-se de uma Colonialidade do Saber, 

buscaram justificar a inferioridade racial se apropriando do Darwinismo Social e 

Determinismo Racial e 

[…] os debates entre os cientistas e instituições de pesquisa, acerca 

das explicações das diferenças entre as sociedades humanas, giravam 

sempre em torno das justificativas ou explicações ligadas aos 

referenciais biológicos/raciais ou aos traços sociais/culturais. As 

sociedades antropológicas reuniam darwinistas sociais, que defendiam 

ferrenhamente a teoria de que a diversidade humana era resultado das 

diferenças raciais, responsáveis por tornar os povos superiores ou 

inferiores/intelectual e fisicamente. Em suas argumentações, a 

capacidade de constituir civilizações seria qualidade restrita a poucas 

raças, principalmente a branca, enquanto outras, como a negra 

africana, estariam impossibilitadas de alcançar o progresso e a 

civilização. (OLIVA, 2005, p. 15). 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  84 

Todos esses argumentos foram utilizados para legitimar a ação europeia no 

continente africano diante das sociedades. Se os pretos e as pretas não fossem 

considerados civilizados, tampouco seriam considerados pessoas. Dessa forma, e por 

meio da Colonialidade do Ser, acabaram por ser compreendidos pela ótica de objetos. 

Nesse sentido, “a colonização diz respeito à coisificação dos corpos colonizados.” 

(STREVA, 2019, p. 23). Nelson Maldonado-Torres afirma que 

A existência infernal no mundo colonial traz consigo os aspectos 

raciais e de gênero característicos da naturalização da não-ética da 

guerra na modernidade. De fato, ao articular a noção aqui, a 

colonialidade do ser se refere à normalização de eventos 

extraordinários que ocorrem na guerra. Enquanto na guerra há 

violação do corpo e morte, no submundo do mundo colonial a morte e 

o estupro ocorrem como realidades e ameaças cotidianas. A morte e a 

violação corporal estão inscritas nas imagens dos corpos coloniais. 

(MALDONADO-TORRES, 2007, p. 148, tradução nossa)18. 

 

Como cantava Elza Soares em 2002, a “carne mais barata do mercado é a carne 

negra” e “a cor continua sendo empregada como um ferrete que marca a pele e a 

classifica, identificando o negro e a negra como procedentes da senzala.” (STREVA, 

2019, p. 37). De acordo com dados de 2011 do IPEA – Instituto de Pesquisa Econômica 

Aplicada –, no país somam-se mais de 7,2 milhões de trabalhadores domésticos, onde 

93% são mulheres e dessas mulheres, 62% são negras19. Nesse contexto,  

Nessa estrutura global, o controle do trabalho se delineia, a partir do 

século XVI, e surgem as identidades modernas que são associadas às 

formas de trabalho que o sistema exigia: negro-escravidão; índio-

servidão; branco-trabalho assalariado. Impôs-se, portanto, uma divisão 

racial do trabalho que se estendeu ao estabelecimento de hierarquias 

sociais e culturais e, porque não dizer, religiosas. A edificação da 

                                                 
18

 La existencia infernal en el mundo colonial lleva consigo los aspectos raciales y de género que son 

característicos de la naturalización de la no-ética de la guerra en la modernidad. En efecto, de la forma 

que articulo la noción aquí, la colonialidad del ser se refi ere a la normalización de eventos 

extraordinarios que toman lugar en la guerra. Mientras en la guerra hay violación corporal y muerte, en el 

infi erno del mundo colonial la muerte y la violación ocurren como realidades y amenazas diarias. 

Mortandad y violación corporal están inscritas en las imágenes de los cuerpos coloniales. 
19

 De acordo com um levantamento realizado entre 1999 a 2009, “as mulheres correspondem a 93% do 

total de trabalhadores domésticos – proporção que não variou ao longo da década – e as mulheres negras 

a 61,6% do total de mulheres ocupadas nesta profissão. A importância quantitativa do grupo de mulheres 

negras entre as trabalhadoras domésticas tornou-se maior ao longo dos dez anos aqui analisados, uma vez 

que, em 1999, este mesmo grupo respondia por 55% do total de trabalhadoras, o que reflete as mudanças 

na forma de autodeclaração, verificadas para a população como um todo.” (IPEA, 2011, p. 4). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  85 

estrutura colonial de poder, portanto, produziu diferenças sociais 

modernas que serviram como elo intersubjetivo e interpessoal de 

forma tal, que passam a serem vislumbradas como fenômenos naturais 

e não como fenômenos da história do poder. (BORGES; BAPTISTA, 

2020, p. 25) 

 

Continuando por essa perspectiva do trabalho,  

As pesquisas que enfocam a participação dos negros no mercado de 

trabalho destacam, sobretudo, a expansão e a redução da participação 

dos negros nos diversos setores. Assim, é conhecido o fato de que os 

negros estão majoritariamente representados na base da hierarquia 

ocupacional, nas profissões de baixo status e de prestígio social, em 

oposição aos brancos, os quais estão sobrerrepresentados no topo da 

hierarquia ocupacional. (FIGUEIREDO, 2012, p. 25). 

 

Em relato de cunho pessoal, que pode ser lido em citacao abaixo, Carolina Maria 

de Jesus, nas linhas de seu livro, retratou a forma como o negro podia ser compreendido 

sob o guarda-chuva da Colonialidade do Saber. 

...Eu escrevia peças e apresentava aos diretores de circos. Eles 

respondia me: —É pena você ser preta. Esquecendo eles que eu adoro 

a minha pele negra, e o meu cabelo rústico. Eu até acho o cabelo de 

negro mais iducado do que o cabelo de branco. Porque o cabelo de 

preto onde põe, fica. É obediente. E o cabelo de branco, é só dar um 

movimento na cabeça ele já sai do lugar. E indisciplinado. Se é que 

existe reincarnações, eu quero voltar sempre preta. ...Um dia, um 

branco disse-me: —Se os pretos tivessem chegado ao mundo depois 

dos brancos, aí os brancos podiam protestar com razão. Mas, nem o 

branco nem o preto conhece a sua origem. (JESUS, 2014, p. 54) 

 

Por mais que suas peças agradecem aos diretores do circo, sua cor agia como 

marcador determinante na linha entre o conhecimento aceito e o subalterno. 

Das margens à margem, as trabalhadoras domésticas pretas, por mais que 

tenham direitos trabalhistas garantidos por lei, carregam as cicatrizes das chibatadas que 

atingiram seus ancestrais. As senzalas modernas são os quartos de empregadas, dentro 

de apartamentos bem avaliados dos grandes centros urbanos. Nesse contexto, a 

exemplo, ao realizar um ensaio fotográfico sobre os quartos de empregada, Taba 

Benedicto refletiu que, 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  86 

Em outro apartamento nos Jardins, encontrei uma das funções mais 

comuns reservadas atualmente à dependência de empregada e ao 

banheirinho, com a pia, o vaso e o chuveiro disputando a área 

minúscula: os dois espaços viraram um depósito de tudo (ferramentas, 

tranqueiras, mantimentos, materiais de limpeza). O quarto e o 

banheiro se transfiguraram em “cantinhos da bagunça”, onde se junta 

tudo que não deve ser exposto ao olhar das visitas. (BENEDICTO, 

2022). 

 

O chamado quarto de empregada é um espaço secundário e, geralmente, fica em 

lugar da casa anexo à cozinha e longe de onde a vista das visitas alcançam. É um 

cômodo que demarca o poder. Mal ventilado ou sem janelas, é separado dos ambientes 

comuns da residência e lá são despejados objetos que não se quer deixar as vistas, como 

vassouras, baldes, bicicletas… Entre esses objetos as trabalhadoras domésticas também 

são despejadas. Seu oposto seria a sala de visitas, como ilustra em seu texto Carolina 

Maria de Jesus, 

...Um dia apareceu aqui na favela uma preta que disse chamar Vitoria. 

Veio com um menino por nome Cezar. A preta disse-me que era 

empregada de Dona Mara, que dança na Boite Oásis na Rua 7 de 

Abril. Para eu emprestar-lhe um caderno de poesia e ir procurá-la na 

Avenida São João. A preta disse-me que estava estudando musica no 

Conservatorio Dramatico Musical. Quem indicou o meu barraco para 

a preta foi a Florenciana. Ela deu-me este endereço: Avenida São João 

190, 82 andar apartamento 23. O que deixou-me preocupada foi o 

prédio ter 82 andar. Ainda não li que São Paulo tem prédio tão 

elevado assim. Depois pensei: eu não saio do quarto de despejo, o que 

posso saber o que se passa na sala de visita? Com a insistência da 

Florenciana, eu emprestei. (JESUS, 2014, p. 68). 

 

A comparação entre esses quartos e as senzalas não é por acaso. De acordo com 

Leonardo Sakamoto, 

Metade das pessoas resgatadas do trabalho escravo doméstico no 

Brasil está em capitais de estados. É o que apontam os dados de 2021 

e 2022 do Ministério do Trabalho e Previdência. Nesse período, foram 

registrados 38 casos, dos quais 19 em capitais.As capitais com 

resgates de trabalhadores foram Salvador (7 trabalhadores), Rio de 

Janeiro (6), São Paulo (3), Belém (1), Cuiabá (1), Natal (1). [...] o 

UOL noticiou o resgate de uma mulher de 84 anos resgatada de 

condições análogas às de escravo após 72 anos trabalhando como 

empregada doméstica para três gerações de uma mesma família no 

Rio de Janeiro. (SAKAMOTO, 2022). 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  87 

 Por mais que, pontualmente, casos de resgate de mulheres, trabalhadoras 

domésticas pretas, que estão em condições de trabalho análogas a escravidão apareçam 

na grande mídia, nunca foram motor para tanta revolta. Revolta essa inflada, talvez, 

pelas redes sociais, que fez com que algumas pessoas fossem à porta de Margarida 

Bonetti armados de ofensas e celulares para atrair curtidas. É a espetacularização da 

barbárie. 

De acordo com o artigo 149 do Código Penal “reduzir alguém à condição 

análoga à de escravo, quer submetendo-o a trabalhos forçados ou a jornada exaustiva, 

quer sujeitando-o a condições degradantes de trabalho, quer restringindo, por qualquer 

meio, sua locomoção em razão de dívida contraída com o empregador ou preposto.”. A 

pena, nesse tipo de caso, é de reclusão, de dois a oito anos, e multa, além da pena 

correspondente à violência. Os elementos que determinam a essa forma de escravidão 

contemporânea são: sujeitar alguém a trabalho forçado; servidão por dívida; condições 

degradantes; jornada de trabalho exaustiva. 

Margarida Bonetti e as outras patroas citadas no podcast A Mulher da Casa 

Abandonada cometeram todos os atos descritos acima. E, quando colocadas frente a 

frente com a lei, por meio de denúncias anônimas, se eximiram da culpa argumentando 

que as mulheres pretas resgatadas de suas casas “eram como se fossem da familia”20. 

Estariam essas mulheres, então, presentes no testamento e na divisão de bens da família 

branca?  

É necessário, portanto, como uma forma combativa as raízes persistentes da 

Colonialidade e suas faces, que haja um exercício cujo objetivo seja a Decolonialidade. 

                                                 
20

 “A convergência entre domicílio de trabalho e de moradia é um fenômeno antigo na realidade 

brasileira e que apresenta características que o tornam pleno de contradições. Se, por um lado, as 

trabalhadoras que residem no domicílio em que trabalham apresentam maior escolaridade, permanecem 

mais tempo no emprego, possuem maiores taxas de formalização, por outro vivenciam uma relação de 

pouco profissionalismo e, em geral, de muita exploração entre trabalhadoras e empregadores. Este 

modelo de vínculo levou à construção de representações, tão comumente percebidas nas relações entre as 

trabalhadoras domésticas e seus empregadores, da doméstica “como se fosse da família” ou “quase da 

família”. Ao traduzir as relações de trabalho em termos afetivos relativos à esfera do parentesco, esses 

eufemismos escamoteiam relações de poder e de desigualdade que permeiam aquelas e enfraquecem a 

luta pela garantia dos direitos trabalhistas destas trabalhadoras. Somam-se a isso as potencialidades deste 

tipo de vínculo na configuração de um cenário de exploração e precariedade, uma vez que as 

trabalhadoras-moradoras estão, por exemplo, permanentemente à disposição do trabalho, tendo jornadas 

extensas e indissociáveis da sua própria existência no domicílio.” (IPEA, 2011, p.11). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  88 

Para isso, faz-se necessário partir da  Teoria Descolonial21. De acordo com Cristina 

Borges e Paulo Agostinho Nogueira Baptista, 

Tomamos a teoria descolonial como crítica, que nos permite entender 

situações de opressão enquanto aspectos estruturais da sociedade 

moderna, organizada em torno do padrão mundial de poder: o 

capitalismo. [...] A perspectiva descolonial descentra narrativas 

dominantes – eurocêntricas - a partir da desconstrução das 

perspectivas históricas e epistemológicas que concebem a 

modernidade enquanto fenômeno exclusivamente europeu. Não deixa 

de ser o comprometimento político com a crítica ao colonialismo e, 

por tabela, ao imperialismo, bem como ao discurso eurocêntrico. 

(BORGES; BAPTISTA, 2020, p. 23). 

 

Essa crítica a uma compreensão de mundo e de conhecimento dominante que foi 

amplamente difundida permite uma inversão no mapa imaginário que sempre colocou o 

Norte hierarquicamente acima do Sul. Nessa inversão, o Sul não busca se colocar acima 

do Norte, senão apresentar também suas perspectivas e epistemologias, a tempos 

silenciadas e cerceadas. Fazendo um paralelo no caso do podcast, a partir do momento 

em que a empregada doméstica, colocada em condições de trabalho análogo a 

escravidão pode ser ouvida e legitimada, sua verdadeira condição foi revelada e ela 

pode ser resgatada, tanto de sua escravizadora quanto das próprias algemas colocadas 

em seu interior. Nesse contexto, 

[...] as  novas epistemologias   questionam   o   paradigma   moderno,   

desmascaram   os   interesses coloniais  presentes nele e  buscam  

pensar  a  partir  de  outra  lógica, ou  seja, que  a ciência  é  uma  

produção  histórica,  contextual  e  coletiva e  deve  servir  à  verdade  

e  ao interesse  público, à  qualidade  de  vida  para  todas  e  todos,  

incluindo  os  seres  vivos  e não   vivos, começando   por   quebrar   

as   estruturas   dominadoras, opressoras e destruidoras  das  condições  

socioambientais, em grande  parte produzidas a  partir  de interesses 

econômicos e políticos. (BAPTISTA, 2018, p. 106-107). 

 

Evidenciando-se a compreensão de que “a decolonialidade se arma a partir do 

espaço em que ela foi negada pela modernidade e suas pretensões críticas. (MIGNOLO, 

                                                 
21

 Não se encontram nos dicionários os termos “descolonial” e nem “decolonial”, apenas o verbo 

“descolonizar”. O neologismo decolonial, criado pelo Grupo M/C, sem o “s”, quer demarcar a diferença 

entre a proposta desse Grupo e “a ideia histórica de descolonização, via libertação nacional durante a 

Guerra Fria” (BALLESTRIN, 2013, p. 108). 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  89 

2003, p. 51), faz-se necessário ir às margens, ouvir as margens e valorizar as margens. 

Partir da condição daquele e daquela que carregam as marcas da Colonialidade e de 

suas faces. É preciso voltar-se ao Sul, estudar suas epistemologias e questionar todo o 

conhecimento que foi imposto. A modernidade exige pensamento crítico e a não 

subserviência. E é preciso que, cada vez mais, outras Mari sejam punidas pelos seus 

crimes. 

 

Considerações Finais 

Este artigo teve como pretensão responder a seguinte questão: como se articulam 

as questões da Colonialidade do Poder, Ser e Saber e o caso retratado no podcast A 

Mulher da Casa Abandonada? E, para tal, foi necessário apresentar definições relativas 

aos termos Colonialidade do Poder, Colonialidade do Ser e Colonialidade do Saber, 

bem como de Epistemologias do Sul e Decolonialidade. As definições desses termos 

perpassaram autores como Nelson Maldonado-Torres, Aníbal Quijano e Walter 

Mignolo, grandes expoentes dos estudos relativos a esses temas. 

Os povos originários de Abya Ayala e os povos do continente africano, dada 

uma compreensão de mundo por opostos, tipicamente dos europeus invasores, foram 

reféns da Colonialidade e suas faces, como Poder, Ser e Saber. Vítimas dos mais 

diversos crimes e genocídios, dentre eles o genocídio epistemico, esses dois povos tem 

em comum a caracteristica de serem os grupos focais das Epistemologias do Sul. Essas, 

por sua vez, visam fazer uma inversão e colocar o Sul como protagonista de sua própria 

história, a tempos criada e disseminada pelo Norte. Esses dois marcos geográficos - 

Norte e Sul - foram criados intencionalmente para demarcar poder e hierarquia entre um 

povo que acreditava ser superior em todos os aspectos - Norte, próximo ao céu cristão - 

a outros - Sul, próximo ao inferno cristão. E todo esse contexto de oposição, submissão 

e hierarquia típico do século XIX lança suas raízes agora no século XIX, como visto no 

caso narrado no podcast A Mulher da Casa Abandonada.   

As Teorias Descoloniais - ou Decoloniais - por meio da ênfase nas 

Epistemologias do Sul, coloca justamente os sujeitos que vêm das margens e estão às 

margens nos caminhos possíveis para que possam se soltar das algemas coloniais que 

insistem em lhes prender. Ao passo que, exatamente por dar às construções do Sul suas 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  90 

devidas importâncias, propicia um senso crítico e postura combativa necessária para que 

os sujeitos possam se decolonizar. Ao articular a questão da Colonialidade com o caso 

retratado no podcast pano de fundo desse texto, fica evidenciado que, por mais que 

exista uma lei para garantir os direitos dos sujeitos, a oposição branco/preto ainda é um 

forte pilar sobre o qual se alicerça a sociedade brasileira. Caberá, portanto, um exercício 

contínuo de decolonialidade para que seja possível o apodrecimento das raízes da 

compreensão de um mundo permeado por opostos. Isso  para que possam desabrochar 

as flores das Epistemologias do Sul, que não puderam germinar em tempos da 

hegemonia do Norte. 

 

Referências Bibliográficas 

AJAYI,  J. F. Ade. História geral da África, VI: África do século XIX à década de 

1880.  Brasília : UNESCO, 2010 

 

ALMEIDA, Eliene Amorim; SILVA, Janssen Felipe. Abya Yala Como Território 

Epistêmico: Pensamento Decolonial Como Perspectiva Teórica. Revista Interritórios, 

n. 1, Caruaru, 2015, p. 42-64. 

 

A MULHER DA CASA ABANDONADA. Chico Felitti. Folha de São Paulo, jun. 

2022. Podcast. Disponível em: 

https://open.spotify.com/show/0xyzsMcSzudBIen2Ki2dqV?si=6785479244c848e3.  

 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/abstract/?lang=pt. 

Acesso em 21 de mar. 2023. 

 

BAPTISTA, Paulo Agostinho Nogueira. Pensamento Decolonial ,Teologias Pós - 

Coloniais E Teologia Da Libertação. Perspectiva Teologica, Belo Horizonte,v.48, n.3, 

p. 491-517, 2016, set 

./dez. 

 

BENEDICTO, Taba. QUARTO DE ESQUECER - Um ensaio fotográfico sobre as 

dependências de empregadas. Disponível em: 

https://piaui.folha.uol.com.br/materia/quarto-de-esquecer/. Acesso em 22 de mar. 2023. 

 

BORGES, Cristina. Colonialidade do Ser e Sustentação do Racismo: Entendimento 

à Luz de Nélson Maldonado-Torres. VI Congresso de Desenvolvimento Pessoal, 

2018, p. 2261-2268. 

 

BORGES, Cristina. BAPTISTA, Paulo Agostinho Nogueira. Entender o passado e falar 

do presente: aportes a um Ensino Religioso descolonizador e pós-colonial. Numen: 

https://open.spotify.com/show/0xyzsMcSzudBIen2Ki2dqV?si=6785479244c848e3
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/abstract/?lang=pt
https://piaui.folha.uol.com.br/materia/quarto-de-esquecer/


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  91 

revista de estudos e pesquisa da religião, Juiz de Fora, v. 23, n.2, jul./dez. 2020, p. 21-

38. 

 

CAVALLO, Gonzalo Aguilar. Conhecimentos ecológicos indígenas e recursos naturais: 

a descolonização inacabada. Estudos Avançados, n. 34, 2018. 

 

COSTA, Joana Simões de Melo; BARBOSA, Ana Luísa Neves de Holanda; HIRATA, 

Guilherme. Efeitos da Ampliação  dos Direitos Trabalhistas  Sobre a Formalização, 

Jornada de Trabalho e Salários  das Empregadas Domésticas. Instituto de Pesquisa 

Econômica Aplicada. Brasília : Rio de Janeiro, 2016. 

 

DUSSEL, Enrique. Ética da Libertação na idade da globalização e da exclusão. 3. 

ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2007. 

 

FANTÁSTICO. Fantástico mostra novos detalhes da história de Margarida 

Bonetti, a 'mulher da casa abandonada'. Disponível em: 

https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2022/08/07/fantastico-mostra-novos-detalhes-

da-historia-de-margarida-bonetti-a-mulher-da-casa-abandonada.ghtml. Acesso em 18 de 

mar. 2023. 

 

FIGUEIREDO, Angela. Classe média negra: TrajeTórias e perfis. Disponível em: 

https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/19350/1/Classe%20Media%20Negra_RI.pdf. 

Acesso em 22 de jul. 2023.  

 

GÓMEZ-QUINTERO, Juan David. La colonialidad del ser y del saber: la 

mitologización del desarrollo en América Latina. AGO.USB Medellin-Colombia, v. 

10, n. 1, 2010, p. 87-105. 

 

IPEA. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. Disponível em: 

https://www.ipea.gov.br/portal/. Acesso em 19 de jul. 2022. 

 

JESUS, Carolina Maria. Quarto de Despejo: diário de uma favelada. 10. ed. São 

Paulo: Ática, 2014. 

 

LUGONES, María. Colonialidade e Gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (org). 

Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do 

Tempo, 2020. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, 

Florianópolis, n. 22, 2014, p. 935-952. 

 

MACEDO, Gabriela. BRITO, Letícia. Mais de 200 trabalhadores são resgatados em 

condições análogas à escravidão, em Goiás. Disponível em: 

https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2023/03/17/mais-de-200-trabalhadores-sao-

resgatados-em-condicoes-analogas-a-escravidao-em-goias.ghtml. Acesso em 19 de mar. 

2023. 

 

https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2022/08/07/fantastico-mostra-novos-detalhes-da-historia-de-margarida-bonetti-a-mulher-da-casa-abandonada.ghtml
https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2022/08/07/fantastico-mostra-novos-detalhes-da-historia-de-margarida-bonetti-a-mulher-da-casa-abandonada.ghtml
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/19350/1/Classe%20Media%20Negra_RI.pdf
https://www.ipea.gov.br/portal/
https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2023/03/17/mais-de-200-trabalhadores-sao-resgatados-em-condicoes-analogas-a-escravidao-em-goias.ghtml
https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2023/03/17/mais-de-200-trabalhadores-sao-resgatados-em-condicoes-analogas-a-escravidao-em-goias.ghtml


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  92 

MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do Ser e a geopolítica do 

conhecimento. Modernidade, império e colonialidade. Revista Crítica de Ciências 

Sociais, n. 80, 2008, p. 71-114. 

 

MALDONALDO-TORRES, Nelson . Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al 

desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMES, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón. 

El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 

capitalismo global. Bogotá. Siglo del Hombre Editores; Universidad Central; Instituto 

de Estudios Sociales Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana; Instituto 

Pensar; 2007. 

 

MENESES, Gerson Galo Ledezma. Novos Olhares Sobre a História de Abya-Yala 

(América Latina): A Construção dos "Outros", A Colonialidade do ser e a Relação com 

a Natureza. In. Narrativas Insurgentes: decolonizando conhecimentos e 

entrelaçando mundos. Florianópolis, SC: Rocha Gráfica e Editora, 2020. 

 

MIGNOLO, Walter. Histórias Locais / Projeto Globais - Colonialidade, Saberes 

Subalternos. São Paulo: Editora Humanitas, 2003. 

 

OLIVA, Anderson. As faces de Exu: representações européias acerca da cosmologia 

dos orixás na África Ocidental. Disponível em: 

https://upis.br/biblioteca/pdf/revistas/revista_multipla/multipla18.pdf. Acesso em: 20 de 

jul. 2022. 

 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Entre América e Abya Yala – Tensões de 

Territorialidades. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/made/article/view/16231. 

Acesso em 20 de mar. 2023. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad Del Poder, Globalización y Democracia. 

Disponível em: https://www.rrojasdatabank.info/pfpc/quijan02.pdf. Acesso em 19 de 

mar. 2023. 

 

SAKAMOTO, Leonardo. Metade dos resgates de trabalho escravo doméstico ocorre 

em capitais. Disponível em: https://noticias.uol.com.br/colunas/leonardo-

sakamoto/2022/05/15/metade-dos-resgates-de-trabalho-escravo-domestico-ocorrem-em-

capitais.htm#:~:text=Metade%20das%20pessoas%20resgatadas%20do,dos%20quais%2

019%20em%20capitais.. Acesso em: 20 de jul. 2022. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Toward a New Common Sense: Law, Science and 

Politics in the Paradigmatic Transition. Nova Iorque: Routledge, 1995. p. 479-519. 

 

SILVA, Fabrício Pereira; BALTAR Paula; LOURENÇO, Beatriz. Colonialidade do 

Saber, Dependência Epistêmica e os Limites do Conceito de Democracia na América 

Latina. Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas, v.12 n.1, 2018. 

 

SOARES, Elza. A carne.Universal Music: 2002. 4 min. 

 

https://upis.br/biblioteca/pdf/revistas/revista_multipla/multipla18.pdf
https://revistas.ufpr.br/made/article/view/16231
https://www.rrojasdatabank.info/pfpc/quijan02.pdf
https://noticias.uol.com.br/colunas/leonardo-sakamoto/2022/05/15/metade-dos-resgates-de-trabalho-escravo-domestico-ocorrem-em-capitais.htm#:~:text=Metade%20das%20pessoas%20resgatadas%20do,dos%20quais%2019%20em%20capitais
https://noticias.uol.com.br/colunas/leonardo-sakamoto/2022/05/15/metade-dos-resgates-de-trabalho-escravo-domestico-ocorrem-em-capitais.htm#:~:text=Metade%20das%20pessoas%20resgatadas%20do,dos%20quais%2019%20em%20capitais
https://noticias.uol.com.br/colunas/leonardo-sakamoto/2022/05/15/metade-dos-resgates-de-trabalho-escravo-domestico-ocorrem-em-capitais.htm#:~:text=Metade%20das%20pessoas%20resgatadas%20do,dos%20quais%2019%20em%20capitais
https://noticias.uol.com.br/colunas/leonardo-sakamoto/2022/05/15/metade-dos-resgates-de-trabalho-escravo-domestico-ocorrem-em-capitais.htm#:~:text=Metade%20das%20pessoas%20resgatadas%20do,dos%20quais%2019%20em%20capitais


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 68-93, jan.-jun./2023                                                  93 

STREVA, Juliana Moreira. Colonialidade do ser e Corporalidade: o Racismo Brasileiro 

por uma Lente Descolonial. Revista Antropolítica, n. 40, Niterói, p.20-53. 2016. 

 

VENTURA, Manoel. Guedes diz que dólar alto é bom: "empregada doméstica 

estava indo para Disney, uma festa danada". Disponível em: 

https://oglobo.globo.com/economia/guedes-diz-que-dolar-alto-bom-empregada-

domestica-estava-indo-para-disney-uma-festa-danada-24245365. Acesso em: 18 de jul. 

2022. 

https://oglobo.globo.com/economia/guedes-diz-que-dolar-alto-bom-empregada-domestica-estava-indo-para-disney-uma-festa-danada-24245365
https://oglobo.globo.com/economia/guedes-diz-que-dolar-alto-bom-empregada-domestica-estava-indo-para-disney-uma-festa-danada-24245365


 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               94 

 

Religião e mecanismo vitimário: 

René Girard sob a crítica decolonial 

 

Religion and the mechanism of victimization:  

René Girard under decolonial critique 
 

Rondinele Laurindo Felipe1 

 

 

Resumo: O presente texto pretende lançar um olhar sobre a reverberação de violências 

contra as vítimas esquecidas e apagadas pela história ocidental, as quais, 

paradoxalmente, por efeito desse esquecimento, parecem mais propícias a perseguições 

e sentenciamentos vitimários. Isso porque, nos casos das vítimas periféricas, dos povos 

colonizados e escravizados, a violência aparece, em muitos aspectos, encoberta por 

camadas ideológicas de procedimento religioso ou político. Nesse cenário 

protagonizado por violências e desfechos de perseguições, não é raro encontrarmos 

fenômenos de bode expiatório. Acerca desse aspecto, tentaremos avaliar em que medida 

a leitura não sacrificial do cristianismo teria provocado violências de efeito vitimário 

contra os povos colonizados.  

 

Palavras-chave: Violência, bode expiatório, vítima, cristianismo, subalternidade.  

 

 

Abstract: The present text intends to take a look at the reverberation of violence against 

victims forgotten and erased by Western history, who, paradoxically, due to this 

forgetfulness, seem more prone to persecution and victim sentencing. This is because, in 

the cases of peripheral victims, of colonized and enslaved peoples, the violence appears, 

in many aspects, covered up by ideological layers of religious or political procedure. In 

this scenario of violence and persecution outcomes, it is not unusual to find 

scapegoating phenomena. About this aspect, we will try to evaluate to what extent the 

non-sacrificial reading of Christianity would have provoked, on the other hand, violence 

of victimizing effect against colonized peoples.  

 

Keywords: Violence, scapegoat, victim, Christianity, subalternity. 

 

 

                                                 
1 Possui bacharelado em Teologia pelo Centro de Ensino Superior de Juiz de Fora. Licenciatura e 

bacharelado em Filosofia pela Universidade Federal de Juiz de Fora. Pós-graduação em Ciência da 

Religião pela Universidade Federal de Juiz de Fora. Mestrado em Ciência da Religião pela Universidade 

Federal de Juiz de Fora. Doutorando em Ciência da Religião pela Universidade Federal de Juiz de Fora. 

Professor de Filosofia e Ensino Religioso no Estado de Minas Gerais. Membro do grupo de pesquisa 

ETER. E-mail: rondinelelfelipe@gmail.com  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               95 

 

Introdução 

O título desse ensaio é revelador do ponto de vista teórico. Isso porque 

pretendemos refletir acerca da violência vitimária sob a luz do pensamento do teórico 

franco-americano René Girard. Deste autor nos interessa apenas suas reflexões sobre a 

violência e os estereótipos vitimários. Em seguida, inserimos nesse debate alguns 

teóricos decoloniais, como Frantz Fanon e Achille Mbembe. A questão que nos 

incomoda é, sobretudo, a noção de vítima. Se, por um lado, o pensamento decolonial 

apresenta uma ideia bem precisa de quem são as vítimas, por outro, para chegar à ideia 

de mecanismo vitimário, Girard (1990) desenvolve um estudo que considera as vítimas 

como resultado da violência do desencadeamento do desejo mimético e competitivo, 

através do qual a violência alcançaria efeitos tão devastadores que uma solução deveria 

emergir com efeitos expiatórios para contenção das crises.  

O bode expiatório seria a vítima que morreria, com requintes sacrificiais, e que, 

fortuitamente, seria a responsável pela resolução dessas crises. Até aqui não parece 

absurdo pensar semelhante questão, porém as dificuldades aparecem quando Girard 

sustenta a ideia de que o cristianismo teria revelado esse mecanismo vitimário, cujos 

efeitos do bode expiatório funcionaram, até o advento de Cristo, de maneira 

inconsciente entre as primeiras comunidades. E mais, Girard (1999) defende que o 

cristianismo assumiu o lado das vítimas, defendendo e denunciando os perseguidores. 

Ora, em que consiste tais resultados preconizados pelo anúncio cristão? De acordo com 

Girard (2008), o cristianismo fez sair, pouco a pouco, a pertença que a humanidade 

mantinha com o sagrado primitivo, vitimário e violento. Essa ruptura como o sagrado, 

ao mesmo tempo, não se fez sem consequências.  

Ao revelar o segredo das religiões primitivas, o cristianismo inviabilizou os 

efeitos expiatórios desses sacrifícios. Em outras palavras, a consciência prévia dos 

efeitos do bode expiatório não faz desse fenômeno um sacrifício, mas sim um 

assassinato. Ao desmantelar esse segredo das religiões primitivas, o cristianismo 

assumiria caracteres de efeitos éticos e morais a fim de lidar com o problema da 

violência. Isso parece coerente se aceitarmos as premissas de Girard (1999), de que o 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               96 

cristianismo é a religião que denuncia o mecanismo vitimário e, consequentemente, 

assume um caráter de proteção às vítimas. Ora, é precisamente diante dessas revelações 

que tentaremos demostrar que o pensamento decolonial não parece concordar com que o 

cristianismo tenha sido responsável pela denúncia do mecanismo vitimário, nem mesmo 

ter priorizado as vítimas em detrimento dos perseguidores. Aliás, a cristandade parece 

ter cultivado um conceito bem delimitado de vítima.  

É nesse ponto que surgem as questões: quem são as vítimas de fato? Por que o 

cristianismo em sua trajetória pareceu assumir uma postura executória? Isso porque as 

vítimas de outras pertenças religiosas e outras etnias não parecem ter sido incluídas nas 

prioridades e práticas da moral e da compaixão cristã. Referimo-nos aqui às vítimas 

lembradas e protegidas pelo pensamento decolonial: os pretos e índios, por exemplo. 

Diante dessas inferências, será necessário pensar como Girard elabora a noção de 

violência e mecanismo vitimário, para, em seguida, pensarmos, prioritariamente, nas 

vítimas esquecidas, perseguidas, sentenciadas e, por assim dizer, produzidas pelo 

colonialismo. Desse modo, é importante destacar que a noção de violência vitimária 

desenvolvida por Girard servirá apenas enquanto nos permitir refletir acerca desse 

assunto sob a ótica do pensamento decolonial. 

 

1. Violência mimética e mecanismo vitimário  

A teoria mimética de René Girard (1990), refletida pelo fio condutor do desejo, 

insere um extraordinário elemento relativo ao entendimento acerca da violência 

humana. De acordo com ele, o desejo humano é mimético, ou seja, imitamos o desejo 

de um modelo que, ao desejar determinado objeto, aguçará nosso interesse pela posse 

dele. Nesse sentido, encontramo-nos presos nessa teia tecida e orientada pelo desejo 

alheio. Dessa forma, por ser assim, os desejos se convergem na mesma direção, na 

disputa pelo objeto, podendo progredir para rivalidades e violências. Tal fato pode obter 

uma escalada tão crescente que uma solução emergiria de maneira igualmente violenta. 

Surge aqui a necessidade de se encontrar um culpado, ou seja, um bode expiatório que 

carregue a culpa pelo infortúnio. O golpe fatal desferido contra esse culpado seria o 

antídoto que aplacaria a violência coletiva e virulenta dos primeiros agrupamentos 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               97 

sociais. A intuição de Girard está em mostrar que esses conflitos coletivos, aplacados 

pelos sacrifícios, possibilitaram o nascimento do sagrado.  

Nos grupos antigos, havia, portanto, a necessidade de encontrar uma solução 

pacificadora que resolvesse a crise. Nesses grupos arcaicos, essas crises eram 

apaziguadas pelos sacrifícios expiatórios. A morte dessa vítima, do culpado pelas crises, 

tinha o poder de exorcizar a violência que permeava as relações humanas, restaurando a 

ordem social. Por isso, de acordo com essa teoria, o sagrado deriva da violência humana 

e, logo, encontra-se inerentemente ligado à violência. É pela necessidade de conter a 

violência mimética, de requerer bodes expiatórios para despejar suas violências, que o 

homem evoluiu no meio social. Dessa maneira, as divindades arcaicas eram bodes 

expiatórios, perseguidos e sacrificados a fim de saciar a necessidade dos grupos 

humanos de encontrarem um culpado para suas causas. Com o sacrifício do bode 

expiatório, a paz social era restaurada e o convívio restabelecido entre os indivíduos do 

grupo. Ora, seria essa necessidade de encontrar culpados nosso fortuito destino de 

buscar na violência o alívio para os problemas coletivos? Talvez a resposta mais 

coerente seja a seguinte: se o nosso desejo é mimético e causa das rivalidades, logo, a 

violência que parece orbitar nas esferas coletivas não se isenta de violência. A violência 

é virulenta e contagiosa; a violência tende a progredir para o nível sacrificial. No 

entanto, é aqui que Girard (2008) polemiza ainda mais seu projeto mimético. Ele 

argumenta que os evangelhos denunciam a violência sacrificial e, paradoxalmente, ao 

denunciarem essa violência, acabaram por interromper o ciclo mimético, coletivo e 

sacrificial. Como Girard sustenta essa tese? Ele responde que:  

os relatos da paixão projetam sobre o impulso mimético uma luz que 

priva o mecanismo vitimário da inconsciência de que precisa para ser 

verdadeiramente unanime e para suscitar sistemas míticos-rituais. A 

difusão dos evangelhos e da Bíblia deveria assim originar, para 

começar, o desaparecimento das religiões arcaicas. É isso, 

efetivamente, que se verifica. Por todo o lado onde o cristianismo 

penetra, os sistemas míticos-rituais definham e desaparecem 

(GIRARD, 2008, p. 191). 

 

A agudeza desse autor pode ser notada na possibilidade da inserção de um novo 

elemento que poderá ser resumido da seguinte maneira: o evento Cristo, cujo caráter 

denunciativo e revelador dos evangelhos testificam o quão essa divindade poderá ser 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               98 

complacente e avessa ao sacrifício. Nos evangelhos, a lógica das religiões primitivas é 

invertida. No mito primitivo, a vítima é condenada, sacrificada e se torna sagrada, ao 

passo que, nos evangelhos, o sagrado, o inocente, é sacrificado. Ora, se o sagrado é 

sacrificado, o sacrifício é injusto, pois a vítima que está sendo sacrificada é 

consequência da crise mimética e, portanto, da violência humana. Entretanto, isso ainda 

não responde ao fato de ainda buscarmos bodes expiatórios para nossas crises de 

violência coletivas. 

Não parece exagerado imaginar que as consequências dessas afirmações são 

polêmicas. Isso porque a violência sacrificial, como aquele fortuito resultado das 

religiões primevas, liga-se ao fato desse mecanismo persecutório, fazedor de vítimas, 

ser revelado e denunciado pelos evangelhos, que, aliás, assume de forma significativa, 

segundo Girard (1999), a defesa das vítimas. Se assim o for, o que dizer das vítimas 

perseguidas pela cristandade? E das incontáveis vítimas da escravatura e das ocupações 

coloniais violentas? Essas questões nos guiarão no decorrer deste texto, no sentido de 

pensarmos em que medida o advento da cristandade justificou e legitimou, por assim 

dizer, as perseguições inconscientes das sociedades primitivas.  

Dito isto, tentaremos perceber o quanto a leitura decolonial denota não apenas 

apontar que o mecanismo vitimário ainda parece mostrar seus efeitos persecutórios, mas 

também nos dará a possibilidade de refletir acerca desse mecanismo vitimário, que 

parece encontrar estereótipos persecutórios não somente nas minorias excluídas do 

convívio social, como também, muito além disso, nas culturas diferentes, nas etnias 

diversas, naquelas do terceiro mundo, sobretudo naqueles casos em que a cor da pele 

define a condição de milhares de seres humanos, subalternizados e perseguidos pela 

autoritária e implacável hegemonia cristã colonial. 

 

2. As vítimas da cristandade colonial  

Na obra Políticas da inimizade o filosofo camaronês Achille Mbembe fala da 

reciprocidade da violência, de sua função libertadora e fundadora, análoga ao 

phármakon de Platão, como remédio que cura, mas que também mata. O efeito 

dicotômico da violência parece representar sua origem mais própria. Convém dizer que 

Mbembe ressalta que a decolonização não acontece sem a força ativa e primitiva da 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               99 

violência. Ele cita o pensador Frantz Fanon, com a seguinte colocação: “No trabalho de 

Fanon, a descolonização radical é vista da perspectiva de um movimento e de um 

trabalho violento. Trabalho esse que tem por objetivo se abrir para o princípio da vida; 

tornar possível a criação de um novo” (MBEMBE, 2020b, p. 212). 

Já vimos que, de acordo com Girard (1990), a violência primitiva teve um 

caráter expiatório, fundador, de abertura ao novo. Ao mesmo tempo, parece coerente 

pensar que, com advento cristão, a violência não se revelou fundadora (do ponto de 

vista primitivo), pois perdeu seu caráter inconsciente. Isso quer dizer, de acordo com a 

teoria mimética, que as perseguições não são mais legítimas, os bodes expiatórios não 

são culpados dos crimes horrendos. Semelhante hipótese revela, além disso, que o 

cristianismo não parece ter sido capaz de promover menos violências e vítimas que as 

religiões fundadoras. As dificuldades residem precisamente nessa hipótese girardiana 

que considera o cristianismo como religião antissacrificial ou espaço prioritário da 

dissolução da violência vitimária. Vejamos como o autor define essa questão: “De um 

país para o outro, as perspicácias locais são diferentes, mas não conseguem dissimular a 

origem verdadeira da nossa preocupação moderna com as vítimas, muito evidentemente 

cristã” (GIRARD, 1999, p. 201). Isso nos mostra um pouco exagerado se pensarmos em 

termos de globalização da técnica e das ciências que parecem propagar as desigualdades 

(violências) no mesmo ritmo da dinamicidade do conhecimento e das tecnologias. 

Parece que, da mesma forma que o mundo se torna globalizado em termos de 

conhecimento, popularizam-se as desigualdades, a incitação e a polarização da 

violência, sobretudo através das tendências externas das redes sociais2, as quais, aliás, 

propagam o desejo mimético e competitivo em uma velocidade devastadora. Exemplo 

disso são os consumidores cada vez mais necessitados em postar nas redes sociais suas 

vidas e realizações como forma, mesmo que inconsciente, de competição e de 

demonstração de suas vidas realizadas e plenas. Na lógica dos virtuais e das 

visualizações, valemos o que postamos. O que se demonstra espantoso é que, sem notar, 

                                                 
2 Para saber mais é importante conferir o citado texto de Débora Machado: A modulação de 

comportamento nas plataformas de mídias sociais. 2018. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/profile/Debora-Machado-

11/publication/333881847_A_modulacao_de_comportamento_nas_plataformas_de_midias_sociais/links/

5d110283a6fdcc. Acesso em: 27 jul. 2023. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               100 

atraímos os holofotes do desejo mimético e competitivo. Tal comportamento parece 

incitar ainda mais a violência. Em um mundo em que produzimos os objetos do desejo 

em escala industrial e acumulativa, não parece coerente que uma considerável parcela 

da população mundial se encontra congelada no tempo, apagada do mercado 

competitivo em que impera a lógica do consumo. Como não denominar essa grande 

parcela de subalternos de vítimas de um sistema que parece não escapar desse ciclo 

violento do mecanismo vitimário, em que a exclusão se assemelha à lógica do bode 

expiatório em que muitos devem perecer em decorrência de outros? 

Isso é tão paradoxal que a violência aparece em nossos dias com resquícios de 

efeitos vitimários. A violência legitimada pelo estado de direito, por exemplo, não 

parece fugir da lógica persecutória e sacrificial das sociedades primitivas. Isso porque é 

o Estado que intervém nas sentenças e resoluções de caráter condenatórios. E como se 

dá tal intervenção? Não seria por imposições de penas de ordem violenta? Mbembe 

(2020b) lembra que as máquinas de guerras, em virtude de uma dominação global, pelo 

imperialismo dos direitos dos povos dominadores, fizeram vítimas em escala planetária, 

aperfeiçoando ainda mais as formas de matar e produzir vítimas. Nessa ocasião, 

Mbembe faz a seguinte pergunta: “o que dizer das violências que nada fundam, sobre as 

quais nada se pode fundar e cuja única função é instituir a desordem, o caos e a 

perdição?” (MBEMBE, 2020b, p. 112). O autor acrescenta que as guerras e violências, 

por assim dizer, autorizadas, legitimadas e potencializadas pelas máquinas de morte e 

extermínio em massa, apontam para questões polêmicas de massacres sem precedentes. 

Ora, esse tipo de violência não tem função alguma, a não ser a destruição e desordem. A 

razão pela qual o filósofo camaronês levanta tais questão é a sua declarada crítica contra 

a cultura de segregação do imperialismo, do colonialismo e do ocidente cristão, que 

esqueceu quem são as vítimas da exclusão total do capitalismo segregacional e injusto. 

A lógica que rege essa divisão de classes e de preconceitos étnicos e raciais encontra 

correspondentes nas perseguições estereotipadas, em que a cor da pele ou a condição de 

fronteira daqueles excluídos pela cultura colonial dominante parece conferir 

legitimidade para tamanha barbárie.  

Basta lembrar a infeliz constatação de que, nas páginas da história colonialista, 

milhões e milhões de escravos, negros, indígenas, subalternos em geral, foram 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               101 

sentenciados à morte, de todas as maneiras, uma atrocidade de causar espanto, ao menos 

para aqueles que parecem sentir na carne a violência gratuita por carregarem na cor da 

pele o terrível destino da alienação de suas próprias vidas e culturas. O pior é que as 

sentenças foram dadas, por assim dizer, hereditariamente. Antes mesmo de nascer, os 

pretos e escravos tiveram seus destinos alienados, foram condenados, sem direito de 

escolha, a uma estirpe inferior, sem lugar, sem história, foram sentenciados à morte 

desde o início da vida. Uma vida que é pouco vivida e em grande medida sofrida, 

afundada numa lúgubre e contraditória inexistência. Isso é tão alarmante que muitos 

foram os que passaram pela existência sem terem existido. Afinal, sobreviver nessas 

condições é acercar-se mais de morte do que de vida. Isso porque o deserto e a 

invisibilidade em que muitos subalternos foram condenados fazem da morte a única 

causa da vida. 

 

3. Estereótipo vitimário e legitimação da violência  

Poderá repercutir de certa forma polêmica, mas se pensarmos nos estereótipos 

vitimários e na legitimação da violência como constitutiva da noção cristã-colonial que 

impôs as condições de trabalho forçado subjacente à religião, talvez Deus seja o “fator” 

que permitiu a transformação da violência em força, em trabalho, em mão de obra 

escrava, cujas mãos estendidas na posse de arados e enxadas fizeram da terra a extensão 

de suas vidas, pois, afinal, são humanos-húmus-terra. A noção de trabalho vinculado à 

terra é marcadamente religiosa, cristã, colonial. A própria ideia de liturgia presente no 

rito cristão significa trabalho, cuja importância etimológica remonta a trabalhos e 

práticas litúrgicas no templo. Ora, mas quem são os homens que de fato trabalharam na 

terra? Na prática do trabalho escravo, Deus não parece interferir com alguma ação 

gloriosa em favor do povo, embora a significação do termo liturgia nos remeta ao 

serviço divino. Serviço que já nas primeiras páginas do livro bíblico de Gênesis (Gn. 4, 

1-7) aparece definido por classe. O pastor Abel era o símbolo da bondade e fidelidade, 

ao passo que Caim era amaldiçoado pelo trabalho (trabalho escravo). Não seria a terra, 

enquanto provimento do sustento humano, um símbolo da ação divina? Isso explicaria 

as imposições em virtude da exploração da terra com provimento e dom de Deus. Ao 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               102 

menos isso parece justificar as lutas por terra, por conquistas, territórios etc. Nossa 

herança escravocrata tem origens longínquas.  

Não é desconhecido que a história humana foi conduzida por conquistas e 

perseguições violentas. Isso porque os impérios assírios, babilônicos, os Macabeus etc, 

expressavam seus interesses justificando suas conquistas e invasões em nome das 

divindades. Não apenas isso, mas a perseguição e a escravatura faziam-se no 

cumprimento dessas conquistas. Será que o fator “Deus” teria sido o motivo dessas 

perseguições e imposições ao longo da história? Como aponta o historiador Riolando 

Azzi (1987)3 , na obra A cristandade colonial: mito e ideologia, a tese mais difundida 

no período colonial para justificar a escravatura era a de que os negros descendiam de 

Caim, por isso carregavam a maldição de terem que trabalhar na terra. Aliás, justificava-

se tamanha atrocidade em nome do “fator” Deus. Segundo o texto bíblico (Gn, 4-15), 

Deus, quando amaldiçoa Caim, coloca uma mancha na sua pele. No período colonial, 

essa marca representava a negritude da pele. Dessa maneira, os negros eram 

considerados como a raça maldita de Caim. 

Não obstante, ao mesmo tempo, estereotipados pela cor da pele, os escravos e os 

exilados, sentenciados pelos perseguidores, tinham um sonho concreto de possuir terras 

e cultivá-las. Seus sonhos não consistiam apenas em libertar os seus corpos, marcados 

pela violência colonial, mas também em poder sobreviver com dignidade. Como aponta 

Fanon: “o povo colonizado, o valor mais essencial, por ser mais concreto, é 

primordialmente a terra: a terra que deve assegurar o pão e, bem entendido, a dignidade 

da pessoa humana” (FANON, 1965, p. 35). A despeito da obrigatoriedade do cultivo, do 

incessante trabalho escravo na terra, que consumiu e ainda consome muitas vidas, a 

terra, como provimento do sustento e manutenção da vida, parece representar o que há 

de mais simbólico e aprazível de esperar. Ao mesmo tempo, as violências são 

justificadas em nome dela. É em virtude da posse, das tomadas de terras, dessa 

conquista concreta e legitimada que muitas guerras são justificadas. Nas guerras, a 

fronteira parece definir quem são as vítimas e quem são os perseguidores. Quem morre 

                                                 
3 Na citada obra o autor desenvolve o conceito de colonialidade no contexto da cristandade colonial 

brasileira. AZZI, Riolando. A cristandade colonial: mito e ideologia. Petrópolis: Vozes, 1987. 
 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               103 

do outro lado da fronteira é o inimigo; é o outro que merece morrer. Aqui é interessante 

notar o quanto essa questão geográfica, fronteiriça, define quem deve viver e quem deve 

morrer. Mas e quando as fronteiras não conferem lugar ou direito posse? É o caso dos 

escravos, dos subalternos, que buscam na posse a garantia dos seus direitos de 

indivíduos. Todavia, o Estado opera na lógica colonial, na democracia segregaria e 

exclusivista, em que o colonizador e mantenedor do Estado tem seus direitos garantidos, 

inclusive de escravizar. Razão disso é a autoridade conferida ao Estado como garantidor 

dos direitos de posse. Aqui, Mbembe (2020b) tem muito a contribuir quando ressalta 

que o Estado assume um caráter público com o propósito de conferir direitos e poderes 

aos “cidadãos” (de controlar os subalternos), direitos para alguns de escravizar em 

virtude do bem comum. Obviamente, a expressão “bem comum4” carrega um 

pressuposto segregacional, exclusivista.  

A brutalidade da violência física nas guerras foi completada por uma outra 

espécie de violência, legitimada, autorizada pelo Estado. De acordo com Mbembe 

(2020b), a violência dos corpos foi substituída pela força das formas. Quer dizer que o 

Estado controla a violência com outra violência. Isso se confirma das seguintes 

maneiras: a ideia de que a democracia oferece solução para a violência não convence 

Mbembe. Ele fala de violência política disfarçada de democracia ou de bem comum; 

democracia de escravos, como no exemplo dos Estado Unidos e do Brasil. Por falar no 

Brasil, como pensar uma solução para o problema dessa violência subjacente ao sistema 

democrático brasileiro? E mais, o mito da cristandade continua operando certas formas 

de violências contra os negros no Brasil atual. 

O curioso é que, no Brasil atual, essa atribuição ao patriotismo, cuja importância 

se justifica nas palavras dos homens de bem e dos defensores da bandeira, são 

justamente as expressões: amor, honra e pátria, que, aliás, são proferidas em nome de 

Deus e da nação, em vista de uma sociedade melhor (para alguns), pelo bem da família5. 

                                                 
4
 Usamos a expressão “bem comum” no sentido mais genérico da palavra. Para saber mais a respeito 

recomendamos o livro: Comum: Ensaio sobre a revolução no século XXI dos autores Pierre Dardot e 

Christian Laval. Pierre Dardot e Christian Laval. Comum - Ensaios sobre a revolução no século XXI. São 

Paulo: Boitempo, 2017. 
5 Usamos aqui as expressões: Deus, pátria e família num sentido contextualizado de um Brasil, cuja 

política do governo Bolsonaro fez acender os terríveis momentos em que tais expressões foram usadas, 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               104 

Não obstante, a contradição em que gozam tais virtudes faz causar assombro até nos 

humanos mais frios e pouco afetivos. Ora, que virtudes cristãs são essas? Em nome do 

amor matam, em nome de Deus odeiam, em nome da nação escravizam, praticam 

racismos e todos os tipos de injustiças contra os semelhantes e o mundo. O que é mais 

assustador é que, em nossa política atual, esse contrassenso é admitido. Quer dizer que 

podemos ser cristãos, tementes a Deus, e odiar os nossos semelhantes, pois, nessa falta 

de coerência e de lógica, rege a lógica da total inversão, do disparate daquilo que se 

entende por moral e humanidade cristã; dos que seguem a Cristo, mas disparam todos os 

tipos de violências contra o preto, o homossexual, os não cristãos etc. Isso é tão terrível 

que, em alguns casos, os próprios atingidos por essas violências não percebem que são 

vítimas, são alienados, diria Marx6. O processo de alienação tem uma consistência que 

parece atingir instâncias intelectuais e psicológicas, isso é transferido para a realidade 

dos sujeitos que tomam com naturalidade aquilo que foi implantado pelos colonos de 

forma impositiva, por meio do medo, da violência e, sobretudo, da religião. Como 

buscar libertação, uma vez que essa desumanização se tornou a própria identidade do 

sujeito? Talvez foi por isso que Fanon (1965) identificou que a violência estaria atrelada 

ao processo de ruptura, de descolonização dos sujeitos.  

 

4. Os condenados sem história 

Na esteira de Hegel, Achille Mbembe (2017) parece conceber a história como 

uma sequência de fatos paradoxais. Isso porque não parece ser presumível a ideia de 

uma história linear, cujos fatos parecem ocorrer em sequências naturais. Se assim o 

fosse, estaríamos admitindo que as diferenças de classes e de raças definiriam o lugar de 

cada um neste mundo e que, portanto, a escravatura, as perseguições, as explorações, as 

tomadas de terras e as guerras seriam consequências naturais e justificáveis dentro desse 

quadro sociocultural. O paradoxo histórico faz de uma parte do mundo o epicentro 

                                                                                                                                               
naturalizando muitas formas de violências, como por exemplo nas diversas formas de fascismos 

registrados nas páginas da história.  
6
 É importante esclarecer aqui que a citação do conceito de alienação de Karl Marx se configura no 

sentido de estar alheio ou indiferente, ou mesmo como mascaramento da realidade. Esse conceito é 

explorado por Marx na obra: A ideologia alemã. Para saber mais indicamos a obra: O que é ideologia? de 

Marilena Chauí. CHAUÍ, Marilena. O que é ideologia? São Paulo: Brasiliense, 2008. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               105 

gravitacional do resto da humanidade. O presumível epicentro do universo, a, por assim 

dizer, hegemônica epstemologia ocidental em que o mundo parece conectado e 

subordinado, criou um abismo de desigualdades com vantagens extraordinárias para o 

colonizador e nenhum direito ou garantia de vida para o colono-subalterno. Há 

ressonâncias de um pensamento eurocêntrico que anuncia o fim da história, de uma era 

pós-moderna em que a história teve seu fim7. Ora, se estamos vivendo no fim da 

história, como incluir a ampla parcela dos subalternos que não tiveram história? Para 

uma grande parte da humanidade, o fim do mundo já aconteceu, esses não tiveram 

história, não entraram na estatística da existência. São fantasmas, sem narrativas, sem 

futuro, perdidos no tempo e no espaço. São condenados a não terem histórias. Aliás, 

essas vítimas são quase esquecidas pelos livros e enciclopédias, pelos documentos e 

museus mundo afora.  

Se pudermos conceber uma imagem desse cenário horrendo, veremos que as 

senzalas, ainda preservadas em algumas partes do mundo, não são nada parecidas com 

os magníficos museus, os quais exaltam as glórias e conquistas dos colonizadores. A 

aparência das senzalas nos remete a ambientes lúgubres, frios, com pouca luminosidade, 

onde não existia qualquer forma de higiene ou o mínimo dignidade para que se 

mantivesse a vida. Constatamos, portanto, que os reflexos dessas atrocidades são 

visíveis e também sentidos, mesmo nos dias atuais. Como isso ocorre? Podemos 

responder usando o conceito, empregado por Achille Mbembe (2017), de 

“nanorracismo”8, que é, em linhas gerais, uma forma de banalizar o racismo, torná-lo 

corriqueiro. Isso seria, analogamente, aquilo que entendemos hoje por racismo 

estrutural. Ora, não precisamos investigar muito para percebermos que o racismo se 

encontra dissimulado em muitas esferas sociais, orientando as relações econômicas, 

                                                 
7 A respeito dessa noção, (fim da história) deixamos registrado que não entraremos em detalhes, visto que 

desvia da ideia geral desse texto. Podemos, portanto, ressaltar que essa hipótese foi principiada pelo 

cientista político americano Francis Fukuyama. Ele publicou um artigo com o título: O fim da história? 

Trazendo em discussão a hipótese do fim da história. Consulte: Fukuyama, F. 1990. ¿El fin de la 

historia?. Providencia Santiago de Chile, Revista de Estudos Públicos, n. 37, 1990. 
8
 Aqui, o conceito de nanorracismo expressa uma triste realidade, inclusive no Brasil, que coloca o negro 

na condição de objeto, de mercadoria. Nesse sentido, o nanorracismo representa a sinistra realidade de 

muitos subalternos que foram e ainda são esvaziados de suas condições de indivíduos.  



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               106 

culturais e políticas. Mbembe (2017) não deixa de perceber os efeitos desse fenômeno 

na consciência dos negros.  

O nanorracismo provoca efeitos terríveis e irreparáveis na existência dos 

subalternos, condenados a morrerem em vida. Ainda em Mbembe, poder-se-á notar que 

a leitura às avessas da história do SER9, revela que na interpretação desse autor os 

subalternos aparecem deduzidos à posição de não SER. Embora alguns filósofos 

idealizem o Ocidente como lugar da realização do SER, os pretos não entraram nesse 

projeto hegemônico de cumprimento do humano. Essa classificação padronizada e 

universalizada do SER reduziu os subalternos ao modo de não SER. Nas palavras de 

Mbembe (2017, p.103): “o universal é, aqui, o nome da violência dos vencedores [...]”. 

Quando generalizamos e banalizamos a violência, é menos terrível instrumentalizá-la. 

Parece ser essa a lógica da guerra, em que os fins costumam justificar os meios. E mais, 

é preciso desumanizar o outro para que a violência seja conduzida sem 

arrependimentos. Se não reconhecemos o outro como semelhante, o ódio é justificado, a 

violência é conduzida e legalizada. Como ressalta Mbembe (2017, p.111): 

“desfiguramos o outro para depois violentá-los”. Isso parece conferir legitimidade à 

violência. A força expressiva do soberano tem sua maior potência de violência quando o 

soberano mata. Para cumprir tamanha crueldade, é preciso desumanizar, inferiorizar o 

outro. Isso porque o poder do colonizador sobre o outro reside, em grande parte, na 

corajosa ação de violar o interdito de morte. Quem mata domina, aquele que consegue 

exercer tal atrocidade é temido.  

Diante dessas constatações, poder-se-á argumentar qual seria o mecanismo de 

alienação capaz de estabelecer essa hierarquia de morte? Seria em virtude dos direitos 

divinos outorgados às autoridades, como os padres, bispos, donos de terras e de 

escravos? O texto de Mbembe (2017) não deixa de relatar esse fator ideológico que 

configura o poder do colonizador sobre os colonos. Aqui entra também a noção de 

Estado ou a terra como proveniente da ação divina. Esse detalhe não deve passar 

despercebido. Parece ser essa prerrogativa que confere valor simbólico e ulterior ao 

                                                 
9
 Devemos esclarecer que o conceito de SER tratado aqui reflete apenas o que Achille Mbembe descreve 

na obra Políticas da inimizade. Desse modo, não discutiremos outras noções e interpretações acerca do 

conceito. 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               107 

mundo imanente. Como vimos anteriormente, se Deus é o provedor da terra, ao mesmo 

tempo conferiu autoridade ao colonizador para instrumentalizá-la, bem como poder para 

dominar os escravos. Isso se confirma nas críticas de Mbembe (2017) quando ressalta 

que o Estado é soberano por arrogar esse direito divino. Isso quer dizer que a violência e 

a soberania, entendidas aqui em uma relação de sinonímia, reclamam um direito divino. 

Imbuídos dessa autoridade celeste, os senhores de terras legitimavam suas soberanias. A 

terra se tornou um objeto de benção, com uma mística de provimento divinal, embora os 

desfrutes econômicos e substanciais fossem uma dádiva conferida apenas aos senhores 

colonizadores.  

 

5. Direito divino, direito de posse; direito de morte  

Exemplo do que vimos acima se mostrou no Brasil recém-explorado pelos 

portugueses. Por volta de 1500, o direito divino dos senhores exploradores da terra não 

se fez sem cumprir o ritual de posse e soberania, na medida em que estabeleceram como 

sinal divino a cruz, sacramentando o ainda não denominado lugar, cuja nomeação que 

viria mais tarde refletiria esse ideal de poder e exploração do trabalho escravo. Afinal, o 

pau-brasil, etimologia da nomenclatura Brasil, apenas reforça a posse divinal desse 

lugar atrelado ao trabalho de exploração econômica e escravista. A coroa portuguesa 

reivindicava o direito dessa nova terra quando celebrou a primeira missa, fincando a 

cruz como sinal da fundação e posse, outorgada pelo próprio Deus. A nova terra foi 

abençoada e fundada como pertença sagrada, a cruz sancionaria que a Ilha de Vera Cruz 

ou Terra de Santa Cruz tinha a benção e a autorização divinas para ser explorada 

comercialmente. No valor racional do comércio, tudo pode ser objetificado e rebaixado 

a números e lucros, inclusive os escravos. Se a alcunha divina fundou essa terra, não 

haveria mais motivos para o nome sagrado. Não parece exagerado compreender que o 

nome Brasil revela nas entrelinhas a prática de trabalho e de exploração de mão de obra 

escrava. Isso ainda não revela todos os problemas e mazelas que a exploração e a 

escravatura deixaram na consciência de muitos subalternos. Ora, como explicar a 

estranha coragem dos muitos escravizados e condenados ao suplício de fazerem seus 

corpos verdadeiras máquinas de guerra? Razão disso, como diz aproximadamente 

Mbembe (2017), é que a morte e a liberdade se encontram indissociáveis no lúgubre 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               108 

destino dos escravos. Aliás, o autossacrifício é uma espécie de libertação, de expiação 

da culpa, de escape da miséria, da aniquilação de suas vidas reduzidas à morte que os 

acerca por todos os lados. Nessa linha, como pensar o modo de habitar o mundo na 

perspectiva decolonial? Para os subalternos, conviver com a não pertença, com a não 

inclusão que gera miséria e extermínio, na lógica do não SER, não lhes resta muita 

coisa, senão caminhar para a morte. Não há justificativa plausível, mas a forma com que 

muitos subalternos banalizam a morte, às vezes sem qualquer medo ou angústia diante 

desse fato, revela o pouco valor com que suas vidas foram tratadas.  

Todavia, o autossacrifício parece ser uma saída possível para suas vidas de 

eternos sofrimentos, embora seja um destino provocado pela exploração colonial. 

Mbembe (2017) acrescenta que o auto sacrifício não assume um caráter expiatório, pois 

não há possibilidade de substituição. O sacrifício de si parece ser mais uma forma de 

alienação dos corpos e de consciência dos escravos; eles, de fato, sentem-se culpados 

pela desgraça de suas vidas, eles pensam que existe uma provisão divina que explicaria 

a desgraça de seus destinos.  

Quando se assume a culpa, não há necessidade de bodes expiatórios. Assumir a 

culpa, ter consciência desse fato, como ressalta Girard (2004), é interromper o 

mecanismo do bode expiatório. Sendo assim, o que resta é sentir-se culpado. Quando os 

negros assumiam a culpa, ao mesmo tempo alimentavam o ciclo da alienação causada 

pelo colonialismo. Conquanto, quando as vítimas assumem a culpa, os algozes 

permanecem escondidos, isentos de culpabilidade e, portanto, livres dos efeitos 

expiatórios da violência, porém ainda escravos da violência de suas verdades. Afinal, 

“admitir que viver é sempre viver exposto, inclusive à morte, é ponto de partida de 

qualquer elaboração ética, cujo ponto de partida é, em última análise, a humanidade” 

(MBEMBE, 2017, p. 232). Se houvesse essa consciência ética em nosso sistema atual, 

do reconhecimento do outro como semelhante, poderíamos evitar muitas formas de 

violência ao intuir que, em termos girardianos (GIRARD, 2008), a violência é sempre 

recíproca, ela se volta para quem a desferiu primeiro golpe. Com efeito, os olhos do 

outro refletem a violência sofrida, não obstante são os olhos do outro, o “gesto”, como 

diz Mbembe (2017, p. 233), que poderá nos transmitir o cuidado, a empatia que se dá na 

relação recíproca, mimética, com o semelhante. Poderíamos concluir, como descreveu 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               109 

Mbembe (2017, p.231), que “é através dos olhos do outro que o Eu encontra sempre o 

seu próprio desejo, embora de forma invertida.”.  

Por fim, se o olhar do outro nos define, se somos definidos por um olhar alheio, 

os estereótipos vitimários, apontados por Girard, parecem intensificar a perseguição 

como atrativo para os perseguidores, arrebatados pelo desejo coletivo; portanto, os 

portadores dessas marcas vitimárias ocupam os extremos dos olhares persecutórios, não 

importando a cor da pele, a etnia, ou a quão abastada ou miserável seja a vítima. Os 

extremos, segundo Girard (2004), atraem os olhos dos perseguidores: seja rei ou súdito, 

forte ou fraco, basta divergir da maioria, será o suficiente para aguçar o desejo 

persecutório. Isso parece confirmar nossa suspeita de que a concepção de vítima 

pensada por Girard deve muito ao que o pensamento decolonial mostra e denuncia, sob 

muitos aspectos, que as vítimas desassistidas e esquecidas pela história colonial são, 

marcadamente, estereotipadas pela cor da pele, pela etnia ou pela condição de 

subalternidade imposta aos, assim denominados, não humanos e selvagens do terceiro 

mundo. Nesse caso, só há uma extremidade: a extremidade de baixo, a extrema pobreza, 

a extremidade do subalterno, do preto, do índio, da população LGBT etc. São os 

condenados pela extrema ignorância, extrema violência e autoridade dos colonos, 

patriarcas, cristãos; “homens de bem”. 

 

Considerações finais  

Após essa breve reflexão, queremos assinalar que não tivemos a pretensão de 

concluir ou buscar alguma solução para o problema das violências. Nossa intenção foi 

apenas a de apontar caminhos, talvez oportunos e urgentes, na tentativa de amenizar o 

terrível e assombroso crescente de violências. É de causar espanto o quanto a 

propagação da violência parece andar no mesmo ritmo do progresso, da era online, em 

que o aceleramento do conhecimento científico e a propagação da informação pelos 

meios virtuais circulam na mesma velocidade que a propagação de fake news, de 

intolerância religiosa, racismos e preconceitos contra as minorias. 

No que refere ao racismo, na mesma medida em que existe um esforço para 

combater esse tipo de crime, há, por outro lado, um crescimento exponencial de 

sabotagens, injúrias e perseguições raciais que fazem propagar mimeticamente 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               110 

conteúdos odiosos e preconceituosos contra a cor da pele ou etnia. Arriscamos afirmar 

que as mídias digitais também agem como multiplicadores miméticos das violências e 

perseguições vitimárias. Quando um caso de racismo ou preconceito é divulgado pelas 

mídias, outros casos parecidos parecem surgir de forma ascendente, tal como no mito da 

Hidra de Lerna, na qual cresciam duas cabeças no lugar de cada uma decepada. Afinal, 

Girard (1990) parece ter razão quando defende que a violência é mimética, ela duplica, 

análoga ao nascimento de gêmeos nas sociedades primevas. Para usar uma metáfora 

didaticamente exemplar, pode-se dizer que a violência se propaga como o fogo na 

floresta. A maneira de conter essas chamas fumegantes não é, obviamente, alimentar o 

fogo e dar o combustível de que ele precisa, mas o contrário, devemos oferecer uma 

solução pacífica, como a água, que traz a vida e sacia essa sede a fim de sossegar os 

ânimos abrasadores da violência mimética. Por fim, se o objetivo desse ensaio consistiu 

em apontar os limites da leitura não sacrificial do cristianismo, proposta por Girard, ao 

confrontarmos com o pensamento decolonial notamos que ao menos a cristandade teria 

provocado violências de efeito vitimário contra os povos colonizados, sobretudo na 

América Latina, em que a revelação desse mecanismo, talvez, para sustentar a 

hegemonia e a singularidade cristã não se cumpriu sem fazer novos bodes expiatórios. 

 

Referências bibliográficas 

AZZI, Riolando. A cristandade colonial: mito e ideologia. Petrópolis: Vozes, 1987. 

 

BÍBLIA DE JERUZALÉM. São Paulo: Paulus, 2002.  
 

CHAUÍ, Marilena. O que é ideologia? São Paulo: Brasiliense, 2008. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Lisboa: Editora Ulisseia, 1965. 
 

FUKUYAMA, F. 1990. ¿El fin de la historia?. Providencia Santiago de Chile, Revista de 

Estudos Públicos, n. 37, 1990.  

 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Paz e Terra, 1990. 

 

GIRARD, René. O bode expiatório. São Paulo: Paulus, 2004. 

 



 

 

 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 94-111, jan.-jun./2023                                               111 

GIRARD, René. Eu via Satanás cair do céu como um raio. Lisboa: Instituto Piaget, 

1999. 

 

GIRARD, René. Coisas ocultas desde a fundação do mundo. São Paulo: Paz e Terra, 

2008. 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Paz e Terra, 1990. 

 

MACHADO, Débora. A modulação de comportamento nas plataformas de mídias sociais. 

disponível em: https://www.researchgate.net/profile/Debora-Machado-

11/publication/333881847_A_modulacao_de_comportamento_nas_plataformas_de_midias_soc

iais/links/5d110283a6fdcc. 2018. Acesso em: 27 jul. 2023. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: M-1 edições, 2020a. 

 

MBEMBE, Achille. Política da inimizade. São Paulo: M-1 edições, 2020b. 

 

MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Lisboa: Antígona, 2017. 

 

PIERRE Dardot e CHRISTIAN Laval. Comum - Ensaios sobre a revolução no século 

XXI. São Paulo: Boitempo, 2017.



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             112 

 

Axé do meu axé: uma perspectiva freiriana sobre o papel do 

candomblé em uma educação libertadora 
 

Axé of my axé: a freirean perspective on the role of candomblé in a 

liberating education 
 

 

Alan Paulo Maurano Savedra1 

Priscilla Portella Pereira Danille2 

 

 

Resumo: O presente trabalho tem por objetivo geral compreender o papel do 

Candomblé em uma educação libertadora. Para tanto, tomando como base teórica o 

escrito “O Papel Educativo das Igrejas na América Latina” de Paulo Freire, é traçada 

uma relação de ferramentas que uma religião possui nesse processo de libertação através 

da educação. Esta pesquisa será aplicada em um Barracão de Candomblé localizado em 

uma cidade no interior do Estado do Rio de Janeiro. Mediante um estudo observacional 

participativo, busca-se depreender as dinâmicas da transmissão de ensinamentos dentro 

do Candomblé e também o comportamento de seus participantes na construção de 

saberes, além da forma como concebem a transcendência e sua relação com o mundo, 

bem como o seu papel nesta relação. Ao final do estudo, o papel presente e seu “inédito 

viável” do Candomblé em uma educação libertadora são analisados através dos dados 

obtidos.     
 

Palavras-chave: Educação Libertadora. Paulo Freire. Candomblé.  

 
 

Abstract: The present work has the general objective of understanding the role of 

Candomblé in a liberating education. For that, taking as theoretical basis Paulo Freire's 

writing “The Educational Role of Churches in Latin America”, a list of tools that a 

religion has in this process of liberation through education is outlined. This research 

will be applied in a religious temple of Candomblé located in a city in the country of the 

                                                 
1Doutorando em Sociologia no Programa de Pós-Graduação em Sociologia do Instituto de Estudos 

Sociais e Políticos da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (PPGS-IESP-UERJ), mestre em Teoria e 

Filosofia do Direito pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro (PPGD-UERJ), pesquisador do Núcleo de Pesquisas em Direito e Ciências Sociais (DECISO) do 

IESP-UERJ, pós-graduado em Gestão Jurídica e Processo Civil pelo Instituto Brasileiro de Mercados e 

Capitais (IBMEC) e graduado em Direito pela Universidade Estácio de Sá (UNESA). Advogado, 

professor convidado na Universidade Castelo Branco (UCB), na Universidade de Vassouras 

(UNIVASSOURAS) e do Curso de Direito de Trânsito na Prática no Instituto Abreu Bindé (IAB), 

articulista e palestrante. E-mail: alansavedra@iesp.uejr.br 
2Mestranda em Direito Penal pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), pós-graduada em 

Processo Civil e Gestão Jurídica pelo IBMEC (Instituto Brasileiro de Mercado e Capitais) e em Direito 

Público e Privado pela FESUDEPERJ (Fundação Escola da Defensoria Pública do Estado do Rio de 

Janeiro), bacharel em Direito pela Universidade Estácio de Sá (UNESA), advogada e Assessora 

Parlamentar na Câmara de Vereadores Municipal de Maricá, Membra de Conselho Comunitário de 

Segurança Pública de Maricá (CCS). E-mail priscilladanille.adv@gmail.com 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             113 

 

State of Rio de Janeiro. Through a participatory observational study, we seek to 

understand the dynamics of the transmission of teachings within religious temple and 

also the behavior of its participants in the construction of knowledge, in addition to the 

way they conceive transcendence and their relationship with the world, as well as their 

role in this relationship. At the end of the study, the present role and its “viable 

unpublished” of Candomblé in a liberating education are analyzed through the obtained 

data. 
 

Keywords: Liberating Education. Paulo Freire. Candomblé. 

 

 

Introdução  

O Candomblé é uma religião brasileira de matriz africana. Independentemente 

de suas ramificações, sejam elas divididas por águas3 ou nações4, uma dinâmica própria 

de transmissão e construção de conhecimentos é repartida entre seus adeptos. O 

Candomblé é um espaço de educação.   

Estimar o número de candomblecista jamais foi uma tarefa fácil, desde os 

tempos da “rádio patrulha”5, poucos são os dados oficiais que buscaram quantificar tal 

informação. No Censo 20106, por exemplo, haviam 588.797 pessoas que se declararam 

Candomblecista ou Umbandistas no Brasil (IBGE, 2010). Embora o Candomblé e a 

Umbanda sejam religiões com suas similitudes, não podem ser tratadas como se fossem 

uma mesma religião; inclusive, sob pena de um déficit analítico da compreensão de suas 

tantas dimensões (cultural, educacional, política etc.). 

                                                 
3 Com o intuito de tornar a leitura mais fluida, optamos por alocar nas notas de rodapé as definições dos 

termos próprios do Candomblé. Também optamos por preservar a significação dada aos vocábulos pelos 

próprios nativos, ou seja, como nos foi descrito. Assim, nosso intuito é conservar a replicação do 

aprendizado trazido pela oralidade, tal como é depreendido pelos adeptos do Candomblé. As notas que se 

referem a tais termos, assim como todas as outras obtidas através da observação participativa, serão 

acompanhadas de “De nossas notas de campo”, para que possam ser distinguidas das demais.  
4 Águas e nações são termos utilizados pelos adeptos do Candomblé para designar particularidades entre a 

sua forma de culto e liturgias religiosas e a de “outros Candomblés”. Tais ramificações guardam relação 

com os povos que trouxeram suas práticas e liturgias religiosas para o Brasil, através dos Navios 

Negreiros. São exemplos de nações: Ketu, Angola, Jeje. São exemplos de águas, Candomblé Angola 

Tumba Junsara. De nossas notas de campo.  
5 Nós nos referimos aos tempos de repressão vividos pelas religiões de matriz africana, quando as polícias 

“rádios patrulhas” adentravam os terreiros de Umbanda e Candomblé, para impedir a prática daquelas 

religiões (BRAGA, 1995). Da Umbanda, esta experiência foi transformada na própria liturgia, onde em 

um de seus cânticos (ponto) a experiência superada é assim cantada por seus adeptos: - se rádio patrulha 

chega-se aqui e agora/ seria uma grande vitória/ ninguém poderia correr ... -. De nossas notas de campo.  
6IBGE. Censo - Amostra - Religião ibge.gov.br. 2010. Disponível em: 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pesquisa/23/22107. Acesso em 02 jul. 2022. 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pesquisa/23/22107


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             114 

 

A ausência de informações precisas acerca do número de candomblecistas no 

Brasil não impede que a religião seja objeto de um estudo. Não é nenhuma novidade, 

inclusive, que o Candomblé mobilize o campo acadêmico. Antropólogos7, por exemplo, 

utilizam rotineiramente técnicas etnográficas para compreensão deste objeto de estudo, 

o Candomblé. 

Como dito, o Candomblé é um espaço próprio de educação. Seus adeptos estão 

imersos em uma dinâmica de transmissão oral de ensinamentos, diferentemente, por 

exemplo, da Igreja Católica, que possui seu próprio livro sagrado: a Bíblia. O 

Candomblé é uma religião extremamente hierarquizada, onde certas liturgias lançam 

seus adeptos para locais mais elevados dentro da hierarquia da religião8. A transmissão 

oral dos ensinamentos não isola o adepto do mundo para além muros do barracão. Em 

sua vida cotidiana, aspectos da religião ditam a forma de viver do adepto, o que 

compreende até o uso de certas vestimentas9. Além dessa, normas de caráter moral e 

ético também são refletidas no cotidiano do candomblecista10.  

Num primeiro momento, o Candomblé não parece contribuir para uma 

educação libertadora, tal como prescrita por Paulo Freire em “A Pedagogia do 

Oprimido” (FREIRE, 2011a). A hierarquização parece impossibilitar uma 

horizontalidade de compartilhamento e construção de saberes, por outro lado, trata-se o 

Candomblé de uma religião de “inéditos viáveis”, visíveis na superação de opressões. 

Afinal: qual o papel do Candomblé em uma educação libertadora?  

Para responder a essa pergunta, este estudo será dividido em duas seções. Na 

primeira seção, com maior predominância de “O Papel Educativo das Igrejas na 

América Latina” (FREIRE, 2011b), faremos uma breve revisão bibliográfica sobre as 

ferramentas que uma Igreja Profética possui para libertar através da educação e no que 

consiste uma educação libertadora.  

                                                 
7 Ver Falcão (2021); Rabelo (2020); e Da Silva (1994, 1995, 2000 e 2015).   
8 Nos referimos às obrigações. Períodos em que os adeptos ficam reclusos em um quarto no próprio 

barracão (Roncó), submetidos a banhos e outras liturgias. Após, já em suas casas, os adeptos ainda 

cumprem outras restrições. Ao final da obrigação, o adepto pode galgar um novo cargo, por exemplo, 

deixando de ser um Yawo para se tornar um Ebomi. As obrigações também podem apenas se referir ao 

tempo que o adepto possui desde sua iniciação, por exemplo, obrigação de três anos. Ainda assim, o 

praticante estará “uma patente acima”, embora não tenha deixado de ser um “subalterno” para se tornar 

um “intermediário”. De nossas notas de campo.  
9 Por exemplo, o uso de roupas brancas às sextas-feiras é uma exigência de algumas “Casas de Santo”. De 

nossas notas de campo.  
10 Por exemplo, pedir bênção ao mais velho ao encontrá-lo em locais públicos. De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             115 

 

Na segunda seção, um estudo observacional participativo é realizado, através 

da visitação de um Barracão de Candomblé11 em um dia de função12, ou seja, celebração 

religiosa. Aqui, nós depreendemos as dinâmicas da transmissão de ensinamentos dentro 

do Candomblé e também o comportamento de seus participantes na construção de 

saberes, além da forma como concebem a transcendência e sua relação com o mundo, 

bem como o seu papel nesta relação. Ao final da segunda seção, os dados qualitativos 

obtidos são analisados e distinguimos o papel presente e seu “inédito viável” do 

Candomblé em uma educação libertadora.     

 

  

1. O papel transformador da educação pela religião 

 

Em seu escrito “Algumas Notas Sobre Humanização e suas Implicações 

Pedagógicas”, Freire (2011) dá-nos indícios de que o texto se desenvolverá não acerca 

de uma metodologia da humanização dentro da pedagogia, mas sim de sua 

epistemologia. Assim que “NENHUM TEMA É APENAS O QUE aparece na forma 

linguística que o expressa” (FREIRE, 2011, p. 113).  

Transpondo as perspectivas compreensiva, estruturalista e da própria práxis, 

Paulo Freire adota uma ontologia fenomenológica do objeto de estudo. Nesta 

fenomenologia do objeto, as aparências primeiras não traduzem a realidade enquanto 

desdobramento de uma percepção crítica, histórica e também das causas externas, 

correlatas e secundárias de apreensão do objeto sob estudo. É necessário mais do que 

apenas tomá-lo, o objeto, como dado ou como coisa definida: é preciso adotar diante do 

objeto uma “atitude gnosiológica” (FREIRE, 2011, p. 113). 

Para sustentar o postulado da humanização, Freire lança mão de uma crítica 

contundente à neutralidade da ciência, o que nos parece diretamente direcionada a Max 

Weber (1973) e seu trabalho “O Sentido da Neutralidade Axiológica nas Ciências 

Sociais e Políticas”, onde Weber (1973, p. 365) afirma que “é de mau gosto misturar 

assuntos pessoais à análise especializada dos fatos”. Ponto que retornaremos adiante.  

                                                 
11Barracão, Casa de Axé, Casa Santa, Casa do Santo, Ilê Axé, Axé Terreiro são todos sinônimos que 

representam a estrutura física que compõe o templo religioso onde o Candomblé é praticado. De nossas 

notas de campo. 
12Significa tudo o que ocorre antes, durante e após a festividade em uma Casa de Santo. Desde os asseios 

básicos de higiene até as questões ritualísticas. De nossas notas de campo.   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             116 

 

Entre a vedação de submeter um procedimento epistemológico à “nossa 

verdade” e que o espírito crítico e a cientificidade devem ser pautados na ação-reflexão, 

isto é, na práxis, nenhuma contradição deve ser presumida. Nos é claro que Freire 

distingue a humanização em duas etapas: conhecer a verdade dos fatos; e dar destino 

aos achados (práxis). 

Afinal, falta-nos legitimidade para sermos “indiferentes ao destino que possa 

ser dado a nossos achados por aqueles que, detendo o poder das decisões e submetendo 

a ciência a seus interesses, prescrevam suas finalidades às maiorias” (FREIRE, 2011, p. 

114). Em outras palavras, se a práxis será realizada por alguém, que seja em prol da 

libertação do oprimido (e dos opressores) e pelo oprimido. 

Desta forma, a humanização é o projeto utópico das classes dominadas e 

oprimidas. Porém, a compreensão de um tema também implica a de seu contrafactual, 

de seu ponto contrário e antagônico, assim, a desumanização consistiria na expressão 

concreta de alienação e dominação.  

Agora, retornando a crítica à neutralidade científica, Freire expressa que o 

conhecimento obtido através de um tema e seu revés, além da compreensão histórico 

social de sua formação nos arremessa a uma ação, sendo-nos defeso permanecermos 

passivos e neutros. Assim, “toda neutralidade proclamada é sempre uma opção 

escondida” (FREIRE, 2011, p. 115). Optamos por não mais discorrer sobre uma 

possível crítica freiriana ao pensamento weberiano, tampouco seríamos os mediadores 

ideais para esse embate - se é que existiria tal mediador capaz.   

Portanto, a proposta epistemológica de Freire consiste em uma oposição ao 

status quo perpetrado pela educação bancária (FREIRE, 2011) e sua negação às relações 

dialéticas consciência-mundo ou homem-mundo. A prática da desumanização na 

pedagogia consiste na proliferação de uma ideia de mundo estático, baseada em uma 

relação de verticalidade, onde um conhecimento a serviço da manutenção é passado por 

aquele que não desenvolveu um espírito crítico a outro, que assim estará igualmente 

impedido de desenvolver este espírito crítico. 

Por outro lado, a educação pela humanização consiste na quebra deste 

paradigma, o que tem como pressuposto que o professor também tenha rompido esta 

constante da educação bancária. Em outras palavras, esse processo passa pela 

compreensão do poder transformador da ação, do divórcio com a ideia de um mundo 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             117 

 

dado, na capacidade de transcender a “situação limite” e o “ato limite”, através do 

“inédito viável” (CORTELLA, 2018; FREIRE, 1992). 

A compreensão da práxis torna a teoria inseparável da prática. O papel 

transformador da práxis dar-se-á a partir de um agir mobilizado pela teoria. Elucidando 

este processo na prática:   

Refletindo sobre meus próprios trabalhos de teoria feminista, percebo 

que o texto escrito - a conversa teórica - é mais significativo quando 

convida as leitoras a se engajar na reflexão crítica e na prática do 

feminismo. Para mim, essa teoria nasce do concreto, de meus esforços 

para entender as experiências da vida cotidiana, de meus esforços para 

intervir criticamente na minha vida e na vida de outras pessoas. Isso, 

para mim, é o que torna possível a transformação feminista. Se o 

testemunho pessoal, a experiência pessoal, é um terreno tão fértil para 

a produção de uma teoria feminista libertadora, é porque geralmente 

constitui a base de nossa teorização (HOOKS, 2013, p. 97). 

 

Enfim, Freire adverte que o espírito crítico a ser desenvolvido através da 

humanização, o que também partiria da arqueologia da consciência, processo pelo qual 

o homem “refaz o caminho natural pelo qual a consciência emerge capaz de percebe-se” 

(FREIRE, 2011, p. 118), possui seu antagonista e opositor na desumanização. Esta 

antítese consistiria na mitificação. Quando não mais fosse possível reverter a tomada de 

consciência, a consciência de perceber-se a si mesmo no mundo, a desumanização 

recorre a mitificação, processo em que torna opaca e distorcida não a realidade, mas a 

sua percepção, a percepção da razão, sua distorção.  

Ao fim e ao cabo, quanto aos opressores “no fundo, temem a liberdade. Ao 

temê-la, porém, não podem arriscar-se a construí-la na comunhão com os que se acham 

dela privados” (FREIRE, 2011, p. 122).  

 

    

1.1. O Papel Educativo das Igrejas na América Latina 

 

“Sabemos que somos de Deus, e que o mundo inteiro jaz no Maligno” (1 João 5:19) 

 

A epígrafe desta subseção é representativa de um ponto de tensão presente em 

“O Papel Educativo das Igrejas na América Latina”, não de uma tensão entre as ideias 

expostas por Freire (2011), mas sim, entre uma Igreja tradicional e antiprofética e uma 

outra revolucionária. Essa outra, profética de denúncia e anúncio.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             118 

 

Antes que essa dialética seja trabalhada, nos remetemos a outra obra do autor: 

“Os Cristãos e a Libertação dos Oprimidos”, em que Freire (1978) expõe sua relação 

com sua própria religiosidade, seu afastamento e retorno à Igreja Católica. Filho de pai 

espírita e mãe católica, Paulo Freire ressalta como o diálogo foi importante, inclusive, 

recebendo o apoio de seu pai, mesmo que para se devotar à religião de sua mãe. Além 

de um pequeno quadro autobiográfico, naquela obra, Freire trabalha diversas categorias 

de seu pensamento também presentes em “O Papel Educativo das Igrejas na América 

Latina”, como a educação libertadora, Igreja profética e outras mais. Infere-se, portanto: 

Freire era um homem de fé na Igreja. Porém, de uma Igreja livre das formas paliativas 

de assistencialismo social, proclamadas sob a prerrogativa de neutralidade e que nada 

mais oferecem que não uma “ação anestesiadora” ou uma “ação aspirina”. 

Assim, Freire se opõe à Igreja antiprofética. Esta Igreja seria aquela que, 

segundo as palavras do próprio autor “‘morre de frio’ no seio morno da burguesia” 

(FREIRE, 2011, p. 135). A Igreja antiprofética nega o mundo, através de uma 

concepção tradicionalista de que o sofrimento é purificador e que, com a quitação dos 

pecados, o reino dos céus é prometido: a paz eterna. Assim, a Igreja nega-se enquanto 

uma instituição inserida na história, o que se traduz em uma falsa neutralidade. 

Portanto, esta Igreja em nada contribuiria para uma educação libertadora, do contrário, 

sua lógica impede qualquer processo de transformação, de forma que os mecanismos 

burgueses opressores são afirmados em uma educação quietista, alienada e alienante. 

Desta forma, toma o imaginário do oprimido um cenário fatalista: impotência perante o 

mundo, onde não há que se pensar em um “inédito viável”, restando ao oprimido se 

anestesiar na dicotomia entre mundo e transcendência, aceitando aquele e ansiando por 

esta. Quando inquieto, recorre o oprimido à Igreja enquanto um lugar de resignação e 

aceitação, um refúgio do mundo.  

Ao discorrer sobre como a Igreja antiprofética impossibilita uma educação 

libertadora, dois sujeitos desta lógica recebem a atenção de Freire os “inocentes” e os 

“espertos”. Os “inocentes” não possuem consciência de sua situação de homem no 

mundo, estando imersos em uma cultura do silêncio. O destino dos “inocentes” “ao 

desvelar a realidade e sendo nelas desvelados” (FREIRE, 2011, p. 125), possuem dois 

caminhos a serem seguidos: (I) identificar-se enquanto classe oprimida e a ela se juntar 

e aprender e apreender uma nova visão; ou (II) juntar-se aos “espertos”.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             119 

 

A seu turno, os “espertos” são conscientes do que fazem, manejam práticas 

anestesiadoras, falsos assistencialismos que corroboram com mitificações e que impõem 

aos oprimidos noções de não comunicabilidade entre mundo e transcendência. No caso 

da América Latina, são exemplos: “preguiça do povo”, ou sua “inferioridade” ou sua 

“falta de educação” (FREIRE, 2011, p. 131). 

A mítica da preguiça é reflexo e perpetração da opressão sobre o oprimido. Tal 

prática não é exclusiva do discurso desenvolvimentista. Em verdade, a criação de um 

retrato de um colonizado inferior ao seu colonizador advém da própria dinâmica 

colonizadora (MEMMI, 2007). Nesse sentido, a mitificação da imagem do colonizado 

ou, nesse caso, dos povos pertencentes a países subdesenvolvidos seriam uma espécie 

de “álibis sem os quais o comportamento do colonizador e o do burguês, suas próprias 

existências, pareceriam escandalosos” (MEMMI, 2007, p. 117).  

Em oposição à Igreja tradicional, ou seja, antiprofética, encontra-se a Igreja 

Profética. Esta, por sua vez, não serve aos interesses dos “espertos” ou do conformismo 

dos “inocentes”, seu papel consiste em afastar o mítico e pôr fim à falsa dicotomia entre 

mundo e transcendência. Aqui, há um convite a um novo êxodo, onde, através da práxis 

revolucionária, a neutralidade - e também a falsa neutralidade - é afastada. Assim, onde, 

até então, as medidas que amenizam os conflitos (ou os anestesiam de forma paliativa) 

dão lugar à luta contra as contradições que geram tais conflitos. Neste sentido, um 

processo não seria dado como algo bidimensional, que pode ser compreendido em si e 

por si, - um objeto essencialmente necrofílico, por assim dizer - o conflito, portanto, 

consiste na expressão histórica das contradições. E, a partir deste cenário, Freire (2011), 

conclui que:  

Demandando a posição profética uma análise crítica das estruturas 

sociais em que se dão os conflitos, exige consequentemente dos que a 

seguem o uso das ciências político-sociais que, não sendo neutras, 

implicam a opção ideológica de quem as emprega (FREIRE, 2011, p. 

145). 

 

Neste escrito, Paulo Freire propõe um recorte específico desta Igreja Profética: 

seu papel na educação na América Latina. Em verdade, papel que Freire também propõe 

que seja estendido aos países de “terceiro mundo”.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             120 

 

Afastada a mitificação sobre o verdadeiro mal que assola a América Latina, o 

imperialismo surge como algoz das contradições que ditam as “situações limites” 

impostas aos oprimidos latino-americanos. Descrevendo parte do processo histórico 

posterior à revolução industrial, Freire explicita como a “ideologia do desenvolvimento” 

é usada como um instrumento de violência e mitificação, sob rubricas como o “atraso da 

América Latina” e o discurso de inferiorização que acompanha este falso pressuposto de 

avanço: o desenvolvimento. Como assevera Conde (2015):  

O desenvolvimento figura no imaginário do conjunto das sociedades, 

ele tornou-se uma história coletiva. Nesse sentido, ele naturaliza 

categorias e hipóteses e se constitui, assim, em representação da 

estrutura política, que está ela mesma envolvida na reprodução do 

poder político, econômico, social e da desigualdade (CONDE, 2015, 

p. 151). 

 

Além do caráter manipulador firmado sob a máscara de assistencialismo, o 

ideal de desenvolvimento replica desigualdades e emerge de um local sem qualquer 

consciência de classes.  

Se o discurso desenvolvimentista reflete na política internacional, economia e 

em questões culturais, além de outras, também não seria diferente quanto aos seus 

reflexos na Igreja. Assim, a Igreja Tradicional ao adotar o discurso imperialista de 

desenvolvimento torna-se a Igreja Modernizante, ao absorver sem maiores restrições o 

discurso modernizante oriundo do ideal de desenvolvimento. Contudo, tais mudanças 

não dizem respeito a luta contra às contradições ou uma visão que almeja afastar a 

dicotomia entre mundo e transcendência, apenas se limitam a aperfeiçoar métodos, ou 

seja, aderir novos processos pautados em princípios de eficiência, o que, contudo, não 

mais do que promovem a manutenção do conservadorismo católico. Freire também 

adverte que as alterações metodológicas não são em si o problema da Igreja moderna, 

porém, os ideais distorcidos que assume e os fins que se destina. Assim, a Igreja 

Moderna aproxima-se mais das Igrejas Tradicionais, sendo apenas uma oposição 

metodológica. Nos é correto afirmar: as Igrejas Tradicionais e Modernas estariam no 

mesmo prato da balança.  

A transição da Igreja Tradicional ou Moderna para a Igreja Profética não é 

pueril e singela, sua transformação é radical e faz do “eu” o “nós”, através do processo 

de humanização e reconhecimento do indivíduo em sua relação homem-mundo. A 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             121 

 

transformação também representa a morte da Igreja Tradicional por meio da práxis, a 

luta contra as contradições consiste na transcendência ainda no mundo, no caminho que 

se faz caminhando, representando o fim da verticalidade que mantém as estruturas de 

mitos como o da “Igreja como refúgio das massas” (FREIRE, 2011, p. 136). Portanto, 

para Freire, em uma ressignificação da Páscoa e do processo necessário ao desabrochar 

da Igreja profética, o que passa pelos “inocentes” e seu processo de renúncia às ilusões 

idealistas: 

[...] A Páscoa verdadeira não é verbalização comemorativa, mas 

práxis, compromisso histórico. A Páscoa na verbalização é “morte” 

sem ressurreição. Só na autenticidade da práxis histórica, a Páscoa é 

morrer para viver. Mas uma tal forma de experimentar-se na Páscoa, 

eminentemente biofílica, não pode ser aceita pela visão burguesa do 

mundo, essencialmente necrofílica, por isso mesmo estática 

(FREIRE, 2011, p. 126). 
 

Desta forma, - afastando-nos da conotação simplista que o conectivo utilizado 

possa significar - é que se dará a travessia pelos e junto aos oprimidos. Travessia essa 

que, por sua vez, não fará do mundo um meio, mas um meio de transformar o mundo. 

 

 

2. Um Barracão de Candomblé e um Estudo de Caso 

Nesta seção, nossa ida ao barracão de Candomblé de nação Angola13 é 

apresentada sob a forma de um estudo observacional participativo. De forma geral, o 

Candomblé se caracteriza enquanto: 

[...] uma religião de matriz africana de caráter iniciático em que são 

cultuadas divindades conhecidas como orixás, voduns ou inquices. 

Estas se fazem presentes de diversas formas na vida de um terreiro. 

Baixam nos corpos de alguns adeptos (referidos como rodantes) e 

durante as festas celebradas em sua homenagem dançam ao som dos 

atabaques e cantigas que evocam seus feitos e qualidades. Expressam 

sua vontade no jogo de búzios (procedimento divinatório). E 

descansam silenciosamente nos seus assentamentos – os objetos em 

                                                 
13Em Angola, não há culto aos Orixás, mas sim aos Inquices. Contudo, o Barracão pesquisado possui 

forte influência da nação Ketu, dado que seu Babalorixá tomou obrigações naquele seguimento do 

Candomblé. Assim, toda a linguagem de seus adeptos possui predominância das utilizadas pelos 

Barracões de Nação Ketu (Yorubá), ao invés daquela praticada pela nação Angola (Banto). O babalorixá 

nos explica que tenta ensinar as duas formas aos seus filhos de santo e que canta o candomblé nos dois 

idiomas. Por exemplo, Omolu (Yourubá) seria Kaviungo (Banto). De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             122 

 

que foram fixadas ou assentadas durante ritos específicos e para os 

quais são dirigidas as oferendas que, de tempos e tempos, elas 

requerem. Responsáveis por cuidar dos orixás, os adeptos de um 

terreiro estão ligados por laços de parentesco de santo: são filhos de 

santo da liderança da casa (mãe ou pai de santo) que os iniciou no 

culto e irmãos de santo de todos aqueles que foram iniciados por ela 

(RABELLO, 2020, p. 3-4). 

 

A definição trazida por Rabello é um referencial utilizado para a compreensão 

do objeto. Advertidos de que “cada casa é uma casa” e que também “cada um toca a sua 

cozinha do seu jeito”14, observamos algumas particularidades no templo religioso 

visitado15. Contudo, não é objeto deste estudo realizar uma tipografia ou apresentar uma 

definição de Candomblé. O que buscamos compreender é a forma que os ensinamentos 

são construídos em uma Casa de Axé, além da postura de seus adeptos diante do 

mundo. Após esta compreensão, será possível abordar o papel educativo do Candomblé 

em uma educação libertadora. 

Para viabilizar este estudo, estivemos presentes em uma função de uma casa de 

axé. Lá, nós realizamos um estudo observacional participativo. A presença de 

pesquisadores em uma casa de santo não é algo que se dê através de uma “geração 

espontânea”: o pesquisador não aparece no local de seu estudo sem que relações prévias 

tenham sido estabelecidas. Assim, elucidamos o caminho até chegarmos ao nosso 

campo.  

 

 

2.1. Algumas considerações metodológicas 

A presença do pesquisador em um local de interação entre nativos, pela 

estranheza que este gera, pode influenciar nas interações entre os atores sob estudo. 

Portanto, o pesquisador poderá, até mesmo, fazer parte da construção social do objeto 

de sua própria pesquisa (FONTAINHA, 2015). Além disso, adversidades e semelhanças 

entre o pesquisador e seus pesquisados podem fazer com que dinâmicas tomem outros 

                                                 
14Explicações trazidas pelo Babalorixá. Significam que a última palavra para certos assuntos é do 

babalorixá e que podem ser observadas diferenças entre casas da mesma nação ou águas. De nossas notas 

de campo. 
15Ao contrário do explicado por Rabello (2020), no Barracão pesquisado, alguns dos adeptos haviam sido 

iniciados em outras casas de santo, ainda assim, permaneciam sendo tratados como filhos do Babalorixá e 

irmãos dos demais adeptos. De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             123 

 

caminhos, inclusive, em decorrência das posições sociais distintas ocupadas por um e 

outro (MEDEIROS, 2017).  

Não nos foi difícil chegar até uma casa de Axé, dentro e fora da academia 

foram diversos os contatos de amigos e colegas, pesquisadores ou não, que se 

voluntariam a nos ajudar. Assim, a opção por um Barracão em uma cidade no interior 

do Rio de Janeiro se deu por aquela se apresentar como a mais heterogênea16 entre os 

seus participantes, dentre os templos religiosos visitados.   

Quanto ao local que residem, alguns de seus adeptos moram naquela cidade do 

interior, além das cidades do Rio de Janeiro, Niterói, São Gonçalo, Magé - todas 

cidades do estado do Rio de Janeiro -, inclusive, com participantes residentes em outros 

países (Portugal e Angola). No local há de crianças até idosos, o participante mais novo 

possui 10 anos, enquanto que o mais idoso tem 74 anos. Quanto ao gênero, sexualidade, 

cor e raça, também se observou uma diversidade. Quanto a ocupação e ofício, há 

médicos, advogados, desempregados, eletricista, diarista, outros tipos de profissionais 

domésticos, membros das forças armadas, estudantes e mais. 

Nos reportamos diretamente ao Babalorixá17 responsável por aquele Barracão, 

cuja sua descrição (cor, gênero, raça, profissão etc.) não será feita, o motivo é exposto 

logo a seguir. Desta conversa, o Babalorixá se mostrou muito amistoso e animado com 

o fato de sua Casa de Santo estar sendo objeto de um estudo científico. Ao abordarmos 

o tema de nossa pesquisa “o papel do Candomblé em uma educação libertadora”, a 

animação inicial do Zelador de Santo deu lugar a uma resistência à realização do 

trabalho, o que acreditamos tenha sido motivado por questões de cunho pessoal e 

política. Enfim, as negociações de uma postura de pesquisa (FONTAINHA, 2015) 

naquele ambiente são iniciadas: o estudo poderia ser feito, contudo, desde que mantido 

o estrito sigilo acerca do local, nome do Barracão e vedado o uso de imagens ou 

                                                 
16Trata-se de uma opção tomada pelos pesquisadores com a perspectiva de interações tencionadas pelas 

particularidades e noções de local de fala de cada participante. O Candomblé é uma religião de matriz 

africana, portanto, plantada e cultivada por negros. Acreditávamos que este ponto poderia configurar um 

contrafactual ou variável que devesse ser considerada ao cabo do estudo. Contudo, essa hipótese restou 

prejudicada, dentre outros motivos, pela ausência de observação de outros Barracões com outras 

particularidades.  
17Babalorixá ou Pai de Santo, Pai no Santo, Zelador são sinônimos do chefe do culto, ou seja, da 

autoridade religiosa responsável pelo Barracão. Seu feminino é Yalorixá. De nossas notas de rodapé.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             124 

 

qualquer informação apta a identificar o Babalorixá ou algum dos adeptos18. 

Desejávamos, ao menos, utilizar o nome do templo religioso, porém, o acesso já seria 

possível para viabilizar este estudo – embora os prejuízos à sua replicação. Ao menos, a 

gravação em áudio das conversas com os adeptos nos foi permitida, da mesma forma, 

sendo-nos imposto a observação do sigilo quanto aos participantes do culto.  

Assim como em uma entrevista, o sucesso de uma observação depende da 

colaboração do ator em cena, no nosso caso, do observado. Sucesso aqui compreendido 

enquanto a obtenção de um discurso mais verdadeiro e o mais aprofundado possível. 

Assim, a aceitação do observado em cooperar com o pesquisador será o princípio da 

obtenção de dados sólidos (POUPART, 2012). A cooperação em nosso caso consiste 

em o observado não buscar uma mudança de postura ou esquivar-se perante e da 

presença do pesquisador. Portanto, de nossa parte, exigimos ao Babalorixá que os 

participantes não soubessem o tema de nosso estudo, para que isso não influenciasse o 

comportamento dos adeptos.  

A pretensão inicial de uma observação não participativa caiu por terra em um 

ambiente altamente dialógico, não no sentido Freiriano (2011a) propriamente dito, mas 

de um local onde os adeptos nos inseriram constantemente em seus diálogos. Ora, 

motivados pela curiosidade, inclusão, compartilhamento dos alimentos, ora pela 

necessidade de expor um momento litúrgico. A não interação com os nativos foi 

frustrada, porém, o fato de não terem conhecimento de qual era o tema de nosso estudo 

foi fundamental para a obtenção dos dados que trabalharemos adiante.  

A abordagem qualitativa tem por objetivo um maior aprofundamento do objeto 

em estudo. Aqui, distinções entre as experiências vivenciadas e percepção dos 

entrevistados faz cada ator único e com significação própria. Ao contrário da 

abordagem quantitativa, onde dados estatísticos são obtidos, a qualitativa implica em 

uma análise feita em termos de valores e significados (BATISTA; DOMINGOS, 2017).  

                                                 
18Para preservar a identidade dos adeptos, inicialmente, a intenção era informar o grau hierárquico em que 

se encontrava o adepto (ex. Abiãn) e seu orixá de cabeça (ex. Yansã). Porém, nos foi advertido pelo 

Babalorixá que ainda assim o sigilo sobre a identidade dos médiuns poderia ser prejudicado. Poucos 

adeptos são de orixás como Bará, Oxumarê, Ossain e Logunedé. Assim, nossa opção foi apenas informar 

o grau hierárquico em que se encontra o participante, acompanhando de um numeral após sua função na 

casa, conforme a ordem em que se manifestassem. Por exemplo: Abiãn 1; Abiãn 2; Ebomi 1; Ebomi 2. De 

nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             125 

 

Também restou combinado entre pesquisadores e Babalorixá que nós 

poderíamos assistir a uma função realizada naquela Casa de Santo. O evento religioso 

ocorreria em 16/04/2022, e se tratava da retomada das atividades do barracão após o 

período da quaresma católica19.  

Apesar das inesgotáveis fontes bibliográficas para definições e significações 

dos termos próprios empregados pelos nativos, usaremos suas próprias definições. 

Assim, acreditamos que uma maior fidelidade a percepção dos observados dentro do 

contexto em que estão inseridos.  

 

 

2.2. Axé em função 

Ao chegarmos na função a ser realizada no Barracão, o Babalorixá nos informa 

que a casa será apresentada pelo Yawo 1. O local encontra-se em uma espécie de 

chácara. O terreno é irregular, porém, diversas plantas (boldo, aroeira, colônia, espada 

de São Jorge etc.) e árvores (dendezeiro, bananeira etc.) que são utilizadas nos rituais 

religiosos se encontram no terreno. O barracão é dividido em três construções: uma 

pequena casa é destinada ao Baba Egum20; uma segunda construção é uma sequência de 

quatro quartos, onde os assentamentos21 ficam assim divididos: (I) quarto: Oxalá, 

Xangô e Iemanjá; (II) Oxum, Logun Edé, Yansã e Xangô; (III) Omolu, Nanã, Ossain, 

Oxumarê e Kitembo; (IV) Ogum, Oxossí e Bará22. A terceira construção é onde ocorre 

as celebrações, formada por um Roncó23; Sabaji24; Xirê25; duas cozinhas (uma externa e 

outra interna); dois vestiários, um masculino e outro feminino; além de mais um quarto 

com banheiro próprio.  

                                                 
19Durante o período da quaresma, o Barracão visitado fica fechado. Não há celebrações de culto, jogo de 

búzios ou qualquer liturgia. As atividades são retomadas após esse período. De nossas notas de rodapé.  
20Espírito ancestral de alguém que esteve encarnado e hoje se encarrega de proteger material e 

espiritualmente o Axé. De nossas notas de campo.  
21Artefatos feitos de louça ou de barro, onde sementes e objetos ritualísticos são depositados. A função do 

assentamento é depositar a energia do Orixá naquele objeto. De nossas notas de campo.  
22Todos são divindades da nação Ketu. No Barracão visitado, podem ser chamados tanto por seu nome 

em Yourubá quanto em Banto. Oxum pode ser Dandalunda; Xangô pode ser Zazí, por exemplo. De 

nossas notas de campo.  
23Quarto ritualístico onde o adepto cumpre parte de seu resguardo em suas obrigações. De nossas notas de 

campo.  
24 Local destinado ao orixá Oxalá (Lembá). De nossas notas de campo.  
25Onde ocorre a roda de Candomblé. De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             126 

 

Após, somos levados ao Babalorixá, que nos adverte que não se tratava de uma 

festa aberta a visitantes. Também informou que a função a ser realizada não possuía um 

nome litúrgico, tratando-se de um culto ao “Povo de Rua”26, para a segurança da casa, já 

que havia estado fechada durante o período da quaresma. Então, ocorre nossa primeira 

interação com os demais participantes do templo religioso, somos apresentados.  

Nesse momento, em coro, os adeptos respondem: “bênção, meu pai”. E o 

Babalorixá responde: “Ogum abençoe”. E o Zelador retoma a conversa com seus filhos 

de santo:  

Babalorixá: - “Mukuiu, bênção a quem é de bênção”27.  

Babalorixá: “Estes são (nome dos pesquisadores), e estão fazendo um 

estudo para a faculdade deles. Mestrado, doutorado, essas coisas. Eles 

estarão conosco hoje. Nos vigiando. Podem ficar à vontade, aqui 

ninguém morde (nos dirigiu a palavra nesse momento). Vocês já 

sabem o que as visitas podem ou não podem, então, por favor. 

Perguntas?” 

Abiãn 1: “É sobre o que o trabalho, meu pai?” 

Babalorixá: “Pergunte a eles (se referindo a nós)” 

 

 

Então, nada mais foi dito. Todos se dirigem para lugares diferentes do templo 

religioso, cada qual a exercer sua própria função. A impressão inicial foi a de uma ação 

coercitiva que dirigia o agir dos membros do corpo mediúnico, ou seja, uma regra 

funcionalista de ação (DURKHEIM, 2004).  

Havíamos chegado ao local por volta das 16h do dia 16/04/2022 e até um 

pouco antes do início propriamente dito da celebração litúrgica, nenhum dos nativos 

havia conversado conosco, a exceção do Yawo 1 que houvera nos apresentado o 

barracão. Durante esse tempo, passamos a ser diluídos pelos membros, não éramos 

                                                 
26Em referência aos Exus, Pombagiras e Malandros. Entidades comuns na Umbanda, mas que também 

são cultuadas em certas casas de Candomblé. Diferentemente dos Orixá que são forças da própria 

natureza, o Povo de Rua já esteve encarnado. Assim, seriam mais próximos de nós e, portanto, também 

responsáveis por nossa segurança contra os perigos do mundo. De nossas notas de campo. Todas as 

celebrações e todos os rituais são precedidos por Exú. Exú ou Esù é uma designação dada tanto ao orixá 

Pambu Njila (em nação Angola) quanto ao povo de rua. O dia de nossa ida ao campo consistiu, 

justamente, no dia de celebração do povo de rua, ainda assim, Exú, o oxirá, foi previamente cultuado, 

como que numa abertura/permissão para os trabalhos. Por sua vez, Exú é um ponto de tensão para aqueles 

que estão fora do candomblé; sua imagem é associada a estereótipos e, ao contrário de outros orixás “bem 

recepcionados” nas escolas e no meio público, Exú ainda enfrenta uma barreira e condições educacionais 

a parte. Ver (NETO, 2019). 
27Mukuiu e bênção são formas de referenciar ao mais velho. A bênção é semelhante a que filhos pedem 

aos pais e avós. O ato de pedir bênção parte do mais novo para o mais velho, conforme seu grau 

hierárquico. De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             127 

 

objeto de atenção. Cada membro, como numa engrenagem, agia no seu fazer. Os mais 

velhos ordenavam os mais novos. Como numa cadeia de ordens, os que haviam 

recebidos ordens também delegavam algumas funções ao ainda mais jovens.  

Em regra, os participantes se vestiam com roupas brancas. Em sua maioria, 

homens e mulheres usavam panos para cobrir a cabeça; a exceção era daqueles que 

estavam com a cabeça descoberta ou que usavam uma espécie de pequeno chapéu. 

Alguns usavam muitos fios e um Mokam28; outros, nada sobre o pescoço, alguns 

usavam pequenos fios de uma volta e outros fios mais elaborados. Até então, não nos 

era possível distinguir os mais antigos dos mais novos, senão pelas ordens. 

Enfim, por volta das 22h da noite, o jantar é servido. Todos reunidos, somos 

convidados pelo Yawo 2. Nesse momento, o primeiro diálogo é realizado: 

Pesquisador: “Eu posso fazer uma pergunta?” 

Yawô 2: “Claro, se eu puder responder” 

Pesquisador: “Qual o seu nome?” 

Yawô 2: “Sou (nome próprio do nativo)”.  

Pesquisador: “(nome próprio do nativo), por que alguns de vocês 

usam roupas coloridas, outros roupas brancas, alguns cobrem a cabeça 

e outro não?” 

 

Daí, o Yawô 2 passa a nos explicar os graus de hierarquia e os códigos de 

vestimentas, além de outras questões. A hierarquia, de baixo para cima, seria formada 

pelos Abiãns29, Yawos30, Ebomis31, Ekedis32 e Ogãns33, Mãe Pequena34 e o Babalorixá. 

Desta relação, apenas os Ogãns e as Ekedis não seriam “rodantes”35, enquanto os 

demais incorporam o “Santo”. Os Abiãn e Yawôs devem usar “roupa de ração”, sendo 

que os abiãns usam fios de apenas uma volta e abaixo da linha do umbigo, enquanto que 

os Yawôs usam fios de várias voltas, o que dependerá do Oxirá daquela pessoa, além 

                                                 
28Artefato ritualístico usados pelos Yawôs. Serve para identificar e diferenciá-los dos demais. De nossas 

notas de rodapé.  
29Adeptos que incorporam, porém, ainda não foram iniciados. De nossas notas de campo.  
30Adeptos que incorporam, foram iniciados, porém, ainda não alcançaram o grau mais alto da hierarquia. 

De nossas notas de campo.  
31Adeptos que incorporam, foram iniciados e, junto às Ekedis e Ogãns, se encontram no mais alto grau de 

hierarquia. De nossas notas de campo. 
32Adeptas mulheres que não incorporam. Possuem suas próprias funções ritualistas, como dançar ao lado 

do Orixá. De nossas notas de campo.  
33Adeptos homens que não incorporam. Possuem suas próprias funções ritualistas, como tocar o atabaque. 

De nossas notas de campo. 
34Adepta mulher que incorpora. Está acima dos demais em hierarquia, porém, ainda abaixo do 

Babalorixá. Sua função é ser um braço direito do Pai de Santo. De nossas notas de campo.  
35Adepto que incorpora. De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             128 

 

disso, usam o Mokam. Os demais (Ebomis, Ekedis e Ogãns, Mãe Pequena e o 

Babalorixá), com exceções ritualísticas (ex. Águas de Oxalá) podem usar roupas 

coloridas e os fios de cargo. Quanto ao pano de cabeça, naquele dia não seria necessário 

(não nos foi explicado o porquê), mas todos deveriam usar, sob as mesmas regras de 

cores, porém, as mulheres mais velhas poderiam utilizar laços diferentes e os homens 

mais velhos o Eketé36.  

Com efeito, as prenoções sobre quem seriam os mais velhos e mais novos 

foram confirmadas, o critério ordem era tão determinante quanto os códigos de 

vestimenta e comportamento. Rumbé37, nos explicou adiante o Yawô 1, seria as regras 

de “etiqueta” que são impostas aos participantes do Candomblé. E passa a listar uma 

série de exemplos: servir café com um copo de água ao lado em uma bandeja prata aos 

mais velhos; não fumar no mesmo ambiente em que está um mais velho; usar o apoti, 

dilonga e dilongá38 para as refeições; à mesa, cadeiras e pratos de louça ou vidro são 

destinado aos mais velhos; todos não devem assobiar no barracão; ao chegar no 

barracão, todos devem pedir bênção ao piso, a cumeeira, aos atabaques e ao Babalorixá; 

ao acender uma luz, todos devem pedir bênção e muitas outras regras. 

A celebração ao povo de rua começou na madrugada do dia 17/04/2022, com a 

abertura sendo feita pelo Babalorixá, que anuncia:  

Babalorixá: “Sejam todos bem-vindos ao (nome do Barracão), eu sou 

Tatá Nkisi (nome em religião do babalorixá). Essa é uma festa apenas 

para pessoas da casa (haviam três pessoas na assistência, além de nós), 

quem está aqui ou é um familiar ou amigo da casa. Hoje, nós vamos 

fazer nosso toque para o povo de rua, não é festa, mas se Exú quiser 

ficar, nós não vamos mandar eles embora, a casa é deles também e nos 

protegeram durante esse período da quaresma. laroiê Exú”. 

 

Outra vez, os filhos respondem em coro “Laroiê!”. Ao final da celebração, o 

Babalorixá retoma a palavra e agradece a presença de todos, informando que seria 

servido um churrasco aos visitantes e aos filhos da casa. O Babalorixá se dirige a nós e 

fala:  

                                                 
36Espécie de utensílio que lembra um Kipá. É usado por homens que estão nos mais elevados estágios da 

hierarquia. De nossas notas de campo.  
37Estatuto normativo não escrito que compila as normas de boa educação dentro do Axé. Também pode se 

referir a condutas fora da Casa de Santo, quando essas se referem a questões religiosas. De nossas notas 

de campo.  
38Apoti (banquinho de madeira); dilonga (caneca de ágata); dilongá (prato de ágata). Todos usados apenas 

pelos Abiãns e Yawôs. De nossas notas de campo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             129 

 

Babalorixá: “Eles se comportaram bem (em referência aos filhos da 

casa)? Viu: ninguém morde. Agora, nós vamos servir um churrasco, 

vamos partilhar o alimento de Exú. Casa de Axé é lugar de fartura, 

fiquem à vontade. Podem conversar com o pessoal, beber e comer à 

vontade. Agora a liturgia acabou, esse é um momento de 

confraternização”. 

 

No momento de confraternização, as estruturas anteriormente observadas se 

perdem. A hierarquia dá lugar a Abiãns e Yawos sentados à mesa com os mais velhos. 

Os que se despedem ainda pedem bênção aos mais velhos, porém, as ordens dão lugar a 

pedidos e assuntos diversos tomam as mesas.  

Ao final, o Ogãn 1 senta ao nosso lado e nos pergunta: “e aí, o que acharam?”. 

Respondemos que nos agradou muito e despertou bastante curiosidade e acrescentamos 

“como vocês sabem de tantas coisas assim? Não deve ser fácil decorar todas essas 

regras, certo?”. Sorrindo, ele nos responde: “é fácil, é só vir”. Então, o Ogãn 1, o Ebomi 

1 e o Babalorixá começam a nos explicar sobre os ensinamentos em uma Casa de Santo. 

No Candomblé, os ensinamentos são passados através de uma tradição oral. 

“Minha mãe de santo aprendeu com a mãe de santo dela, e minha avó de santo de santo 

aprendeu com seu pai de santo e assim por diante”, disse o Babalorixá; e completou.  

Babalorixá: “Aqui não tem segredo, tudo se repete, basta vir a casa de 

santo que o filho aprende. As cantigas sempre são iguais, quem vem 

sabe. Sempre há um mais velho pra explicar e se o filho mais velho 

não souber, basta me perguntar. Não temos aulas ou aprendizagem 

continuada aqui, tudo é na prática. Eu ia pro Barracão da minha avó 

de santo na sexta-feira e voltava no domingo, eu participava de tudo e 

ai de mim se não chegasse na sexta ou saísse antes, minha mãe de 

santo olhava torto pra mim. O filho tem que mostrar interesse, tem que 

estar disposto e presente. Aqui é tranquilo, as casas por aí humilham 

os mais novos, aqui todos somos iguais, mas não tão iguais assim: 

todo mundo tem a sua função, senão virá beco”.  

 

A hierarquia se assemelha mais a de uma família do que a de uma organização 

militar, por exemplo. Os mais velhos (Ebomis, Ekedis e Ogãns, Mãe Pequena e o 

Babalorixá) são chamados de pais e mães, quando os filhos se encontram no mesmo 

degrau de hierarquia chamam-se de irmãos. Ademais, o respeito aos mais velhos é 

aparentemente rígido, desde a troca de bênçãos até a bandeja de café. 

Portanto, a aprendizagem no Axé estudado se caracteriza por hierarquia 

evidente. Os mais novos, enquanto alunos da religião, aprendem suas atividades através 

da observação do que é realizado pelos mais velhos e também do diálogo estabelecidos 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             130 

 

com esses e com o Babalorixá. Contudo, os ensinamentos não são construídos e sim 

prescritivos taxativos, não um outro modo de fazer se não o que é transmitido 

oralmente, geração após geração.  

Aproveitando o diálogo posto à mesa, nós solicitamos ao Babalorixá que nos 

explicasse a transcendência no Candomblé e que nos explicasse um pouco sobre a 

relação existente entre o Candomblé e o mundo. Neste momento, o Ebomi 1 pede a 

palavra ao Pai de Santo: “meu pai, se me permite, eu poderia explicar?”, após o 

consentimento do Babalorixá, o Ebomi 1 começa:  

Ebomi 1: “o Candomblé não é espiritismo, porém, de certa forma, é 

uma religião espírita (nesse momento, o Babalorixá acena 

positivamente com a cabeça). O Orixá não está em nós apenas quando 

se manifesta através do transe. Ele também está presente em nós a 

cada passo de nossas vidas. O Orixá é nossa conexão com a natureza. 

Oxóssi é o rei da caça, por exemplo. O alimento obtido através da 

caça foi também obtido através de Odé. Iemanjá emana sua força do 

mar, então, o mar é a energia de Iemanjá e assim por diante: Omolu é 

a vida e morte, saúde e doença; Ogum é a guerra, os caminhos e o 

ferro; Xangô é a sabedoria e o fogo (e contínua dando outros 

exemplos) [...]. Então, é na natureza que está o sagrado. Como somos 

parte da natureza, nós também somos parte do sagrado. Quando 

saímos do Aiyê para o Orun, deixamos a carcaça, o corpo, para nos 

tornarmos a própria energia de nosso Orixá. Não é tão simples assim, 

mas essa é a ideia”. 

Pesquisadores: “então, o aqui e agora é importante? Ou devemos 

aguardar nos tronamos a energia do Orixá? Isso seria o mesmo que o 

céu prometido dos católicos?”. 

Ebomi de Omolu: “não sei o que é o céu dos católicos. Sei o que 

aprendi ouvindo por aí. Eu tenho muitos amigos católicos, eu sei que o 

céu deles é o paraíso. Para nós não há um paraíso. Há o Aiyê ou o 

Orun. A moral aqui não é um dogma absoluto. O certo e errado 

aparece no jogo de búzios, nas palavras do Erê ou do catiço. Têm 

coisas que a gente sabe que é errado, mas o errado pra você e o errado 

pra mim podem ser coisas diferentes, sabe? Estamos aqui para 

aprender. Bom, acho que é isso”. 

Pesquisadores: “E o aqui e agora, isso é importante?”. 

 

Nesse momento, o Babalorixá, antes que seu filho pudesse responder, faz uma 

intervenção na conversa e toma a palavra.  

Babalorixá: “essa é comigo. Olha, o aqui e agora é importante! Claro! 

Não esperamos o céu, pois já vivemos na terra de nossas divindades. 

Nos cumpre cuidar deste lugar, do Aiyê, como disse o (nome do 

Ebomi 1). Há muita coisa escrita, teóricos do Candomblé e tudo mais, 

mas a religião é transmitida pela oralidade. Eu já disse isso. Então, nós 

cuidamos mais dos nossos rituais. A questão da doutrina, da moral, 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             131 

 

ética - vocês vão dizer melhor do que se trata - não é uma coisa que 

vocês vão encontrar aqui no Axé. Aqui, você tem que buscar ser 

melhor. O mais velho deve ser o exemplo para o mais novo. Sempre 

devemos buscar melhorar. Quando erramos, sem problemas. Hora de 

correr atrás”.  

 

A relação entre o candomblecista e natureza se traduz em uma não distinção 

entre um e outro. Talvez, não seja um “nós” proposto por Freire (2011) – ou talvez seja 

exatamente isso –, mas há um todo unido e convergente em propósitos.  

As diferentes ações educativas de etnoconservação que possuem como 

foco a relação entre a conservação ambiental e as práticas de culto aos 

Orixás são importantes formas de evidenciar a influência de 

determinados saberes tradicionais na construção das cosmovisões, 

bem como a centralidade dessas compreensões para propostas 

educativas que atuem como formas de resistência para a superação das 

relações de mercantilização/dominação que são estabelecidas entre 

sociedade e natureza. Dessa maneira, uma cosmovisão baseada no 

reconhecimento da interdependência com e na natureza como 

materialização do sagrado pode contribuir para a construção de outras 

formas de relação de ser e estar no mundo (ABÍLIO et al., 2020, p. 

509-510). 

 

Após esta última intervenção, outros temas tomaram a roda de conversa. A 

observação deu lugar a brevidades e uma conversa informal. Findo também o momento 

litúrgico, ainda foi possível observar uma mobilização de todos, à parte de qualquer 

hierarquia, novos e antigos arrumavam a casa, lavavam e guardavam as louças, 

arrumavam as cadeiras e assim terminava nossa visita àquele Axé. 

 

 

2.2.1 Axé e Educação Libertadora 

Em nossa visita a um Barracão de Candomblé, depreendemos dois pontos de 

maior relevância em relação às práticas educativas e como essas se relacionam com o 

mundo: (I) os ensinamentos são repassados dos mais velhos aos mais novos, através da 

oralidade. O conhecimento também é obtido através da observação e repetição das 

práticas litúrgicas pelos mais novos. Não é necessário para essa compreensão que haja 

uma tomada de consciência ou reflexão crítica, o fazer deve seguir uma prescrição de 

como fazê-lo sem o porquê fazê-lo; (II) a concepção de transcendência não se relaciona 

diretamente com uma imersão ou emersão no mundo: o adepto faz parte do mundo. Sua 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             132 

 

transcendência, porém, é feita no aqui e agora. Inexiste um fator de acomodação ou de 

refúgio universal na religião. 

Os pontos acima, se não interpretados enquanto uma etapa de um processo 

histórico material seriam incompletos. Quanto à transmissão de ensinamentos, o 

ritualístico é sua parte rígida, bancária em termos freirianos (FREIRE, 2011a). Contudo, 

diversos são os ensinamentos para além do local litúrgico. O adepto, mais novo ou mais 

velho, dialoga constantemente com seu Babalorixá e irmãos de santo. Nesse ponto, os 

conhecimentos são construídos e a metateoria ou metafísica religiosa dão espaço para 

uma compreensão do lugar do adepto no mundo.  

Assim, a teoria é a prática e vice-versa. O agir é constante entre os adeptos. A 

ausência de código moral prescritivo em oposição a uma ritualística religiosa 

extremamente imutável, constrói um terreno em que se aprende a plantar uma árvore 

plantando-a. É a práxis transformadora em movimento (FREIRE, 1992). 

O Candomblé surge em um cenário de resistência ao colonialismo. Diz-se uma 

religião brasileira de matriz africana, justamente por não ser o Candomblé praticado no 

continente africano. O Candomblé é um resgate e resistência dos rituais, cultos e 

crenças dos escravos que, impedidos pelos colonizadores de professarem a sua fé - 

afastados de seus povos e imersos em outros -, compilaram suas práticas religiosas no 

Candomblé (BASTIDE, 1973). Os cultos eram praticados às escuras, o sincretismo era 

usado para ludibriar o colonizador, através do uso da imagem de santos católicos, 

enquanto que, em verdade, eram os Orixás que estavam sendo cultuados (VERGER; 

CARYBÉ, 2011). 

A luta para a prática litúrgica sempre enfrentou um mito de inferiorização. Até 

hoje, a religião é considerada atrasada por sacrificar animais. Também era comum a 

perseguição durante a República. Contudo, esses tempos – ainda com seus resquícios – 

deram lugar a interação entre os outorgados nos colonizadores e colonizados. 

Assim como o que recusa o papel de colonizador, os colonizadores outorgados 

tornaram-se também candomblecistas. A religião de matriz africana é permeada por 

ameríndios, europeus e americanos. Afinal: 

Nem todo colonizador está fatalmente destinado a tornar-se um 

colonialista. E os melhores se recusam a isso. Mas o fato colonial não 

é uma pura ideia: é um conjunto de situações vividas, e recusá-lo 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             133 

 

significa ou subtrair-se fisicamente a tais situações ou permanecer ali 

e lutar para transformá-las (MEMMI, 2007, p. 55). 

 

O Candomblé é uma religião vivida na intersubjetividade entre o adepto e seu 

Orixá. Essa relação implica mudanças contínuas de comportamento pelos adeptos, o que 

dependerá da presença do transe mediúnico, de estar ou não em um momento de função 

e outras variáveis. Desta forma, no caso das crianças, por exemplo, grande parte de seu 

aprendizado se dá pela observação (FALCÃO, 2021). 

Certo determinismo e funcionalismo ditam dinâmicas próprias do Candomblé. 

Os degraus hierárquicos não são obtidos apenas pelo tempo. Outras questões como o 

cumprimento das obrigações e a própria função atribuída ao adepto por seu Orixá 

determinam sua função e cargo na casa. Assim, quadros em que um adepto novo em 

idade biológica poderá estar em alto grau da hierarquia e também o seu revés. Uma ou 

outra situação é legitimada pela concepção de que aquilo foi a vontade do Orixá 

(FALCÃO, 2021). 

Para Jagun (2015), um dos conceitos fundamentais para compreensão da 

religiosidade Yorubá seria o de Orí. Ao ponto de considerar o Orí uma divindade 

individual, nos é forçoso abdicarmos a expor, em maiores detalhes, todas as concepções 

por detrás desta categoria. Primeiro, pois nosso estudo se debruçou sobre um barracão 

da nação Angola, ou seja, um barracão Banto e não Yorubá; segundo, pois estaríamos 

nos distanciando demasiado do recorte proposto. Contudo, em breves linhas, Orí seria 

um ponto no topo de nossa cabeça, donde surge nossas capacidades de 

autodeterminação e livre-arbítrio, que “guarda elementos do nosso passado e registro 

das escolhas que fizemos para nosso destino” (JAGUN, 2015, p. 2013). Quanto a 

relação entre homem-mundo, acrescenta Jagun (2015):        

Assim, nem mesmo o Criador interfere em nossas escolhas. Ele nos 

dota tão somente de noções básicas de ética e moral, as quais deverão 

ser nossas referências a cada momento. A busca incessante da 

religiosidade iorubá é que o homem se torne um omulúwàbí (filho de 

bom caráter). Todos os ritos e liturgias de matrizes africanas, assim 

como o Candomblé (religião nascida no Brasil), objetivam servir 

como ferramentas a fim de que o homem desenvolva as virtudes 

necessárias para fortalecer e progredir seu caráter (iwà): bondade 

(oore), paciência (sùúrú) etc. O homem feliz é aquele que vive em 

harmonia consigo, com os deuses e com seus semelhantes. Portanto, 

sejamos felizes! (JAGUN, 2015, p. 213). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             134 

 

 

Retomando a análise Freiriana, uma educação libertadora seria aquela apta a 

proporcionar a tomada de um novo nível de consciência pelo oprimido. Para tanto, o 

professor deveria já ter alcançado um nível de consciência da realidade superior ao do 

educando (SANTOS; GEHLEN, 2020). Este processo dá-se de forma construtivista, ou 

seja, o saber é estimulado no oprimido, para que esse desenvolva a habilidade de 

captação da realidade. No Candomblé, seus rituais “rompem com as determinações 

acerca da imagem do outro e passam a vivenciar relações de sororidade, afeto e 

respeito” (IYAGUNÂ, DANTAS, 2019, p. 52). 

Em conclusão, a aparente dissonância entre o Candomblé e uma educação 

libertadora é um equívoco. A hierarquia faz parte do Candomblé, porém, o culto não 

deve ser confundido com a ética, a moral ou a doutrina religiosa. O culto é a forma de 

fazer e não o que fazer do adepto. Ao contrário de uma Igreja tradicional, o Candomblé 

não vislumbra promessas de dias melhores, os dias melhores existem, porém, 

construídos em harmonia entre humanos e a natureza. Parte de um todo, o Candomblé já 

é um “nós” Freiriano, ao menos no fim a que se destina: “emancipatório através da 

práxis. 

 

 

Considerações Finais 

Este estudo buscou explicitar qual o papel do Candomblé em uma educação 

libertadora. O trabalho foi dividido em duas seções, na primeira seção, houve uma breve 

revisão bibliográfica sobre as ferramentas que uma Igreja Profética possui para libertar 

através da educação e no que consiste uma educação libertadora; na segunda seção, um 

estudo observacional participativo foi realizado, através da visitação de um Barracão de 

Candomblé.      

O objetivo proposto foi atingido, havendo uma exposição sobre o papel 

educativo do Candomblé. O estudo aqui proposto ainda há muito o que avançar, 

sugerindo-se aos próximos pesquisadores que se debrucem sobre o dia a dia do adepto 

fora do barracão, nas relações entre Candomblé e outras religiões, além de outras 

vertentes educacionais e suas propostas.  

O Candomblé é uma religião profética. Seu papel não é apenas de compreender 

a realidade, mas também de transformá-la. Poucas instituições ou propostas 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             135 

 

conseguiram o que o Candomblé conseguiu: agregar o opressor ao seu corpo, despindo-

o de seu temor pela liberdade, construindo-a em comunhão com aqueles que dela 

estavam privados, os oprimidos (FREIRE, 2011b). Por óbvio, isso não é tudo e nem as 

contradições que ainda envolvem o Candomblé – intolerância religiosa contra as 

religiões de matriz africana – estão resolvidas. Contudo, o Candomblé já mostrou seu 

poder de quebrar barreiras e superar opressões, como o colonialismo, a repressão 

policial e muito mais (BRAGA, 1995). O Candomblé é uma religião de inéditos viáveis 

e há muito o que se aprender com o “Axé do meu Axé”. 

 

 

 

Referências Bibliográficas 
 

ABÍLIO, Francisco José Pegado; SILVA, Maria Conceição; SILVA, Dayane Santos. 

Relações com e na natureza nos Terreiros de Candomblé Obá Ogunté e Nosso Senhor 

do Bonfim, PE: espaços educativos de ser e estar no mundo. Educação e Cultura 

Contemporânea, Rio de Janeiro, v. 17, n. 48, p. 495-512, 2020. GN1 Genesis Network. 

http://dx.doi.org/10.5935/2238-1279.20200045. 

BASTIDE, Roger. Estudos afro-brasileiros. São Paulo: Perspectiva, 1973. 

 

BATISTA, Mariana; DOMINGOS, Amanda. Mais que boas intenções: técnicas 

quantitativas e qualitativas na avaliação de impacto de políticas públicas. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, v. 32, n. 94, p. 1-24, jul. 2017. Semestral. 

Disponível em: https://doi.org/10.17666/329414/2017. Acesso em: 20 dez. 2021. 

 

BONI, Valdete; QUARESMA, Sílvia Jurema. Aprendendo a entrevistar: como fazer 

entrevistas em ciências sociais. Em Tese: Revista Eletrônica dos Pós-Graduandos em 

Sociologia Política da UFSC, [s. l], v. 2, n. 1, p. 68-80, maio 2005. Semestral. 

Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/emtese/article/view/18027/16976. 

Acesso em: 19 jan. 2022. 

 

BRAGA, Júlio. Na gamela do feitiço: repressão e resistência nos candomblés da Bahia. 

Salvador: EDUFBA, 1995.  

 

FALCÃO, Christiane Rocha. A idade do santo. Crianças e autoridade ritual no 

candomblé. Horizontes Antropológicos: quadrimestral, Porto Alegre, v. 27, n. 60, p. 

379-403, ago. 2021. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-

71832021000200013. Acesso em: 05 maio 2022. 

 

FONTAINHA, Fernando de Castro. Um pesquisador na EMERJ: negociações de uma 

postura de pesquisa em um mundo institucionalizado. Revista de Estudos Empíricos em 

Direito, [S.L.], v. 2, n. 1, p. 93-111, 31 jan. 2015. Fluxo Contínuo. Instituto Rede de 

Pesquisa Empirica em Direito (REED). http://dx.doi.org/10.19092/reed.v2i1.55. 

Disponível em: https://doi.org/10.19092/reed.v2i1.55. Acesso em: 01 jun. 2022. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             136 

 

 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. Rio de Janeiro: Paz 

e Terra, 2011. 

 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 12a ed., Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1967. 

 

FREIRE, Paulo. Os Cristãos e a Libertação dos Oprimidos. Lisboa: Edições Base, 

1978. 52 p. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a Pedagogia do 

Oprimido. 4 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011. 

HOOKS, Bell. A teoria como prática libertadora. In: HOOKS, Bell. Ensinado a 

Transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

Cap. 5. p. 83-104. 

 

IYAGUNÃ, Dalzira Maria Aparecida; DANTAS, Luis Thiago Freire. A criança e o 

Candomblé: considerações acerca de uma educação decolonial. Momento: diálogos em 

educação, Rio Grande, v. 28, n. 1, p. 42-56, jan/abr, 2019. 

JAGUN, Márcio de. Orí: A Cabeça como Divindade: história, cultura, filosofia e 

religiosidade africana. Rio de Janeiro: Litteris, 2015. 248 p. 

 

MEMMI, Albert. Retrato do Colonizado Precedido de Retrato do Colonizador. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 190 p. 

 

NETO, João Augusto dos Reis. A Pedagogia de Exu: educar para resistir e (r)existir. 

Revista Calundu, Brasília, v. 3, n. 2, p. 7-33, 30 dez. 2019. Semestral. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.26512/revistacalundu.v3i2.27476. Acesso em: 31 maio 2022. 

 

RABELO, Miriam C. M. Obrigações e a construção de vínculos no candomblé. Mana, 

Rio de Janeiro, v. 26, n. 1, p. 1-31, 30 abr. 2020. Quadrimestral. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.1590/1678-49442020v26n1a201. Acesso em: 04 jun. 2022. 

 

SANTOS, Jefferson da Silva; GEHLEN, Simoni Tormöhlen. As relações teórico-

metodológicas entre Freire e Dussel e suas contribuições para uma práxis axiológico-

transformadora. Pro-Posições, Campinas, v. 33, n. 33, p. 1-27, 03 nov. 2020. Anual. 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0022. Acesso em: 01 abr. 

2022.  

 

SCORSOLINI-COMIN, Fabio; RIBEIRO, Ariadne Christie Silva; GAIA, Ronan da 

Silva Parreira. TRADIÇÃO E SOCIALIZAÇÃO NOS TERREIROS DE 

CANDOMBLÉ DE UBERABA-MG: análise bioecológica dos percursos religiosos. 

Psicologia & Sociedade, Belo Horizonte, v. 32, p. 1-18, 2020. Fluxo Contínuo. 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/1807-0310/2020v32223042. Acesso em: 25 

maio 2022. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 112-137, jan.-jun./2023                                             137 

 

VERGER, Pierre; CARYBÉ, Hector J. Lendas Africanas dos Orixás. 4. ed. Salvador: 

Corrupio, 2011.   

 

XAVIER, José Roberto Franco (org.). Algumas notas sobre a entrevista qualitativa de 

pesquisa. In: MACHADO, Maíra Rocha (org.). Pesquisar Empiricamente o Direito. 

São Paulo: Rede de Estudos Empíricos em Direito, 2017. Cap. 4. p. 119-160.



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             138 

 

O Comunismo, a Esquerda e a Família na Folha Universal no ano 

eleitoral de 2022 
 

Communism, the Left and the Family in Folha Universal in the 2022 

election year 

 
Isadora Almendagna1 

Fabrício Roberto Costa Oliveira2 

Deivit Henrique da Silva Leite3 

 

 

Resumo: O objetivo deste artigo é apresentar uma análise das edições do jornal Folha 

Universal lançadas entre janeiro e outubro de 2022. O foco da análise é o 

posicionamento político do jornal frente às pautas ligadas ao comunismo, à esquerda e à 

família. O estudo evidencia a sustentação de pautas morais alinhadas ao posicionamento 

político de Jair Bolsonaro, como a defesa da família tradicional cristã e a luta contra o 

que consideram ideologia de gênero. A instituição empenhou-se na produção da 

imagem diabólica da esquerda e divulgou alertas sobre o risco da instauração do 

comunismo no país com a volta de Luiz Inácio Lula da Silva e do Partido dos 

Trabalhadores ao poder. O pânico moral foi instrumentalizado e difundido pela Igreja 

Universal do Reino de Deus (IURD), para impulsionar sua base militante na defesa da 

candidatura de Bolsonaro. 

 

Palavras-chave: Conservadorismo, IURD, Folha Universal, Discurso, Partido dos 

Trabalhadores.  

 

Abstract: The aim of this article is to present an analysis about the “Folha Universal” 

newspaper distributed by “Igreja Universal do Reino de Deus (IURD) released between 

January and October, 2022. The focus of this analysis is the newspaper’s political 

positioning with reference to the agenda linked with communism themes, left-wing 

politics and family. The study points to the moral guidelines aligned with Jair 

Bolsonaro’s political position, which defends the Christian traditional family and 

struggles against so-called “gender ideology”. The institution made an effort to produce 

a left-wing “diabolical” image and disseminated alerts about the “risk” of an 

                                                 
1
 Graduanda em Ciências Sociais na Universidade Federal de Viçosa (UFV). Bolsista de Iniciação 

Científica pela Fapemig (Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais). E-mail: 

isadora.almendagna@ufv.br 
2
 Professor da Universidade Federal de Viçosa (UFV). Doutor em Ciências Sociais em Desenvolvimento, 

Agricultura e Sociedade pela Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ), Rio de Janeiro, RJ, 

Brasil. E-mail: fabriciooliveira@ufv.br 
3
 Graduando em Ciências Sociais na Universidade Federal de Viçosa (UFV). Bolsista de Iniciação 

Científica pelo CNPQ (Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológica). E-mail: 

deivit.leite@ufv.br 

 

mailto:isadora.almendagna@ufv.br
mailto:fabriciooliveira@ufv.br
mailto:deivit.leite@ufv.br


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             139 

 

instauration of communism if Luiz Inácio Lula da Silva and Labour Party returned to 

presidential chair. Thus, the moral panic was instrumentalized and spread by IURD to 

urge your worshippers. 

 

Keywords: Conservatism, IURD, Folha Universal, Speech, Partido dos Trabalhadores. 

 

 

 

Introdução 

O objetivo deste artigo é apresentar uma análise das edições do Jornal Folha 

Universal, noticiário semanal da Igreja Universal do Reino de Deus (IURD), publicadas 

entre janeiro e outubro do ano eleitoral de 2022. O foco principal é evidenciar como os 

temas relacionados ao comunismo, à esquerda e à família foram tratados sob a ótica do 

periódico. 

Desde a década de 1980, período de redemocratização pós-ditadura militar no 

Brasil, ocorre um importante processo de midiatização da religião, atrelado à politização 

de setores pentecostais do Cristianismo. O ativismo político religioso dos evangélicos 

no cenário brasileiro vem crescendo desde então. De acordo com Burity (2016) e 

Carranza (2020), o neopentecostalismo inaugura modalidades políticas e funções 

públicas através da expansão midiática religiosa, associando-se ao aparato do Estado e 

ocupando o espaço público4. 

No pleito de 2018, uma pesquisa do Datafolha no segundo turno indicava que 

70% dos votos válidos de evangélicos iriam para Bolsonaro e 30% para Fernando 

Haddad (candidato pelo Partido dos Trabalhadores), uma diferença de 40% da fatia 

desse eleitorado. Entre os católicos a diferença também foi a favor de Bolsonaro, mas 

em apenas 7% (MARIANO; GERARDI, 2020). Cabe destacar que Bolsonaro foi eleito 

com 57,7 milhões de votos válidos, dos quais estima-se que 11 milhões foram 

provenientes de apoio evangélico (CARRANZA, 2020). Esses números mostram que o 

apoio maciço de evangélicos foi fundamental para sua vitória, já que entre agentes e 

instituições religiosas o presidenciável obteve maior aceitação e conquistou seu 

                                                 
4
 A título de exemplo da ocupação do espaço público pelos evangélicos no Brasil, é possível citar a 

Frente Parlamentar Evangélica (FPE),  que agrupa membros do Congresso Nacional autodenominados 

evangélicos. Ainda que agrupe políticos de partidos distintos, estes votam em consonância entre si, com 

forte aderência às pautas conservadoras. Para mais informações sobre a atuação evangélica no Congresso, 

ver Antônio Flávio Pierucci (1989). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             140 

 

eleitorado. Por conseguinte, é imprescindível considerá-los um importante componente 

demográfico, histórico e cultural em território brasileiro (CARRANZA, 2020). 

Naquelas eleições, grupos de pastores e parlamentares evangélicos tornaram 

quase sagrada a direita política, ao mesmo tempo que demonizaram o PT e seu 

candidato, tratando-os como anticristãos e atestando que a eleição de um 

“esquerdopata” representava riscos como a perseguição à liberdade religiosa, 

bolivarianismo5, erotização de crianças em escolas e destruição da família (MARIANO; 

GERARDI, 2020). Lideranças evangélicas enfatizavam a identidade cristã de Bolsonaro 

e construíam legitimidade ao presidenciável, ao passo que estimulavam forte pânico 

moral6 acerca do candidato do PT. Entretanto, o apoio iurdiano7 explícito à candidatura 

de Jair Bolsonaro foi constatado somente na reta final das eleições (OLIVEIRA; 

MARTINS, 2021). O Republicanos, partido ligado à instituição, integrava a coligação 

de Geraldo Alckmin, mas devido à estagnação do ex-tucano nas pesquisas eleitorais e à 

improbabilidade da sua passagem para o segundo turno, o partido “desmobilizou a 

campanha pró Geraldo Alckmin (PSDB) e engajou-se na do capitão” (MARIANO; 

GERARDI, 2020, p. 340). 

O apoio da IURD aos candidatos se revela na Folha Universal, um dos 

principais veículos de comunicação da igreja, através do qual ela expressa suas 

convicções, não só religiosas, mas também políticas. Após a desmobilização da 

campanha de Alckmin, o semanário não fez qualquer menção direta ao nome de 

Bolsonaro, contudo foi possível identificar afinidades entre os posicionamentos de 

ambos (OLIVEIRA; MARTINS, 2021). Por este motivo, consideramos que o jornal 

ilustra excepcionalmente a maneira como entidades religiosas têm se utilizado das mais 

diversas mídias para agregar fiéis, mas também para direcionar votos e promover 

candidatos. 

                                                 
5
 O termo surge do nome do general venezuelano Simón Bolívar, que liderou os movimentos de 

independência da Venezuela, da Colômbia, do Equador, do Peru e da Bolívia. Convencionou-se, no 

entanto, chamar pejorativamente de bolivarianos os governos de esquerda da América Latina por 

relacioná-los a ataques à liberdade política, civil e econômica da população. Consulte: VOCÊ sabe o que 

é bolivarianismo?. Carta Capital. 2014. Disponível em https://www.cartacapital.com.br/politica/o-que-e-

bolivarianismo-2305/. Acesso em: 30 jul. 2023.  
6
 Aqui, o pânico moral se refere a uma estratégia discursiva na qual o sentimento de medo é utilizado para 

mobilizar a sensação de mal-estar na sociedade. Normalmente, há uma demarcação de grupos como 

perigo para valores mais tradicionais. 
7
 O termo “iurdiano” é utilizado para denominar os membros da Igreja Universal. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             141 

 

Para além da Folha Universal, a comunicação da IURD é ainda mais ampla e 

não engloba apenas o jornal. O fundador e principal liderança da igreja, o Bispo Edir 

Macedo, é dono de uma das maiores emissoras de televisão do país, a TV Record. 

Durante o ano de 2018, a Record transmitiu entrevistas exclusivas de Bolsonaro à 

emissora, em um momento no qual ele não participava de debates ou eventos televisivos 

comuns no período eleitoral, fato que apenas estreitou os laços entre o então candidato e 

a IURD, como é possível verificar pela passagem a seguir: 

Em 4 de outubro, o Jornal da Record exibiu entrevista complacente 

com Bolsonaro, enquanto os demais candidatos participavam de 

debate na TV Globo, do qual ele se ausentara alegando recomendação 

médica. Desde então, estruturou-se a aliança política entre Macedo, 

Universal, Record e Bolsonaro, que se manteve após a eleição 

(MARIANO, GERARDI, 2020, p. 340). 

 

Apesar do grande alcance que a emissora de televisão proporciona, é possível 

perceber que a instituição fica mais livre para expressar críticas e juízos através da 

Folha Universal já que, diferentemente da Rede Record, é autogerida e custeada em sua 

totalidade pela igreja, e por isso não é perpassada “por relações comerciais que podem 

restringir os conteúdos publicados” (PAULA, 2022, p. 85). Não há a presença de 

qualquer tipo de propaganda para marcas, órgãos ou associações externas à Universal 

no corpo do jornal, o que faz do espaço uma notável fonte de identificação de 

posicionamento, sobretudo político, da IURD. Devido à sua conduta, especialmente 

estratégica, enxergamos a necessidade de voltar a ela uma atenção especial. 

Destacamos a importância de refletir de forma crítica sobre quem são os 

beneficiados por essa relação entre religião (enquanto instituição) e política. A tese do 

presente artigo é que ambas as partes, tanto os candidatos quanto as igrejas, obtêm 

bônus a partir da conexão entre eles. Há um sentido instrumental nessa relação, uma 

mutualidade nos benefícios. Se de um lado os candidatos ganham capilaridade e apoio, 

a igreja ganha cargos, legitimidade, poder de negociação e isenção de impostos8. 

                                                 
8
 Na edição 1551 da Folha Universal (de 02/01 a 08/01/2022), a matéria “Aprovada a isenção de IPTU 

para templos religiosos” trata da PEC 133/2015, que “concedeu isenção do Imposto sobre a Propriedade 

Predial e Territorial Urbana (IPTU) para templos religiosos”. Fonte: AFFONSO, Julia. COUTINHO, 

Mateus. VASSALLO, Luiz. MACEDO, Fausto. MP Eleitoral acusa Crivella de ‘abuso de poder 

religioso’. 2017. Senado.leg.br. Disponível em 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/532898/noticia.html?sequence=1&isAllowed=y. 

 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/532898/noticia.html?sequence=1&isAllowed=y


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             142 

 

Tudo isto posto, é fundamental interpretar a ascensão do ativismo político 

neopentecostal como “a expressão de uma religião pública que redesenha a identidade 

religiosa e altera estruturalmente a posição, atuação e presença pública dessa 

participação política” (CAMURÇA, 2019, p. 138). Dentre os diversos desdobramentos 

dessa dinâmica, nos importa refletir sobre como se dá a potencialização da força política 

das denominações religiosas midiatizadas como a IURD, que através da Folha 

Universal eleva a visibilidade de suas convicções, conquista novo lugar como sujeito 

político e constitui “fator importante para a compreensão das linhas de força presentes 

na democracia” (MARTINO, 2016, p. 62). 

Por estes motivos, a partir das edições publicadas durante o Primeiro e o 

Segundo Turno das eleições de 2022, pretendemos analisar a maneira através da qual a 

Folha Universal veiculou – durante mais um ano eleitoral – suas opiniões acerca da 

política no país, tendo como foco os três eixos centrais sobre os quais a igreja 

concentrou sua atenção no período analisado: o comunismo, a esquerda e a família. 

Além dessa introdução, o texto está dividido em outras quatro seções. Na 

primeira seção, focamos em delinear a metodologia de pesquisa empregada. Na segunda 

seção, apresentamos uma contextualização da Igreja Universal do Reino de Deus, bem 

como a caracterização do seu semanário, a Folha Universal. A terceira seção trata das 

análises dos conteúdos do jornal relacionados à esquerda e aos cristãos. Na quarta 

seção, a análise se voltará aos conteúdos relacionados às propostas da esquerda para a 

família. 

 

2. Metodologia de pesquisa 

O principal material empírico desta pesquisa é o jornal “Folha Universal”, que 

em 2022 completou 30 anos desde sua primeira edição. A escolha se justifica devido ao 

fato de que o periódico representa um dos principais órgãos de posicionamento da 

IURD, bem como por ser um jornal de fácil acesso aos fiéis e à população em geral. 

                                                                                                                                               
Acesso em: 31 jul. 2023. A proposta de concessão foi feita por Marcelo Crivella, então senador pelo 

Republicanos, partido relacionado à Igreja Universal do Reino de Deus. Fonte: PRESTES, Eduardo. 

Aprovada a isenção de IPTU para templos religiosos. Folha Universal. São Paulo, 02 jan. 2022. Edição 

1551. v. 1551, p. 10, jan. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247973ad4ed59fb24. Acesso em: 01 ago. 2023. 

https://www.calameo.com/books/0007247973ad4ed59fb24


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             143 

 

Além de ser distribuído gratuitamente nos templos da IURD, seu conteúdo fica 

disponível na plataforma online gratuita Calaméo9, de onde retiramos os exemplares. 

Dois outros fatores essenciais balizaram a escolha do material de análise. 

Primeiro, o grande alcance do jornal que, segundo o site oficial do aniversário de 40 

anos da Igreja10, tem tiragens que chegam, em média, a um milhão e oitocentas mil 

cópias semanais. Segundo, a autogestão, isto é, sua administração e financiamento 

independentes, sem a necessidade de patrocinadores externos (PAULA, 2022), o que 

nos leva a crer que as opiniões da instituição estão presentes ali de forma menos 

contida. 

O editorial11 do jornal, também chamado de seção “Opinião”,  mostrou-se um 

dos espaços mais úteis para a análise, pois nele concentra-se um maior número de 

matérias alinhadas ao foco da pesquisa. Além disso, diferente dos outros textos 

presentes em jornais e revistas, de caráter informativo, o editorial é um texto opinativo, 

que concentra os principais posicionamentos de uma instituição. Seus conteúdos 

demonstram compromissos e interesses de cada agente com assento na produção das 

notícias e é, provavelmente, o gênero que melhor ilustra a tensão entre interesses 

públicos e privados no Jornalismo (MONT’ALVERNE; MARQUES, 2015). 

A maioria dos textos dos jornais não apresentam autoria, fato que chamou nossa 

atenção e de profissionais do Jornal Folha de São Paulo12, que procuraram o jornal para 

questionar quem seriam os responsáveis pelo escrito. Os representantes do jornal da 

IURD afirmaram não ser obrigados a fornecer nome de seus articulistas e considerou o 

questionamento inadequado: 

é um absurdo que se pretenda questionar quais articulistas podem ter 

espaço na Folha Universal. Ou será que a Igreja Universal do Reino 

                                                 
9
 CALAMEO. Disponível em https://www.calameo.com/accounts/724797. Acesso em: 19 jul. 2023. 

10
 A missão da Folha Universal. Universal 40 anos. c2023. Disponível em 

https://sites.universal.org/universal40anos/artigo/24-a-missao-da-folha-universal. Acesso em: 31 jul. 

2023.  
11

 Os editoriais localizam-se na terceira página de cada edição. 
12

 ZANINI, Fábio. BRANDT, Danielle. RODRIGUES, Arthur. Igreja Universal usa jornal para fazer 

campanha contra Lula e o PT. Folha de S.Paulo. 2022. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/colunas/painel/2022/03/igreja-universal-usa-jornal-para-fazer-campanha-

contra-lula-e-o-pt.shtml. Acesso em: 31 jul. 2023. 

https://www.calameo.com/accounts/724797
https://www1.folha.uol.com.br/colunas/painel/2022/03/igreja-universal-usa-jornal-para-fazer-campanha-contra-lula-e-o-pt.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/colunas/painel/2022/03/igreja-universal-usa-jornal-para-fazer-campanha-contra-lula-e-o-pt.shtml


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             144 

 

de Deus também deveria contestar a escolha dos colunistas que essa 

'Folha de S. Paulo' abriga em suas páginas?
13  

 

A pesquisa optou por aprofundar-se nas matérias de todas as 44 edições 

publicadas de janeiro a outubro de 2022, relacionadas sobretudo ao comunismo, à 

família e à esquerda. Do ponto de vista quantitativo, foi elaborado um quadro (exposto 

no Anexo A14) para permitir a identificação do número de vezes que os assuntos 

supracitados foram tratados no decorrer do período de análise. Do ponto de vista 

qualitativo, a metodologia utilizada consiste em uma análise documental, definida como 

“uma série de operações que visam estudar e analisar um ou vários documentos para 

descobrir as circunstâncias sociais e econômicas com as quais podem estar 

relacionadas” (RICHARDSON, 1985, p. 182), a partir da leitura e fichamento das 

edições. 

Dentre os assuntos mais pertinentes para esta pesquisa, estão a maneira como a 

esquerda e o comunismo foram representados pelo jornal, desde o período pré-eleitoral, 

até o fim do Segundo Turno, em outubro. Neste ponto, nos debruçamos sobre as 

incompatibilidades que a Universal afirmou existir entre a esquerda e os cristãos. 

Posteriormente, identificamos quais são os "perigos das propostas da esquerda” para a 

família cristã, também sob a ótica da IURD. Por fim, evidenciamos como o fomento 

dessas pautas tão presentes nos discursos da instituição – em um ano eleitoral – podem 

ser caracterizadas como uma instrumentalização política do pânico moral. 

 

 

3. Contextualizando a folha universal e a atuação política da IURD 

Fundada em 1977, a Igreja Universal do Reino de Deus passou de uma pequena 

igreja evangélica na zona norte do Rio de Janeiro a um verdadeiro império, com um 

crescimento institucional sem precedentes. De acordo com Mariano (2004), entre 1980 

e 1989, o número de templos cresceu 2.600% e na década de 1990 já estavam presentes 

                                                 
13

 Ibidem.  
14

 O quadro elaborado pelos autores contém o número das edições e suas respectivas datas de publicação, 

o título dos editoriais e dos textos da seção “Panorama” e o principal tema de cada um deles. Em itálico, 

estão destacados os textos que tratam diretamente dos temas desta pesquisa: o comunismo, a família e a 

esquerda. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             145 

 

em todos os estados brasileiros. Para além dos cultos nos templos, a Universal também 

investiu vigorosamente, desde sua abertura, no proselitismo através de mídias 

eletrônicas, como rádio e televisão (vide a compra da Rede Record de Rádio e TV, em 

1989), o que permitiu a atração de cada vez mais fiéis para as igrejas da denominação. 

Em 15 de março de 1992, é lançada a primeira edição do Jornal Folha Universal, 

semanalmente distribuído na porta e no interior de todos os templos da instituição. 

Segundo a IURD, “atualmente, ele é o jornal impresso de maior tiragem do País, com 

quase 2 milhões de exemplares semanais. Além disso, chega aos locais mais extremos e 

de difícil acesso, como becos, comunidades, hospitais e presídios”15. 

Em março de 2022, a Folha Universal completou trinta anos desde sua primeira 

edição. A IURD define o semanário como “um conteúdo de qualidade para informar, 

ajudar e levar fé a todos os leitores”, já que o veículo possui tanto textos relacionados à 

igreja e à fé cristã, quanto de caráter secular (RIZZO, 2022). Atualmente, o jornal 

também pode ser encontrado facilmente nas redes sociais da IURD e na plataforma 

online gratuita Calaméo. 

A Folha Universal é um instrumento de proselitismo, isto é, de evangelização e 

uma forma de disseminar “a palavra de Deus”. É também uma estratégia da igreja, 

capitalizada em todo o país, divulgar institucionalmente como avalia os acontecimentos 

da semana e emitir suas opiniões. Não é incomum, por exemplo, que informe os leitores 

sobre questões políticas e acontecimentos em evidência na imprensa, sempre 

enfatizando que a melhor maneira dos fiéis se informarem é através dessa leitura, pois a 

mídia secular é retratada como maledicente e desinformada, como é possível verificar 

na passagem a seguir: 

Na falta de fatos negativos para alimentar a onda de ataques que vem 

promovendo contra a Igreja Universal do Reino de Deus nas últimas 

semanas, a Imprensa os inventa (...). É de se perguntar se é apenas 

ignorância que move esse tipo de jornalismo, ou é a má-fé (...). Para 

essa mídia maledicente, preguiçosa e desinformada sempre haverá 

uma segunda intenção em tudo que os evangélicos fazem16 . 

                                                 
15

 MEDEIROS, Janaina. A nobre missão da Folha Universal. Universal.org. 2018. Disponível em: 

https://www.universal.org/noticias/post/a-nobre-missao-da-folha-universal/. Acesso em: 31 jul. 2023. 
16

 UNIcom — Departamento de Comunicação Social e de Relações Institucionais da Universal. Imprensa 

ataca a Universal por recomendar a leitura da Bíblia. Universal.org. 2022. Disponível em 

https://www.universal.org/noticias/post/imprensa-ataca-a-universal-por-recomendar-a-leitura-da-biblia/. 

Acesso em: 31 jul. 2023. 

https://www.universal.org/noticias/post/imprensa-ataca-a-universal-por-recomendar-a-leitura-da-biblia/


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             146 

 

 

 

Em seu posicionamento oficial com relação ao campo político, a Universal 

afirma que enquanto instituição religiosa não participa do processo eleitoral. Entretanto, 

a igreja possui fortes ligações com o partido Republicanos, um partido consistente no 

campo político brasileiro. Em 2022 foram eleitos 2 governadores, 2 senadores, 41 

deputados federais, 75 deputados estaduais e 1 distrital, além de 2 vice-governadores. 

Os candidatos são lançados e divulgados dentro e fora dos templos e, a partir do número 

de eleitores, não se pode negar a eficácia da estratégia, que passa tanto por dentro da 

instituição quanto por dentro do partido vinculado à igreja – resultados que indicam a 

pouca fragmentação partidária ao redor do país (MENDES, 2020). 

Não se pode deixar de notar, portanto, que as denominações neopentecostais 

representam eficazes instrumentos eleitorais. É indiscutível a influência e força da 

orientação religiosa não só em relação à vida cotidiana, mas também aos temas 

políticos. De acordo com uma pesquisa realizada pelo Datafolha em 2016, 54,3% dos 

fiéis pentecostais e neopentecostais afirmam que seguem totalmente os ensinamentos ou 

recomendações sobre dar preferência a pessoas religiosas nas eleições para cargos 

públicos, enquanto a aderência a essas recomendações é de 32,8% entre católicos e 49% 

entre protestantes históricos (PRANDI; SANTOS; BONATO, 2019). 

Ainda assim, além da importância do convencimento de fiéis, fundamentado em 

crenças e valores das orientações religiosas, nos importa sobretudo como a própria 

igreja e as lideranças evangélicas atuam de maneira central na política por “funcionar 

como uma espécie de ‘máquina eleitoral’ – na maioria das vezes tão ou mais efetiva que 

os próprios partidos políticos” (PRANDI; SANTOS; BONATO, 2019, p. 53). 

A título de exemplo, no ano de 2014, Marcelo Crivella, bispo licenciado da 

Igreja Universal do Reino de Deus e sobrinho de Edir Macedo, teve sua candidatura 

para governador denunciada na justiça por “usar a estrutura da igreja em Duque de 

Caxias como comitê eleitoral, para a captação de votos naquela campanha, o que é 

proibido pela legislação eleitoral”17. A fiscalização encontrou documentos que traçavam 

a meta de alcançar 400 mil votos para Crivella e apreendeu fichas cadastrais com 

                                                 
17

 AFFONSO, Julia. COUTINHO, Mateus. VASSALLO, Luiz. MACEDO, Fausto. MP Eleitoral acusa 

Crivella de ‘abuso de poder religioso’. 2017. Senado.leg.br. Disponível em 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/532898/noticia.html?sequence=1&isAllowed=y. 

Acesso em: 31 jul. 2023. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             147 

 

indicação de sites de Crivella na internet e formulários preenchidos por fiéis com o 

número do título eleitoral. 

Em 2018 a Folha Universal demonstrou “participação implícita” na eleição de 

Jair Bolsonaro. O apoio a ele não se dava com exposição do nome do candidato ou 

pedidos de votos explícitos e sim através de “pautas e elementos simbólicos das 

matérias publicadas, em que se repetiam jargões da campanha de Bolsonaro como a 

necessidade de acabar com a ‘velha política’, defender ‘valores da família tradicional’ e 

a ‘necessidade de se afastar do comunismo” (OLIVEIRA; MARTINS, 2021, p. 237), 

numa espécie de “cruzada moral contra os avanços liberalizantes defendidos por grupos 

LGBT, feministas, laicistas” (PRANDI; SANTOS; BONATO, 2019, p. 52) 

Importante ressaltar que apesar da tendência atual, o posicionamento político à 

direita não está necessariamente relacionado à teologia neopentecostal. A IURD já 

apoiou abertamente candidaturas de esquerda em outros contextos, como a de Dilma 

Rousseff e de Luiz Inácio Lula da Silva (JARDIM, 2016), porém, alguns fenômenos 

políticos da última década se mostraram decisivos para o rompimento de tais setores 

religiosos com o espectro da esquerda. 

A eleição de Dilma Rousseff e a investigação conduzida na Operação Lava-Jato 

geraram novas discussões a respeito da corrupção e foram peça-chave para a construção 

da imagem contemporânea da esquerda brasileira. Bem como ressaltado por Chaloub 

(2018, p. 10), a experiência com a Operação Lava-Jato resulta na perspectiva de que “a 

corrupção no país teve início com a experiência recente da esquerda no poder, como se 

os governos de Lula e Dilma tivessem inaugurado os problemas éticos enfrentados no 

Brasil”. 

O impeachment de 2016, que retirou Dilma do poder, agravou a crise política, 

intensificou as tensões sociais e fortaleceu o discurso antipetista. Estes acontecimentos 

influenciaram fortemente as eleições majoritárias de 2018, nas quais o candidato Jair 

Bolsonaro chegou à presidência. Sua candidatura e eleição atraiu esferas mais 

conservadoras da direita, dentre elas os evangélicos, o que tornou ainda mais evidente a 

importância dessa categoria para os novos contornos do debate acerca de política e 

religião no Brasil. O tratamento que a IURD tem dado aos ex-presidentes, vinculados ao 

Partido dos Trabalhadores, demonstra que a articulação e consonância entre eles mudou 

drasticamente, fato que será melhor demonstrado nas próximas seções. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             148 

 

 

3. A esquerda e o comunismo: “incompatível ser de esquerda e ser cristão” 

Neste tópico iremos investigar as matérias publicadas na Folha Universal 

relacionadas à esquerda brasileira - da qual o Partido dos Trabalhadores é, sem sombra 

de dúvidas, o partido mais criticado pela IURD – e o comunismo. Antes de nos 

debruçarmos sobre a atual articulação da igreja com o espectro político da direita, é 

necessário destacar seu apoio prévio ao PT e às candidaturas da esquerda. 

De acordo com Jardim (2016), foi possível perceber o empenho da Folha 

Universal em ser uma força atuante na campanha da candidatura de Dilma Rousseff em 

2010, tanto no primeiro quanto no segundo turno. Na edição 953 de julho daquele ano, 

Mota (2010) 18 disse que o jornal divulgou o apoio do Partido Republicano Brasileiro 

(que viria a se tornar o Republicanos) à candidata através de uma matéria chamada 

“Aliança consolidada”. A última matéria da edição 96919, publicada na véspera do 

segundo turno é chamada “7 razões para votar em Dilma” e trouxe argumentos que 

“giram em torno da continuidade do governo Lula, que o jornal trata como muito 

positivo, principalmente para os mais pobres” (2018, p. 38). 

Já em 2014, a disputa eleitoral girou em torno da polarização entre PT e Partido 

da Social Democracia Brasileira (PSDB), que teve como candidato Aécio Neves. O 

PRB apoiou a candidatura de Dilma, mas a igreja optou por não se comprometer com 

campanhas e políticos de forma explícita na Folha Universal. Jardim (2020) constatou 

que a IURD concedeu apoio à Dilma, mas não o fez com tanto empenho como em 2010. 

Em 2016, quando Dilma sofre o processo de impeachment, o PRB, braço político da 

Universal, sai da base aliada do governo e dá fim ao seu apoio ao governo petista, 

conforme a passagem: 

Dilma Rousseff telefonou na semana passada a Edir Macedo a pedir 

apoio na luta contra o impeachment. Em causa a influência que o 

fundador da Igreja Universal do Reino de Deus (IURD) exerce sobre o 

                                                 
18

 MOTA, Alice. Aliança consolidada. Folha Universal. São Paulo, 10 jul. 2010. Edição 953. v. 953, p. 

6i, jul. 2010. Disponível em: https://www.calameo.com/books/000724797b7ca0f3575cc. Acesso em: 01 

ago. 2023. 
19

 CRIVELLA, Marcelo. 7 motivos para votar em Dilma. Folha Universal. São Paulo, 31, out. 2010. 

Edição 569. v. 569, p. 24, out. 2010. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247973ca4ff89e0ef. Acesso em: 01 ago. 2023. 

https://www.calameo.com/books/000724797b7ca0f3575cc
https://www.calameo.com/books/0007247973ca4ff89e0ef


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             149 

 

Partido Republicano Brasileiro (PRB), que tem uma bancada de 25 

deputados e um senador no Congresso Nacional, importantes para as 

contas da votação. O bispo não prometeu nada à presidente além de 

"orar por ela e pelo país", de acordo com o jornal Folha de S. Paulo. 20  
 

Sob o impulso do impeachment de Dilma e posteriormente da Operação Lava-

Jato – que acusou e resultou em prisões de líderes do PT – o pânico moral em torno da 

esquerda progressista se tornou muito relevante para a compreensão da ascensão do 

discurso conservador radical articulado à moral cristã. De acordo com Mariano e 

Gerardi (2020: 344), nas eleições de 2018 a campanha antipetista evangélica acusou 

“grupos, partidos, parlamentares, governos e candidatos do PT e de esquerda de serem 

comunistas, anticristãos, imorais e inimigos do Evangelho”, ao passo que sacralizou 

candidatos e partidos conservadores de direita, identificando-os como representantes 

políticos sagrados. 

Em 2018, enquanto as “políticas petistas” eram representadas pelo periódico 

como tentativas de destruir a família, de sexualizar crianças na escola, de perseguir a 

liberdade religiosa dos cristãos e de “instaurar regimes comunistas”21 inspirados nas 

“ditaduras” cubana e venezuelana (MARIANO; GERARDI, 2020), o então candidato 

Jair Bolsonaro, ex-deputado federal e capitão do Exército, abraçou as pautas 

conservadoras evangélicas, colocando-se contra a corrupção da “velha política”, em 

defesa da Pátria e da família cristã. Dessa maneira, sua imagem foi se consolidando 

como principal opção ao antipetismo (OLIVEIRA; MARTINS, 2021). 

A polarização evidente na conjuntura política acerca da imagem de Bolsonaro e 

do Partido dos Trabalhadores estendeu-se para as eleições seguintes, em 2022. De um 

lado estava Bolsonaro, candidato à reeleição pelo Partido Liberal (PL), com o apoio do 

partido Progressistas (PP) e do Republicanos. Contra ele, Luiz Inácio Lula da Silva, 

candidato pelo PT. Era a primeira vez que dois candidatos que já presidiram o Brasil 

disputaram um segundo turno. O cenário permaneceu o mesmo até o término do pleito, 

                                                 
20

 MOREIRA, João Almeida. Bispo Edir Macedo promete orar por Dilma e pelo país. Diário de 

Notícias. 2016. Disponível em https://www.dn.pt/mundo/bispo-edir-macedo-promete-orar-por-dilma-e-

pelo-pais-5107029.html. Acesso em: 31 jul. 2023. 
21

 As críticas ao comunismo recaem sobre o que a Folha Universal denomina marxismo cultural. De 

acordo com Miguel (2021, p.5), “para a nova direita que divulga o medo do ‘marxismo cultural’, os 

movimentos feminista, negro e LGBT seriam parceiros ou instrumentos na estratégia de subversão da 

ordem vigente levada a cabo pelo comunismo mundial. Esta estratégia, mais dissimulada do que a 

leninista, teria sido definida nas obras de marxistas ocidentais da primeira metade do século XX, em 

especial Antonio Gramsci e os autores da primeira geração da Escola de Frankfurt”. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             150 

 

com a vitória de Lula com 50,90% dos votos válidos - uma diferença de menos de dois 

pontos percentuais para Bolsonaro, que obteve 49,10% dos votos. 

A polarização entre Bolsonaro e Lula mostrou-se mais que uma separação entre 

“direita” e “esquerda” ou um mero conflito entre adversários. Apesar da política 

institucional contemporânea escorar-se na criação antagônica de posicionamentos 

políticos, operando a partir da lógica do “nós” versus “eles”, o que ocorreu nas eleições 

de 2022 foi a transposição desta disputa para o campo da moral. Os presidenciáveis, 

carregando consigo imagens e símbolos que mobilizavam características opostas e 

inconciliáveis, travaram um embate entre “bem” e “mal”. 

Mouffe (2015, p. 75) afirma que o deslocamento das disputas eleitorais do 

campo político para o campo moral transformam adversários em inimigos, de modo que 

“a condenação moral substitui uma análise política adequada, e a resposta fica limitada 

à construção de um ‘cordão sanitário’ para pôr em quarentena os setores afetados” e 

“induz a considerar o ‘eles’ como ‘moral’, isto é, ‘inimigo absolutos’, favorecendo, 

assim, o surgimento dos antagonismos, que podem pôr em risco as instituições 

democráticas”. 

Entretanto, é evidente que este transporte não ocorre de maneira simples ou 

natural. É indispensável atribuir ao fenômeno comunicacional das mídias religiosas 

certa responsabilidade por esse movimento. Na edição 1554, a Folha Universal publicou 

a matéria “5 motivos que mostram que é impossível ser cristão e ser de esquerda”, 

explicando o porquê de “um cristão de verdade não pode nem deve compactuar com 

ideias esquerdistas”22. 

Para o jornal, o termo “esquerda evangélica” é uma contradição e vai contra 

todas as concepções centrais do cristianismo, como pregar contra o casamento 

convencional, incentivar questões como a liberdade do uso de drogas, apoiar o 

marxismo (considerado pela instituição como a base do “esquerdismo”) e combater a 

própria Igreja. A direita política é identificada como “um lugar especial, de honra, do 

Próprio Deus”, pois de acordo com a bíblia, em Eclesiastes 10.2, “o coração do sábio 

                                                 
22

 REDAÇÃO. 5 motivos que mostram que é impossível ser cristão e ser de esquerda. Folha Universal. 

São Paulo, 23 jan. 2022. Edição 1554. v. 1554, p. 10, jan. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/00072479751675175be50. Acesso em: 01 ago. 2023. 

https://www.calameo.com/books/00072479751675175be50


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             151 

 

está à sua direita, mas o coração do tolo está à sua esquerda”23. Em contrapartida, a 

esquerda combate a Igreja porque ela “abre os olhos da população quanto ao que é certo 

e errado e mostra de que lado deve estar quem quer o bem”24.  

Matérias relacionadas ao comunismo também estiveram muito presentes no 

decorrer do ano. O editorial da edição 1555, chamado “O veneno mortal de Cuba”, trata 

dos protestos que a população cubana mobilizou naquele momento contra a “opressão 

tirânica do Partido Comunista”25. O jornal afirma que o governo – definido como uma 

ditadura – já teria sido financiada por Lula e Dilma em seus mandatos e que os 

“esquerdistas” representam a “vertente-mor” do comunismo26. Ou seja, a esquerda 

política e o comunismo estão situados no mesmo campo semântico, que engloba 

também o Partido dos Trabalhadores e Lula. 

O editorial da edição 1556, “Sem máscara e com as garras de fora”27 alega que 

devido ao impeachment de Dilma Rousseff e a prisão de Lula, o PT não é mais visto 

pela população como uma boa opção para governar o país. Agora, o partido estaria 

sendo visto como realmente é, “sem máscara e com as garras de fora”, e não mais com 

seu “discurso falacioso de paz e amor”28. O objetivo ideológico de Lula seria estreitar 

relações com o governo comunista chinês e fornecer ao Estado maior controle sobre o 

povo. Segundo o texto, a ideologia dos partidos de esquerda almeja “o controle das 

pessoas por meio do Estado” e os caracteriza como uma “esquerda com viés de ditadura 

que escraviza o povo através do assistencialismo"29. Ainda, o editorial acusa Lula de ter 

se tornado “o símbolo da corrupção e da degradação da família cristã” e garante que “a 

sociedade não aceita mais a sua volta ao poder”30. 

                                                 
23

 Ibidem. 
24

 Ibidem. 
25

 FARIAS, Denis. O veneno mortal de Cuba. Folha Universal. São Paulo, 30 jan. 2022. Edição 1555. v. 

1555, p. 3, jan/fev. 2022. Disponível em: https://www.calameo.com/books/000724797cb8e2170a682. 

Acesso em: 01 ago. 2023. 
26

 Ibidem. 
27

 FARIAS, Denis. Sem máscara e com as garras de fora. Folha Universal. São Paulo, 06 fev. 2022. 

Edição 1556. v. 1556, p. 3, fev. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797b01e5e0ebff3. Acesso em: 01 ago. 2023. 
28

 Ibidem. 
29

 Ibidem. 
30

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/000724797cb8e2170a682
https://www.calameo.com/books/000724797b01e5e0ebff3


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             152 

 

O editorial “Nazismo e Comunismo: duas faces da mesma moeda”, da edição 

155931, surge da polêmica gerada quando o apresentador do Flow Podcast, Bruno Aiub 

(mais conhecido como Monark) afirmou que a legislação brasileira deveria garantir a 

liberdade de expressão acima de tudo e, por isso poderia inclusive admitir a criação de 

um partido nazista. O editorial, depois de criticar a declaração do apresentador, fornece 

dados históricos sobre o nazismo. Há, entretanto, a tentativa de aproximar a ideologia ao 

comunismo, ao afirmar que ambos emergem de um mesmo “tronco antropológico”, pois 

“ambos são sistemas autoritários e controladores” que, quando assumem o governo, 

mostram sua “verdadeira face: opressão, abusos, controle absoluto, perseguição e morte 

de qualquer opositor”32. Para a Universal, a ideologia comunista e socialista atualmente 

se manifesta por meio dos partidos de esquerda no Brasil. 

Importante ressaltar que, apesar de ser uma mídia religiosa, o jornal não se 

utiliza apenas de justificativas religiosas para embasar seus posicionamentos, como foi 

demonstrado acima. Ao citar dados históricos, procura se legitimar com falas de 

especialistas e estudos científicos. Além de demonstrar engajamento com pautas atuais, 

nota-se a adesão da articulação de discursos seculares - enquanto instrumentos de 

legitimação da posição política da instituição - como estratégia argumentativa. 

O editorial da edição 156133, denominado “As portas do inferno não 

prevalecerão” é mais um ataque à ideologia comunista e a dois de seus maiores 

expoentes, Karl Marx e Friedrich Engels. Marx e Engels são considerados os pais do 

socialismo científico e desenvolveram juntos a teoria marxista. Nesse editorial, o jornal 

alega que a China “colocou em vigor uma nova lei que proíbe a realização de cultos e 

reuniões on-line de religiões não autorizadas pelo Partido Comunista Chinês”. A nova 

medida prevê que “o acesso legal à internet para fins religiosos só será concedido aos 

chineses que participarem de atividades realizadas pelas cinco religiões autorizadas”34, 

dentre as quais não estão religiões cristãs. 

                                                 
31

 FARIAS, Denis. Nazismo e Comunismo: duas faces da mesma moeda. Folha Universal. São Paulo, 27 

fev. 2022. Edição 1559. v. 1559, p. 3, fev/mar. 2022 Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247973fdfc564a219. Acesso em: 01 ago. 2023. 
32

 Ibidem. 
33

 FARIAS, Denis. As portas do inferno não prevalecerão. Folha Universal. São Paulo, 13 mar. 2022. 

Edição 1561. v. 1561, p. 3, mar. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797bcc4a5032a47. Acesso em: 01 ago. 2023. 
34

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/0007247973fdfc564a219
https://www.calameo.com/books/000724797bcc4a5032a47


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             153 

 

Por isso, a Folha Universal considera as ideias de Marx e Engels profundamente 

hostis à fé cristã e as define como “satânicas” e “diabólicas”35. A instituição enxerga 

uma chance de “deter o avanço do comunismo e do socialismo” no Brasil, “rechaçando 

nas urnas Lula e a sua legião de partidos de esquerda nas eleições para presidente e para 

o Congresso Nacional”36. 

Na edição 156737, o editorial “Isso, sim, é um ataque à democracia" destina-se a 

mais uma crítica a Lula e sua suposta associação aos governos e ideologias comunistas. 

Para o jornal, o “comunista Luiz Inácio Lula da Silva”38 está cego de ódio e rancor e 

não quer somente destruir o modelo econômico brasileiro, mas também “transformar o 

Brasil em uma Venezuela”39. A população brasileira, entretanto, está atenta a esses 

ataques “contra os valores tradicionais da família, da livre iniciativa econômica e dos 

princípios que mantêm a sociedade”40. 

A partir destas análises, é possível perceber que a Universal atribui ao seu 

discurso político, uma dimensão espiritual. Nota-se, sobretudo no léxico empregado 

para se referir à figura de Lula ou caracterizar as ações do PT e do comunismo 

(“satânicos”, “diabólicos”, “garras de fora”, “degradação da família cristã”, “portas do 

inferno”), a “mobilização constante da figura do diabo como causador da crise moral” 

(PAULA, 2022, p. 95), o que torna a esquerda e o comunismo não só inimigos políticos, 

mas espirituais. 

Isso se torna ainda mais evidente ao entender que, no discurso iurdiano, crises, 

adversidades, doenças, misérias e todos os problemas da vida dos homens são causados 

por demônios, os chamados “espíritos destruidores”. Os neopentecostais “crêem que o 

que se passa no ‘mundo material’ decorre da guerra travada entre as forças divina e 

demoníaca no ‘mundo espiritual"' e “os seres humanos, conscientes disso ou não, 

participam ativamente de uma ou de outra frente de batalha” (MARIANO, 2014, p. 

113). 

                                                 
35

 Ibidem. 
36

 Ibidem. 
37

 FARIAS, Denis. Isso, sim, é um ataque à democracia. Folha Universal. São Paulo, 24 abr. 2022. 

Edição 1567. v. 1567, p. 3, abr. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797e7dbed53b53c. Acesso em: 01 ago. 2023. 
38

 Ibidem. 
39

 Ibidem. 
40

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/000724797e7dbed53b53c


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             154 

 

No campo político, faz sentido para a instituição recorrer à guerra santa contra 

seus adversários, uma vez que a disputa entre eles passa a ocorrer no campo moral, 

podendo assim argumentar que certas ideias ameaçam a existência da família, dos bons 

costumes, da própria igreja e até de um próspero futuro para a nação brasileira. 

O discurso de perseguição aos evangélicos e à liberdade religiosa são 

componentes constitutivos da identidade religiosa iurdiana (MARIANO, 2014). Dessa 

maneira, a instituição estabelece inimigos que são incessantemente criticados e 

demonizados pela igreja. Os principais “algozes terrenos” da Universal são, atualmente, 

a Rede Globo (e outros componentes da mídia secular), a esquerda política 

(representada pelo signo comum do Partido dos Trabalhadores) e o comunismo. Todos 

esses grupos têm como objetivo “dificultar o trabalho e impedir o crescimento dos 

evangélicos” (MARIANO, 2014, p. 75), além de destruir a família e os valores cristãos. 

Essa foi a ênfase para justificar a incompatibilidade entre cristãos e a esquerda. 

 

4. Ameaças à família: os perigos das “propostas da esquerda” 

Como demonstram pesquisas anteriores, o pânico moral foi um tema central nas 

eleições de 2018 (OLIVEIRA; MARTINS; MIGUEL; 2021). A campanha de Jair 

Bolsonaro enfatiza que ele é defensor da família e de valores cristãos, ao passo que 

ataca uma agenda progressista - quase sempre simbolizada pelo PT e suas políticas - na 

qual se localizam debates acerca de orientação sexual, identidade de gênero, combate à 

violência contra a mulher, descriminalização do aborto e direitos LGBTQIA+, 

estratégia que contribuiu para levá-lo ao cargo de presidente. 

O discurso de posse do então presidente, pronunciado em janeiro de 2019 no 

Congresso Nacional, ilustra perfeitamente as bandeiras que seriam defendidas ou 

combatidas por ele nos anos posteriores: “Vamos unir o povo, valorizar a família, 

respeitar as religiões e nossa tradição judaico-cristã, combater a ‘ideologia de gênero’, 

conservando nossos valores. O Brasil voltará a ser um país livre das amarras 

ideológicas”41. Para atingir tais objetivos, Bolsonaro apostou no estímulo do pânico 

                                                 
41

 REDAÇÃO. Leia a íntegra dos dois primeiros discursos do presidente Jair Bolsonaro. Veja. 2019. 

Disponível em: https://veja.abril.com.br/politica/leia-a-integra-dos-dois-primeiros-discursos-do-

presidente-jair-bolsonaro/. Acesso em: 31 jul. 2023. 

https://veja.abril.com.br/politica/leia-a-integra-dos-dois-primeiros-discursos-do-presidente-jair-bolsonaro/
https://veja.abril.com.br/politica/leia-a-integra-dos-dois-primeiros-discursos-do-presidente-jair-bolsonaro/


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             155 

 

moral, ferramenta que promoveu uma mobilização rápida e apaixonada da população 

(MIGUEL, 2021). 

Valendo-se de seu apoio pela parcela mais conservadora da sociedade brasileira, 

Bolsonaro e seus aliados políticos investiram em atacar processos inexistentes ou 

espantalhos - muitos dos quais foram criados por eles próprios - para causar certa 

sensação de “desordem social” grave. Por representar uma ameaça às crianças, aos 

jovens e, consequentemente, às famílias (núcleo social considerado primordial), a 

desordem precisava ser combatida sem trégua (MIGUEL, 2021, p. 4). O combate à 

“ideologia de gênero” teve ênfase especial neste período, sendo instrumentalizado e 

difundido através do pânico moral. Em consonância com o combate aos ideais 

“esquerdistas”, a Folha Universal tratou em diversas edições sobre o tema da família, 

defendendo o mesmo tipo de moralidade da cúpula bolsonarista. 

O editorial da edição 156042, chamado “A família cada vez mais sob ataque”, 

trata dos ataques que a família em seu formato cristão tradicional vem sofrendo por 

parte do próprio governo. Uma das críticas é dirigida à proposta do “Estatuto das 

famílias do século XXI”,43 de Orlando Silva (PCdoB), que inclui diversos tipos de 

núcleos familiares na definição do termo, sem distinção de gênero e orientação sexual. 

Os governos de esquerda são acusados de serem “defensores ferrenhos do tema” e de 

“instituir livros didáticos com conteúdo inapropriado para crianças e adolescentes, 

tentando doutriná-los com ideais contra a família tradicional e direcioná-los à 

esquerda”44, se referindo à polêmica do “kit gay”. 

Na realidade, o “kit gay” foi uma proposta do Ministério da Educação, na época 

comandado por Fernando Haddad (PT), de distribuição do Caderno Escola Sem 

Homofobia aos alunos do ensino fundamental e médio. Porém, setores conservadores da 

política e parlamentares evangélicos, lideraram oposição à distribuição do material, 

chamando-o pejorativamente de “kit gay” e acusando-o “de fazer apologia à 

                                                 
42

 REDAÇÃO. A família cada vez mais sob ataque. Folha Universal. São Paulo, 06 mar. 2022. Edição 

1560. v. 1560, p. 3, mar. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247970d3ba2f8095d. Acesso em: 01 ago. 2023. 
43

 HAJE, Lara. Projeto reconhece como família união entre duas ou mais pessoas independentemente de 

gênero. Jusbrasil. 2018. Disponível em: https://www.jusbrasil.com.br/noticias/projeto-reconhece-como-

familia-uniao-entre-duas-ou-mais-pessoas-independentemente-de-genero/579753245. Acesso em: 07 ago. 

2023. 
44

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/0007247970d3ba2f8095d


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             156 

 

homossexualidade e à promiscuidade e de ser uma artimanha petista para perverter a 

sexualidade das crianças e destruir a família” (MARIANO; GERARDI, 2020, p. 335). 

Para a Universal, a família é um dos “pilares da sociedade” e um “projeto de 

Deus”45. Porém, sem seguir os pretextos cristãos, ela se torna “desajustada, sem apreço 

aos valores essenciais”46, o que seria um dos principais interesses da esquerda ao 

reconhecer a união estável homoafetiva e considerar novos modelos de família no 

Código Civil, por exemplo. 

A seção “Panorama” da edição 156447 retrata “As propostas da esquerda para a 

família”. Segundo o texto, “muitas ideias defendidas por partidos esquerdistas deixam 

brechas para inúmeras interpretações e colocam a família que conhecemos, cristã, em 

risco”48. Fatores como a ampliação do conceito de família reconhecido pelo Estado, a 

“presença da ideologia de gênero nas escolas” e a redução da burocracia para alteração 

do nome social de indivíduos transsexuais nos documentos seriam símbolos da tentativa 

da esquerda de “desestabilizar a instituição criada por Deus e desenvolver um projeto 

diferente do original”. Estes riscos ou ataques existem “desde os primórdios do 

socialismo, quando os filósofos Karl Marx e Friedrich Engels defenderam a abolição 

das famílias como existem”49. 

Na edição 157850, o editorial afirma que o alvo mais cobiçado pela esquerda são 

as crianças e as famílias em geral. Por serem símbolos do futuro e da esperança da 

nação, a esquerda tenta incutir nelas ideologias contrárias aos princípios cristãos, 

principalmente nas escolas, onde são empurradas subliminarmente “as doutrinas 

esquerdistas, sobretudo a ideologia de gênero, o feminismo e o comunismo”51.  

                                                 
45

 Ibidem. 
46

 Ibidem. 
47

 REDAÇÃO. As propostas da esquerda para a família. Folha Universal. São Paulo, 03 abr. 2022. 

Edição 1564. v. 1564, p. 10-11, abr. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797661bd60b9600. Acesso em: 01 ago. 2023. 
48

 Ibidem. 
49

 Ibidem. 
50

 FARIAS, Denis. O alvo mais cobiçado pela esquerda. Folha Universal. São Paulo, 10 jul. 2022. 

Edição 1578. v. 1578, p. 3, jul. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/00072479799e59abec188. Acesso em: 01 ago. 2023. 
51

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/000724797661bd60b9600
https://www.calameo.com/books/00072479799e59abec188


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             157 

 

Na edição 157952, a seção “Panorama” intitulada “Esquerda e educação: a 

doutrinação ainda na infância” discorre sobre a “luta pela mente das crianças”, e assim 

como na edição anterior, afirma que “os ensinamentos ideológicos estão por toda a 

parte”53. As principais acusações neste ponto são relacionadas a sexualidade, “ideologia 

de gênero” e linguagem neutra. 

A problematização e desvirtuação da chamada “ideologia de gênero” tem origem 

no debate público e na discussão teórica sobre “gênero”, termo utilizado para indicar “a 

diferença entre, por um lado, o dimorfismo biológico da espécie humana e, por outro, os 

papéis sociais atribuídos a mulheres e homens”. Ao ser impulsionada por setores 

conservadores da sociedade, a expressão inverte a lógica do debate e adquire o teor de 

uma “ofensiva contra a desnaturalização dos papéis sociais de gênero” (MIGUEL, 2021, 

p.3). 

Por este motivo e pelos esforços aplicados pela igreja para o fortalecimento das 

posições de gênero socialmente estabelecidas, sempre que a “ideologia de gênero” surge 

no semanário, é fortemente rechaçada. Na perspectiva da IURD, tal ideologia nega a 

existência das principais criações de Deus, o homem e a mulher, e incentiva que 

neguem seu sexo natural (PAULA, 2022). O resultado seria a destruição do modelo 

familiar tradicional cristão e, consequentemente, uma ofensa a Deus (OLIVEIRA; 

MARTINS, 2021). Como demonstrado na seção anterior, grupos que promovem valores 

progressistas são vistos na narrativa da Universal como instrumentos de uma força 

maligna que age constantemente para difundir o mal, materializado, neste caso, na 

agenda política da esquerda. 

Na manhã do dia 16 de setembro de 2022, o Bispo Edir Macedo manifestou-se 

acerca do segundo turno das eleições quando uma internauta perguntou através das 

redes sociais quem ele apoiaria para presidente. Fornecendo sua manifestação pessoal, 

alinhada aos discursos e conteúdos veiculados pela Folha Universal durante todo o ano, 

o Bispo respondeu que continuaria com Bolsonaro e com Tarcísio de Freitas 

                                                 
52

 REDAÇÃO. Esquerda e educação: a doutrinação ainda na infância. Folha Universal. São Paulo, 10 

jul. 2022. Edição 1579. v. 1579, p. 10-11, jul. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797520c4bff123b. Acesso em: 01 ago. 2023. 
53

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/000724797520c4bff123b


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             158 

 

(Republicanos) para governador em São Paulo. O editorial da edição 158954, chamado 

“Bispo Macedo responde à pergunta: ‘o senhor vai apoiar quem para presidente?’” foi 

utilizado para a divulgação oficial do posicionamento. Segundo o texto, “depois de se 

desiludir com vários posicionamentos de governos petistas, o Bispo Macedo vem, nos 

últimos anos, expressando firme resistência à volta da esquerda ao poder no Brasil”55. 

Os argumentos para o apoio à candidatura de Bolsonaro giraram em torno da 

incompatibilidade das pautas defendidas pela esquerda com o pensamento evangélico, 

das quais foram citadas “a implantação da ideologia de gênero nas escolas”, “a 

instrumentalização do ensino com pautas socialistas”, “a perseguição religiosa” e “o 

constante ataque à estrutura familiar tradicional, formada por pai, mãe e filhos”56, em 

consonância com tudo que já vinha sendo publicado no jornal Folha Universal no 

decorrer do ano. 

 

Considerações finais 

As eleições presidenciais de 2022 foram marcadas por uma forte polarização 

entre duas candidaturas. Jair Bolsonaro dedicou-se ao fomento das pautas alinhadas à 

moral cristã e conquistou eleitorado entre as parcelas mais conservadoras da sociedade. 

Em contrapartida, Lula representava a esquerda e fornecia apoio a temáticas 

progressistas. A competição entre eles foi acirrada e, ao término do pleito, Lula venceu 

Bolsonaro com uma diferença de menos de dois pontos percentuais. 

Nas edições do semanário Folha Universal publicadas durante o primeiro e o 

segundo turno das eleições, foi delimitado um “cordão sanitário” para traçar as 

compatibilidades entre a fé cristã e a esquerda, a partir da lógica “nós” versus “eles”, 

que apesar de já estar presente no discurso da Universal em momentos anteriores, se 

intensificou nos últimos anos. Esse “cordão sanitário” foi delineado sob duas frentes: o 

combate à esquerda e ao comunismo - categorias atribuídas pelo semanário ao mesmo 

campo semântico - e a defesa da família tradicional cristã. 

                                                 
54

 REDAÇÃO. Bispo Macedo responde à pergunta: ‘o senhor vai apoiar quem para presidente?. Folha 

Universal. São Paulo, 25 set. 2022. Edição 1589. v. 1589, p. 3, set/out. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247970c135b5e7c87. Acesso em: 01 ago. 2023. 
55

 Ibidem. 
56

 Ibidem. 

https://www.calameo.com/books/0007247970c135b5e7c87


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             159 

 

Muito além da separação entre direita e esquerda ou de um mero conflito entre 

adversários, a disputa entre Lula e Bolsonaro ocorreu no campo da moral, na qual os 

presidenciáveis travaram um embate entre “bem” e “mal”. Na lógica iurdiana, havia a 

necessidade de combater a esquerda, o petismo e o comunismo e, através do jornal, a 

Universal estabeleceu-os como inimigos a serem extirpados da sociedade e relacionou-

os ao “imoral”, “inapropriado”, “ruim” e “perigoso” e “diabólico”, em um movimento 

de demonização do Partido dos Trabalhadores e seu candidato à presidência. Para a 

igreja, havia uma incompatibilidade entre as pautas defendidas pela esquerda e as 

concepções centrais do cristianismo e por esse motivo, ser de esquerda e cristão ao 

mesmo tempo seria uma contradição. 

A moral religiosa manteve a tônica das publicações do jornal durante o ano e 

temas relacionados à defesa da família tradicional e à luta contra a “ideologia de 

gênero” também se mostraram muito relevantes. Em certa medida, o rompimento - ou a 

flexibilização - de ideais comportamentais conservadores nos âmbitos sexuais e 

familiares contribuiu para a disseminação do pânico moral entre a população cristã 

acerca dos perigos da perseguição da fé e da destruição da família. O senso de que o 

núcleo central da sociedade estaria sendo ameaçado e perseguido implica uma luta 

constante, no plano físico e espiritual. 

Os temas tratados durante o ano de 2022 na Folha Universal se mantiveram em 

consonância aos ideais conservadores de Jair Bolsonaro. Evidenciamos que a igreja 

procurou legitimar seu posicionamento através de discursos moralistas, focados na 

defesa da família e no combate ao comunismo. O apoio a Bolsonaro foi demonstrado 

durante todo o ano eleitoral e no período pós eleições, momento em que a instituição 

lamentou, na edição 1595 do jornal, a vitória de Lula57
. 

 

Referências Bibliográficas 

A Missão da Folha Universal. Universal 40 anos. Disponível em: 

https://sites.universal.org/universal40anos/artigo/24-a-missao-da-folha-universal. 

Acesso em: 19 jul. 2023. 

 

                                                 
57

 REDAÇÃO. Perplexos, mas não desanimados. Folha Universal. São Paulo, 06 nov. 2022. Edição 

1595. v. 1595, p. 3, nov. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797227446cd7a05. Acesso em: 01 ago. 2023. 

https://sites.universal.org/universal40anos/artigo/24-a-missao-da-folha-universal
https://sites.universal.org/universal40anos/artigo/24-a-missao-da-folha-universal
https://www.calameo.com/books/000724797227446cd7a05


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             160 

 

AFFONSO, Julia. COUTINHO, Mateus. VASSALLO, Luiz. MACEDO, Fausto. MP 

Eleitoral acusa Crivella de ‘abuso de poder religioso’. 2017. Senado.leg.br. Disponível 

em: 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/532898/noticia.html?sequence=1&

isAllowed=y. Acesso em: 31 jul. 2023. 

 

CALAMEO. Disponível em: https://www.calameo.com/accounts/724797. Acesso em: 

19 jul. 2023. 

 

CAMURÇA, Marcelo. Religião, política e espaço público no Brasil: perspectiva 

histórico/sociológica e a conjuntura das eleições presidenciais de 2018. Estudos de 

Sociologia, Recife, vol. 2, n. 25, p. 125-159, 2019. Disponível em: 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/revsocio/article/view/243765. Acesso em: 08 ago. 

2023. 

 

CARRANZA, Brenda. Evangélicos: o novo ator político. In: GUADALUPE, J. L. P; 

CARRANZA, B. (Orgs.). Novo ativismo político no Brasil: os evangélicos do século 

XXI, Rio de Janeiro: Konrad Adenauer Stiftung, 2020,  p. 171-192. 

 

CHALOUB, J; LIMA, P; PERLATTO, F. Apresentação: Direitas no Brasil 

contemporâneo. Teoria e Cultura: Revista do Programa de Pós-Graduação em 

Ciências Sociais, Juiz de Fora, v. 13, n. 2, p. 9-21, Dezembro, 2018. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/13988. Acesso em: 08 

ago. 2023. 

 

CRIVELLA, Marcelo. 7 motivos para votar em Dilma. Folha Universal. São Paulo, 31, 

out. 2010. Edição 569. v. 569, p. 24, out. 2010. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247973ca4ff89e0ef. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

DA SILVA, W. T; SUGAMOSTO, A; ARAUJO, U. I. O marxismo cultural no Brasil: 

origens e desdobramento de uma teoria conservadora. Cultura e Religião, Iquique, v. 

15, n. 1, p. 180-222, jun. 2021 . Disponível em: 

http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-

47272021000100180&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 27 fev. 2023. 

 

FARIAS, Denis. As portas do inferno não prevalecerão. Folha Universal. São Paulo, 

13 mar. 2022. Edição 1561. v. 1561, p. 3, mar. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797bcc4a5032a47. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

FARIAS, Denis. Isso, sim, é um ataque à democracia. Folha Universal. São Paulo, 24 

abr. 2022. Edição 1567. v. 1567, p. 3, abr. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797e7dbed53b53c. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

FARIAS, Denis. Nazismo e Comunismo: duas faces da mesma moeda.FolhaUniversal. 

São Paulo, 27 fev. 2022. Edição 1559. v. 1559, p. 3, fev/mar. 2022 Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247973fdfc564a219. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             161 

 

FARIAS, Denis. O alvo mais cobiçado pela esquerda. Folha Universal. São Paulo, 10 

jul. 2022. Edição 1578. v. 1578, p. 3, jul. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/00072479799e59abec188. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

FARIAS, Denis. O veneno mortal de Cuba. Folha Universal. São Paulo, 30 jan. 2022. 

Edição 1555. v. 1555, p. 3, jan/fev. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797cb8e2170a682. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

FARIAS, Denis. Sem máscara e com as garras de fora. Folha Universal. São Paulo, 06 

fev. 2022. Edição 1556. v. 1556, p. 3, fev. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797b01e5e0ebff3. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

FRIDMAN, C. Política e Cultura: século XXI. 1ª edição. Rio de Janeiro: Editora 

Relume, 2002. 

 

HAJE, Lara. Projeto reconhece como família união entre duas ou mais pessoas 

independentemente de gênero. Jusbrasil. 2018. Disponível em: 

https://www.jusbrasil.com.br/noticias/projeto-reconhece-como-familia-uniao-entre-

duas-ou-mais-pessoas-independentemente-de-genero/579753245. Acesso em: 07 ago. 

2023. 

 

JARDIM, Willelm Martins Andrade. Entre Religião e Política: as especificidades de 

uma candidatura à Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro. In: OLIVEIRA, F. R. B; 

SCHIAVO, R. A; TEIXEIRA, R. S; BAPTISTA, M. R; GUIMARÃES, L. E; 

MARTINS, C. C. N (Orgs.). Cristianismo, Sociabilidade e Espaço Público: reflexões 

sobre as relações entre religião e sociedade, Campinas: D7 Editora, 2020, cap. 7, p. 

124-139. Disponível em: 

https://www.academia.edu/46084437/Cristianismos_sociabilidade_e_espa%C3%A7o_p

%C3%BAblico_reflex%C3%B5es_sobre_as_rela%C3%A7%C3%B5es_entre_religi%C

3%A3o_e_sociedade_OLIVEIRA_SCHIAVO_TEIXEIRA_et_all_ . Acesso em: 08 

ago. 2023. 

 

JARDIM, W. M. A. Religião e Política na Igreja Universal do Reino de Deus: um 

estudo das campanhas eleitorais de 2010 e 2014. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Graduação em Ciências Sociais). Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes. 

Departamento de Ciências Sociais. Universidade Federal de Viçosa, 2016. 

 

MARIANO, R. Expansão pentecostal no Brasil: o caso da Igreja Universal. Estudos 

Avançados, [S. l.], v. 18, n. 52, p. 121-138, 2004. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/eav/article/view/10028. Acesso em: 2 mar. 2023.  

 

MARIANO, R. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. 5ª 

ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 

 

MARIANO, R; GERARDI, D. Apoio evangélico a Bolsonaro: antipetismo e 

sacralização da direita. In: Novo ativismo político no Brasil: os evangélicos do século 

XXI. GUADALUPE, J. L. P; CARRANZA, B (Orgs.). Rio de Janeiro: Konrad 

Adenauer Stiftung, 2020, 329-350, 2020. Disponível em: 

https://www.jusbrasil.com.br/noticias/projeto-reconhece-como-familia-uniao-entre-duas-ou-mais-pessoas-independentemente-de-genero/579753245
https://www.jusbrasil.com.br/noticias/projeto-reconhece-como-familia-uniao-entre-duas-ou-mais-pessoas-independentemente-de-genero/579753245
https://www.jusbrasil.com.br/noticias/projeto-reconhece-como-familia-uniao-entre-duas-ou-mais-pessoas-independentemente-de-genero/579753245


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             162 

 

https://www.researchgate.net/publication/344359199_Apoio_evangelico_a_Bolsonaro_

antipetismo_e_sacralizacao_da_direita. Acesso em: 08. ago. 2023. 

 

MARTINO, L. M. S. Mídia, religião e sociedade: das palavras às redes digitais. 1ª 

edição. São Paulo: Editora Paulos, 2017. 

 

MEDEIROS, Janaina. A nobre missão da Folha Universal. Universal.org, 24/06/2018. 

Disponível em: https://www.universal.org/noticias/post/a-nobre-missao-da-folha-

universal/. Acesso em: 27 fev. 2023. 

 

MENDES, Guilherme. Republicanos cresce nas eleições de 2020 e aumenta poder da 

universal. Congresso em Foco. 2020. Disponível em: 

https://congressoemfoco.uol.com.br/area/governo/bancada-membros-da-universal-em-

2020/. Acesso em: 27 fev. 23. 

 

MONT'ALVERNE, M. A opinião da empresa no Jornalismo Brasileiro: Um estudo 

sobre a função e a influência política dos editoriais. Revista Estudos em Jornalismo e 

Mídia, Florianópolis, v. 12, n. 1, p. 121-137, jan-jun 2015. Disponível em: 

https://www.academia.edu/13504322/A_opini%C3%A3o_da_empresa_no_Jornalismo_

Brasileiro_Um_estudo_sobre_a_fun%C3%A7%C3%A3o_e_a_influ%C3%AAncia_pol

%C3%ADtica_dos_editoriais. Acesso em: 08 ago. 2023. 

 

MOREIRA, João Almeida. Bispo Edir Macedo promete orar por Dilma e pelo país. 

Diário de Notícias. 2016. Disponível em https://www.dn.pt/mundo/bispo-edir-macedo-

promete-orar-por-dilma-e-pelo-pais-5107029.html. Acesso em: 31 jul. 2023. 

 

MOTA, Alice. Aliança consolidada. Folha Universal. São Paulo, 10 jul. 2010. Edição 

953. v. 953, p. 6i, jul. 2010. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797b7ca0f3575cc. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

MOUFFE, C. Sobre o Político. 1ª edição. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2015. 

 

OLIVEIRA, F. R. B; MARTINS, C. C. N. O discurso eleitoral da Igreja Universal do 

Reino de Deus e a ascensão de Bolsonaro. Plural, [S. l.], v. 28, n. 1, p. 237-258, 2021. 

Disponível em: https://www.revistas.usp.br/plural/article/view/176735. Acesso em: 15 

ago. 2022. 

 

PAULA, T. F; As eleições entre o bem e o mal: uma análise comparada entre os 

discursos da Igreja Universal e de Jair Bolsonaro sobre a moralidade pública no pleito 

de 2018. Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 19, n. 1, p. 82-107, jan-jun, 2022. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/sacrilegens/article/view/37777. Acesso em: 08 ago. 

2023. 

 

PIERUCCI, A. F. O. Representantes de deus em Brasília: a bancada evangélica na 

constituinte. Ciências Sociais Hoje, São Paulo, n. 11, p. 104-32, 1989. Disponível em: 

https://repositorio.usp.br/item/000892256. Acesso em: 02 mar. 2023. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             163 

 

PRANDI, R.; SANTOS, R. W. dos; BONATO, M. Igrejas evangélicas como máquinas 

eleitorais no Brasil. Revista USP, [S. l.], n. 120, p. 43-60, jan/fev/mar, 2019. 

Disponível em: https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/155530. Acesso em: 8 

ago. 2023. 

 

PRESTES, Eduardo. Aprovada a isenção de IPTU para templos religiosos. Folha 

Universal. São Paulo, 02 jan. 2022. Edição 1551. v. 1551, p. 10, jan. 2022. Disponível 

em: https://www.calameo.com/books/0007247973ad4ed59fb24. Acesso em: 01 ago. 

2023. 
 

REDAÇÃO. 5 motivos que mostram que é impossível ser cristão e ser de esquerda. 

Folha Universal. São Paulo, 23 jan. 2022. Edição 1554. v. 1554, p. 10, jan. 2022. 

Disponível em: https://www.calameo.com/books/00072479751675175be50. Acesso em: 

01 ago. 2023. 

 

REDAÇÃO. A família cada vez mais sob ataque. Folha Universal. São Paulo, 06 mar. 

2022. Edição 1560. v. 1560, p. 3, mar. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247970d3ba2f8095d. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

REDAÇÃO. As propostas da esquerda para a família. Folha Universal. São Paulo, 03 

abr. 2022. Edição 1564. v. 1564, p. 10-11, abr. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/000724797661bd60b9600. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

REDAÇÃO. Bispo Macedo responde à pergunta: ‘o senhor vai apoiar quem para 

presidente?. Folha Universal. São Paulo, 25 set. 2022. Edição 1589. v. 1589, p. 3, 

set/out. 2022. Disponível em: 

https://www.calameo.com/books/0007247970c135b5e7c87. Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

REDAÇÃO. Leia a íntegra dos dois primeiros discursos do presidente Jair Bolsonaro. 

Veja. 2019. Disponível em: https://veja.abril.com.br/politica/leia-a-integra-dos-dois-

primeiros-discursos-do-presidente-jair-bolsonaro/. Acesso em: 31 jul. 2023. 

 

RICHARDSON, Roberto Jarry. Pesquisa social: métodos e técnicas. 3ª edição. São 

Paulo: Atlas, 1985. 

 

RIZZO, Rafaella. Folha Universal completa 30 anos. Universal.org. 2022. Disponível 

em: https://www.universal.org/noticias/post/folha-universal-completa-30-anos/. Acesso 

em: 27, fev, 2023. 

 

UNIcom — Departamento de Comunicação Social e de Relações Institucionais da 

Universal. Imprensa ataca a Universal por recomendar a leitura da Bíblia. 

Universal.org. 2022. Disponível em: https://www.universal.org/noticias/post/imprensa-

ataca-a-universal-por-recomendar-a-leitura-da-biblia/. Acesso em: 31 jul. 2023. 

 

VOCÊ sabe o que é bolivarianismo? Carta Capital. 2014. Disponível em: 

https://www.cartacapital.com.br/politica/o-que-e-bolivarianismo-2305/. Acesso em: 30 

jul. 2023.  

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             164 

 

ZANINI, Fábio. BRANDT, Danielle. RODRIGUES, Arthur. Igreja Universal usa jornal 

para fazer campanha contra Lula e o PT. Folha de S.Paulo. 2022. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/colunas/painel/2022/03/igreja-universal-usa-jornal-para-

fazer-campanha-contra-lula-e-o-pt.shtml. Acesso em: 31 jul. 2023. 

 

 

APÊNDICE A. 

 

QUADRO 1 - EDITORIAIS E PANORAMAS PUBLICADOS DE JANEIRO A 

OUTUBRO DE 2022. 

Edição Data Título do Editorial 
Temática principal do 

Editorial 
Título do Panorama 

Temática principal do 

Panorama 

1551 
02/01 a 

08/01 

“Quando o povo elege 

‘Barrabás’...” 

Comparação entre Eduardo 

Paes e Marcelo Crivella. 

“Aprovada a isenção de 

IPTU para templos 

religiosos” 

Proposta de isenção de 

IPTU para templos 

religiosos. 

1552 
09/01 a 

15/01 

“Lobos associados com 

raposas” 
Chapa Lula-Alckmin. 

“Três em quatro brasileiros 

têm dívidas” 

Situação econômica dos 

brasileiros. 

1553 
16/01 a 

22/01 

“Turismo de favela: até 

quando vamos aceitar a 

exploração da pobreza?” 

“Incentivo” à exploração 

do turismo nas favelas por 

parte do PT. 

“Por que você deve 

valorizar o seu voto nas 

eleições deste ano?” 

Incentivo ao voto. 

1554 
23/01 a 

29/01 

“Argentina e Chile: alerta 

vermelho” 
Anticomunismo. 

“5 motivos que mostram 

que é impossível ser 

cristão e ser de esquerda”. 

Comparação entre os 

pensamentos da esquerda 

e dos cristãos. 

1555 
30/01 a 

05/02 

"O veneno mortal de 

Cuba" 
Anticomunismo. 

“Banalização das relações 

leva à esclerose múltipla” 
Relacionamentos. 

1556 
06/02 a 

12/02 

"Sem máscara e com as 

garras de fora" 

Críticas à Lula, ao PT e ao 

comunismo. 

“Pandemia: o saldo 

catastrófico de terem 

fechado as escolas 

Pandemia. 

1557 
13/02 a 

19/02 

“Quando o óbvio gera 

polêmica” 

“Cancelamento” e o 

“politicamente correto”. 

“10 perguntas para 

Marcelo Crivella” 

Entrevista com Marcelo 

Crivella, do partido 

Republicanos. 

1558 
20/02 a 

26/02 
“O fracasso do lockdown” Pandemia e lockdown. 

"A esquerda brasileira tem 

algum apreço pelos 

pobres?" 

A esquerda e a “farsa” da 

defesa aos pobres. 

1559 
27/02 a 

05/03 

"Nazismo e comunismo: 

duas faces da mesma 

moeda" 

Atribuição do nazismo e 

do comunismo ao mesmo 

“tronco antropológico”. 

“Competição injusta” “Ideologia de gênero”. 

1560 
06/03 a 

12/03 

“A família cada vez mais 

sob ataque” 

Crítica aos novos modelos 

de família mapeados pelo 

IBGE. 

“Nazismo é crime” Nazismo. 

1561 
13/03 a 

19/03 

“As portas do inferno não 

prevalecerão” 
Anticomunismo. 

“10 perguntas para Marcos 

Pereira” 

Entrevista com Marcos 

Pereira, do partido 

Republicanos. 

1562 
20/03 a 

26/03 
“Mamãe, falei!” 

Crítica ao ex-deputado 

Arthur do Val. 

“Votar: mais que um 

direito: uma obrigação” 
Incentivo ao voto. 

1563 
27/03 a 

02/04 

“A cruz e seu real 

significado” 
Fé cristã. 

“8 dicas para não ser 

vítima no ano das fake 

news” 

Fake news. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             165 

 

1564 
03/04 a 

09/04 

“Você torna a sociedade 

melhor ou pior?” 

Responsabilidade dos 

indivíduos com a 

sociedade. 

"As propostas da esquerda 

para a família" 

Propostas da esquerda e 

seus “perigos para a 

família cristã”. 

1565 
10/04 a 

16/04 

“A lei do retorno não é 

lenda” 
Lei do retorno. 

“Tabagismo perigo pessoal 

e social” 
Tabagismo. 

1566 
17/04 a 

23/04 
“Ralo ou filtro” Redes sociais. 

“Contra a pobreza 

menstrual nas prisões” 

Proposta do deputado 

estadual do Rio de Janeiro, 

Carlos Macedo, do partido 

Republicanos. 

1567 
24/04 a 

30/04 

"Isso, sim, é um ataque à 

democracia" 
Críticas à Lula. 

"A esquerda e o 

cristianismo" 

Pautas da esquerda que 

“colocam em risco” o 

livre exercício da fé. 

1568 
01/05 a 

07/05 

“O voto e o seu grande 

valor” 
Incentivo ao voto. 

“1 de maio: dia do trabalho 

pra quem?” 

Subemprego e 

desemprego. 

1569 
08/05 a 

14/05 
"Um líder sem público" 

Críticas à Lula e suposta 

diminuição do apoio ao 

petista. 

"Saneamento básico: um 

problema que a esquerda 

não queria resolver" 

Sobre a proposta do 

Marco Regulatório do 

Saneamento. 

1570 
15/05 a 

21/05 
“Quem lacra não lucra” “Lacração”. 

“Você acredita que é 

realmente livre?” 
Fé cristã. 

1571 
22/05 a 

28/05 

"Apropriação indébita nas 

escolas e universidades" 

Anticomunismo e 

“marxismo cultural”. 

"Reforma agrária: a 

incoerência da esquerda" 

Crítica aos movimentos 

sociais de esquerda que 

pautam a distribuição de 

terras. 

1572 
29/05 a 

04/06 

“Qual tem sido a sua 

bandeira?” 
Bandeiras ideológicas. “Encarada é assédio?” Assédio. 

1573 
05/06 a 

11/06 

"O conselho de Balaão 

para Lula" 

Pânico moral, críticas à 

Lula e ao PT. 

“Federações partidárias e 

seu impacto na política 

brasileira” 

Coligações e federações 

partidárias. 

1574 
12/06 a 

18/06 

“Os planos do PT para o 

tráfico de drogas” 
Críticas ao PT. 

“Para quem é a boa 

educação no país?” 
Ensino superior público. 

1575 
19/06 a 

25/06 

“O mercado tem 

ideologia?” 

Ideologia e comunidade 

LGBT. 

“Obesidade: problema de 

saúde pública” 
Obesidade e saúde. 

1576 
26/07 a 

02/07 
“Inimigos da nação” Imposto de ICMS. 

“Atenção aos riscos: 

banalização do sexo na 

adolescência faz jovem 

esquecer seus valores” 

Banalização do sexo em 

redes sociais. 

1577 
03/07 a 

09/07 

“O evangélico exige 

respeito” 

Perseguição aos 

evangélicos. 

"A esquerda e os 

impostos" 
Crítica à esquerda. 

1578 
10/07 a 

16/07 

"O alvo mais cobiçado 

pela esquerda" 

Tentativa de controle e 

doutrinação das crianças. 

“A educação e seu poder 

de mudar as estatísticas” 
Educação. 

1579 
17/07 a 

23/07 
“A fé que vence o tempo” Fé cristã. 

"Esquerda e educação: 

doutrinação ainda na 

infância" 

Pânico moral acerca do 

“marxismo cultural”.. 

1580 
24/07 a 

30/07 

"As eleições gerais e o 

poder das decisões" 

Crítica ao governo e à 

candidatura de Lula. 

“Os grandes riscos das 

fake news” 
Fake news. 

1581 
31/07 a 

06/08 
“O líder das pesquisas” 

Comparação entre apoio 

popular de Lula e 

Bolsonaro. 

“Eleições 2022: pautas 

essenciais para o Brasil” 

Opiniões e 

posicionamentos da 

Universal sobre eleições. 

1582 
07/08 a 

13/08 
“Gente doente?” Crítica à imprensa. 

“Da direção perigosa à 

prisão perpétua” 

Direção perigosa de 

veículos. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 138-166, jan.-jun./2023                                             166 

 

1583 
14/08 a 

20/08 
“A narrativa do mas” Crítica à imprensa. 

“Cigarro eletrônico: 

armadilha cada vez mais 

presente” 

Popularidade do cigarro 

eletrônico no Brasil. 

1584 
21/08 a 

27/08 

“A fraude na carta da 

democracia” 

Crítica ao evento da 

assinatura da Carta da 

Democracia. 

“Onde está a mão de obra 

qualificada?” 

Falta de mão de obra 

qualificada no Brasil. 

1585 
28/08 a 

03/09 

“Quem é a verdadeira 

facção?” 
Crítica à Lula. 

“Eleitor, você é o 

protagonista nas eleições” 

Protagonismo do cidadão 

nas eleições. 

1586 
04/09 a 

10/09 

“O Estado é laico, o voto 

não” 

A necessidade de votar em 

candidatos que defendem 

princípios cristãos. 

“O que as eleições em 

países vizinhos têm a 

ensinar” 

Problemas vividos na 

Argentina e Chile por 

terem eleito presidentes de 

esquerda. 

1587 
11/09 a 

17/09 

“Mentiras em Cadeia 

nacional” 

Críticas às falas de Lula 

na Rede Globo. 

“Cuidado com o 

Deepfake” 

Alertas sobre manipulação 

de vídeos e áudios em 

contexto eleitoral. 

1588 
18/09 a 

24/09 
“Um grito por respeito” 

Elogio ao 7 de setembro e 

à força de Bolsonaro para 

vencer a eleição. 

“Viciados em videogame” 
Alerta sobre os riscos do 

vício em videogames. 

1589 
25/09 a 

01/10 

“Bispo Macedo responde: 

‘O Senhor vai apoiar quem 

para presidente’”. 

Divulgação do apoio de 

Edir Macedo à Bolsonaro. 
“Eleições 2022” 

A importância de votar em 

candidatos que defendem 

princípios cristãos. 

1590 
02/10 a 

09/10 

“Nós vamos transexualizar 

o seu bebê” 

A importância do voto 

para proteger a família. 

“A política muito além do 

voto” 

A importância de conhecer 

e acompanhar os 

candidatos. 

1591 
09/10 a 

15/10 
“O Recado das Urnas” 

A expressiva votação de 

candidaturas de direita. 

“Violência e 

Política X Democracia” 

Defesa da democracia e do 

fim da violência. 

1592 
16/10 a 

22/10 

“Alguém ainda acredita 

em pesquisa eleitoral” 

Crítica às pesquisas 

eleitorais por apontarem 

Lula à frente. 

“Identidade de Gênero” 
Os problemas da 

“ideologia de gênero”. 

1593 
23/10 a 

29/10 
“Política e Religião” 

A importância da atuação 

política de pastores e 

cristão. 

“Por que Lula tem fama de 

ladrão?” 

A corrupção em governos 

do PT. 

1594 
30/10 a 

05/11 

“Escolha: o poder do 

eleitor” 

A responsabilidade dos 

eleitores na escolha 

eleitoral 

“Liberar não é a Solução” 
Os problemas de legalizar 

a maconha. 

Quadro 1 - Editoriais e textos da seção “Panorama” publicados pela Folha Universal de janeiro a outubro 

de 2022. Em itálico estão destacados os textos sobre o comunismo, a família e a esquerda. 

Fonte: os autores. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             167 

 

A invocação das Musas e o encantamento do mundo 

The invocation of the Muses and the world’s enchantment 

 
Larissa Dantas Camargo Mello1 

 

Resumo: No vigente artigo, exploramos o papel das Musas na Grécia Antiga como 

entidades inspiradoras da poesia e, de modo mais abrangente, doadoras do próprio ato 

criativo. Observaremos os elementos que denotam importância para a atividade poética, 

ressaltando a questão da relevância das palavras para o grego antigo e sua implicação na 

religiosidade. As Musas eram reverenciadas como fontes divinas de inspiração, 

especialmente na poesia. Através de sua influência, os poetas cantavam a cosmogênese 

e expandiam o horizonte de articulação simbólica das mulheres e dos homens. Na 

poesia residia, guardado, todo um universo de configurações sociais e culturais. 

Examina-se, portanto, a relação íntima entre as Musas e os poetas, destacando-se, 

principalmente, elementos da Teogonia de Hesíodo.  

Palavras-chave: Musas. Palavra. Poeta. Inspiração. Grécia antiga. 

 

Abastract: In the current article, we explore the role of the Muses in Ancient Greece as 

inspiring entities of poetry and, more broadly, donors of the creative act itself. We will 

observe the elements that denote importance for the poetic activity, emphasizing the 

issue of the relevance of words to ancient Greek and their implication in religiosity. The 

Muses were revered as divine sources of inspiration, especially in poetry. Through their 

influence, poets sang cosmogenesis and expanded the horizon of symbolic articulation 

of women and men. In poetry resided, guarded, a whole universe of social and cultural 

configurations. Therefore, the intimate relationship between the Muses and the poets is 

examined, highlighting, mainly, elements of Hesiod's Theogony. 

Keywords: Muses. Words. Poet. Inspiration. Ancient Greece.  

 

Introdução 

O presente artigo busca compreender uma pequena parcela da malha epistêmica 

do mundo grego arcaico partindo do conjunto de narrativas e estudos que temos 

presentes na atualidade que tangem a matéria das Musas. Ao compreendermos o papel 

                                                 
1 Mestranda em Ciência da Religião pela Universidade Federal de Juiz de Fora, bacharel em Teologia 

pela Universidade Metodista de São Paulo. E-mail: dantaslarissa96@gmail.com  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             168 

 

desempenhado por essas entidades que tanto inspiraram os poetas – e isso equivale 

compreender o que as define como tal, ou em outras palavras, o ser da Musas –, 

entende-se que nos aproximaremos de uma compreensão mais profunda do que 

podemos definir como religiosidade grega, considerando-se que “se não existissem 

todas as obras da poesia épica, lírica, dramática, poder-se-ia falar de cultos gregos no 

plural, mas não de uma religiosidade grega” (VERNANT, 2018, p. 16, grifo do autor). 

As Musas, habitadoras do “grande e divino monte Hélicon” (HESÍODO, 2017, 

p. 103), desempenharam um papel cardinal na tradição e no desenvolvimento da poesia 

na Grécia Antiga. Reverenciadas como fonte da inspiração, eram admiradas, também, 

como a fonte divina da criatividade e do conhecimento artístico. Não se atendo apenas 

ao campo da poesia, a influência dessas entidades transcendia e se estendia à música, 

dança, história, ciência e outras manifestações da expressão cultural. 

O objetivo desse trabalho insere-se, justamente, nessa pequena fresta epistêmica 

e busca averiguar a tríade “Musas – palavra – poeta” para poder compreender a 

importância das palavras que, inspiradas pelas Musas e encantadas na voz dos poetas, 

rememoravam a origem do universo e dos deuses, desdobravam novos horizontes 

simbólicos e fomentavam, sobremodo, o desenvolvimento cultural e religioso na 

sociedade grega antiga.  

 

1. A origem das Musas 

Quando, no estudo do repertório mitológico, buscamos traçar o fio narrativo que 

nos leva à origem de determinado personagem, estamos, em outras palavras, nos 

empenhando em compreender quais foram as potências consubstanciadas para que a 

manifestação desse personagem fosse viabilizada. É pela genealogia que a 

multiplicidade de figuras divinas encontra um ponto convergente e unitivo: as potências 

consubstanciadas, ao darem origem a um novo ente, estão manifestando e desdobrando 

suas próprias possibilidades e se conectando temporalmente, pelo passado, presente e 

futuro, sem que se exclua os progenitores com o surgimento dos sucessores 

(PHILIPPSON, 1949, p. 49), pelo contrário, “uma lei onipresente na Teogonia é que a 

descendência é sempre uma explicitação do ser próprio e profundo da Divindade 

genitora: o ser próprio dos pais se explicita e torna-se manifesto na natureza e atividade 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             169 

 

dos filhos” (TORRANO, 2017, p. 31), ou seja, o ato de fusão das potências encontra 

recepção no ato de tornar manifesta a malha de possibilidade dos genitores.  

A genealogia é um gerenciamento de potências criadoras e sustentadoras do 

cosmos. É o modo, inclusive, pelo qual as teogonias se revelam: 

A forma na qual o genos é expresso é a genealogia. Ora, é nesta forma 

genealógica que cosmogonias e teogonias sempre têm se revelado. Se 

considerarmos essas revelações como tais, não vendo na genealogia 

uma forma arbitrariamente sobreposta ao mito cosmogônico, mas, no 

sentido mais próprio da palavra, um símile do cosmos que se expressa 

precisamente na forma genealógica, devemos deduzir da revelação em 

forma genealógica que o cosmos, como ser único, uno e atemporal, se 

expressa em uma série de modificações, nas quais esse ser atemporal é 

imanente: todos os fenômenos, todas as forças e leis do cosmos 

constituem uma unidade genética. O estudo de tal genealogia 

cosmogônica nos leva, portanto, diretamente e não (por exemplo, 

através de uma alegoria), à essência do cosmos, cuja revelação coube 

ao locutor2 dessa cosmogonia. (PHILIPPSON, 1949, p. 49-50, 

tradução nossa)3. 

 

Assim, a genealogia espelha o modus operandi do cosmos, o qual se revela em 

desdobramentos sucessivos de potências atemporais que não se extinguem, mas se 

atualizam continuadamente.  Portanto, se quisermos verdadeiramente nos acercamos do 

contorno epistêmico relativo às Musas, mapear seus papeis e suas qualidades mais 

intrínsecas, deveremos, impreterivelmente, delinear de modo retrospectivo, as suas 

origens. 

 As Musas surgem de Zeus – com sua quinta união –, Mnemosyne. Zeus que 

personifica a soberania, a distribuição de dons, a potência criativa, e Mnemosyne, a 

figura mítica da memória, da capacidade de retenção. Por conseguinte, se considerarmos 

a filiação como uma consubstanciação de potências, podemos, de maneira ainda 

                                                 
2 Aqui, o “locutor” do qual a autora se refere é Hesíodo.  
3 “La forma nella quale si esplica il genos è la genealogia. Ora è in questa forma genealogica che le 

cosmogonie e le teogonie si sono sempre rivelate. Se consideriamo queste rivelazioni come tali, non 

vedendo nella genealogia una forma arbitrariamente sovrapposta al mito cosmogonico, ma, nel senso più 

proprio della parola, una similitudine del cosmo che si esprime appunto nella forma genealogica, 

dobbiamo dedurre dalla rivelazione in forma genealogica che il cosmo, come essere unico, uno e 

atemporale, si esplica in una serie di modificazioni, nelle quali questo essere atemporale è immanente: 

tutti i fenomeni, tutte le forze e le leggi del cosmo costituiscono un'unità genica. Lo studio di una simile 

genealogia cosmogonica ci conduce dunque, direttamente e non (per esempio, attraverso un'allegoria), 

all'essenza del cosmo, la cui rivelazione è toccata in sorte all'annunciatore di quella cosmogonia” 

(PHILIPPSON, 1949, p. 49-50) 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             170 

 

bastante rústica, inferir que as Musas surgem da fusão e tensão entre criatividade e 

memória, entre ação e retenção.  

 Portanto, descendentes dos olimpianos por parte de seu pai e dos Titãs por parte 

de sua mãe, as Musas miscigenam ambas as gerações. Zeus, soberano entre os deuses e 

detentor do poder supremo, concede às suas filhas o seu universo de qualidades, a 

sobriedade para realizar a justiça, o exercício de poder e a autoridade (TORRANO, 

2017, p. 34) e, por sua vez, a mãe, Mnemosyne, a Memória, concede às Musas a 

capacidade de tudo ver, tudo saber (SEMENZATO, 2017, p. 58) e o manuseio das 

palavras: a faculdade oral. 

 Aqui, torna-se importante demarcar a regência do cosmos pela égide de Zeus e 

elucidar o significado de suas associações com suas várias esposas. Zeus incorpora o 

poder supremo, isso significa dizer que se de um lado há Zeus e do outro, todos 

olimpianos reunidos, Zeus prevalece (VERNANT, 2009, p. 31):  

Os outros deuses podem protestar contra Zeus, podem tentar 

desobedecê-lo ou até conspirar contra ele, mas nada pode ameaçá-lo 

seriamente - ele continua muito superior. O mito, especialmente como 

conta Hesíodo, relata que nem sempre foi assim, que Zeus teve que 

conquistar seu poder através da luta e defendê-lo contra a revolta. 

Antes de Zeus, os Titãs dominavam e o pai de Zeus ,Cronos governou. 

Que Cronos engoliu seus filhos é modelado no mito de sucessão do 

Oriente Próximo. Zeus foi salvo desse destino pela astúcia de sua mãe 

Rhea, que deu a Cronos uma pedra para engolir. Quando Zeus atingiu 

a maioridade, ele liderou os deuses na guerra contra os Titãs: céu, 

terra, mar e submundo foram todos convulsionados na batalha, mas 

Zeus saiu vitorioso graças a seus raios invencíveis. (BURKET, 1985 

p. 178, tradução nossa)4. 

 

 

 Assim, Zeus, o luminoso5, é aquele no qual as potências se conciliam, detentor 

da justiça, senhor que divide entre os deuses e os homens as honras e papeis, pai de 

muitos filhos. Inclusive, seu poder se manifesta de maneira vívida nesse eixo: a 

                                                 
4 “The other gods may protest against Zeus, they may attempt to disobey him or even plot against him, 

but nothing can seriously threaten him – he remains far superior. The myth, especially as Hesiod tells it, 

relates that this had not always been the case, that Zeus had had to win his power through struggle and 

defend it against revolt. Before Zeus the Titans held sway and Zeus’ father Kronos ruled. That Kronos 

swallowed his children is modelled on the Near Eastern succession myth. Zeus was saved from this fate 

by the cunning of his mother Rhea, who gave Kronos a stone to swallow instead. Once Zeus had come of 

age, he led the gods in war against the Titans: sky, earth, sea, and underworld were all convulsed in the 

battle, but Zeus emerged victorious thanks to his invincible thunderbolts.” (BURKET, 1985 p. 178). 
5 Epíteto de Zeus no início da Teogonia.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             171 

 

invencibilidade nas batalhas, a vitória, e a incansabilidade do vigor sexual. Pai de 

muitos filhos, amante de muitas deusas e mulheres6, se a genealogia é o modo pelo qual 

o cosmos demonstra seu funcionamento e o desdobramento de potências, Zeus, que é 

supremo, por meio de seus filhos e filhas, reverbera as suas possibilidades de maneira 

múltipla.  

 A Teogonia, que é um relato das histórias e tramas de Zeus e seu exercício de 

poder, relata o deus luminoso como um mantenedor da ordem e da justiça, de tal modo 

que a verdadeira expressão do poder e da ordem encontram verdadeira recepção na 

figura desse soberano. No ato de associação com uma consorte, esse poder miscigenado 

com uma outra potência, se desdobra e revela outras facetas da força desse deus 

invencível e mantenedor na medida em que se manifesta.  

 Os casamentos de Zeus implicam numa administração política cujo objetivo é 

assegurar o seu reinado contra o poder de seu pai, Cronos, derrotado em batalha. O deus 

maior aliou-se assim com personagens que vinham de uma linhagem que expandia o seu 

governo e aniquilava os contornos de onde poderiam surgir possíveis ameaças. Aliou-

se, portanto, com Mêtis, a oceanina, com Témis, a uranida, com Eurínome, a oceanina, 

com Demeter, a cronida, com Menosyne, a uranida, com Leto, a neta do céu e da terra e 

com sua irmã, Hera (TORRANO, 2017,  p. 57).  

 Das aliaças com suas duas primeiras esposas, Zeus gera Atená, as Horas e as 

Moiras: a Sapiência, a que é capaz de prever o imprevisível, determinar o instável e 

contabilizar o mutável7; as Horas8, que regem a natureza e o tempo e, portanto, inserem 

as ações humanas num quadro cíclico de produção; as Moiras ou Parcas personificam o 

Destino, a Fatalidade, o lote da fortuna que distribui, a seu modo, o bem e o mal a cada 

homem e mulher. Portanto, os frutos de suas duas primeiras associações são a sabedoria 

e astúcia necessárias para conquistar e conservar a perinidade do reinado e a ordem e 

medida. 

 Com Eurínome e Demeter, Zeus gera as Graças e Perséfone: a beleza que incita 

o desejo e o amor e os dons da fertilidade, do alimento e do fazer brotar. Com 

                                                 
6 Burket (1985) diz que os mitógrafos tardios contabilizavam cerca de cento e quinze mulheres amantes 

de Zeus.  
7 Torrano (2017) informa que Mêtis, que se traduz por Sapiência, também pode ser traduzido como 

Astúcia e Ardil.  
8 São elas Eunômia, a disciplina, Dique, a justiça e Irene, a Paz.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             172 

 

Mnemosyne, a memória, Zeus se deita por nove noites e gera as nove Musas9. Com 

Leto, surgem Ártemis e Apolo. Com Hera, nascem Ares e Ilitia, a guerra, a juventude e 

a renovação (BRANDÃO, 2020, p. 22). Assim se arranja e se estabelece, a priori,o 

reinado de Zeus, sendo que as Musas são descendentes de seu quinto casamento com a 

titânida Mnemosyne, a memória, a capacidade de agrupar os diversos recortes da 

existência num fio narrativo comum e conceder-lhe sentido numa unidade.  

 

2. Mnemosyne e a literatura oral  

 Não é à toa que as Musas, invocadas por Hesíodo no início da Teogonia como 

condição para a execução do canto10, são filhas da titânide Mnemosyne. Mnemosyne 

como já dito anteriormente, é a figura mítica da memória, no entanto, para 

compreendermos a verdadeira importância da memória e o lugar que ela ocupa nessa 

cosmogonia que aponta para a gênese mítica do universo, precisamos realizar um salto 

contextual e adentrarmos na realidade do poeta, em que a oralidade se sobressaía à 

escrita.  

 Na atualidade, à memória é delegada um papel de apêndice à escrita, já para os 

poetas e filósofos gregos, a memória era um conditio sine qua non para a poesia e para a 

filosofia, “quanto mais avançamos no desenvolvimento da literatura escrita, menos 

importante Mnemosyne se torna, pois a palavra escrita triunfa sobre a memória e a 

palavra falada” (NOTOPOULOS, 1938, p. 466, tradução nossa)11.  

  No diálogo de Platão – Fedro12 –, Sócrates, ilustra sua crítica à escrita com o 

mito egípcio em que Theuth, ao apresentar, entusiasmado, sua criação, a escrita, recebe 

uma adversão de Tamos quanto aos possíveis danos inerentes à invenção:  

Dizem que muito foi o que Tamos manifestou a Theuth acerca de cada 

uma das artes em ambos os sentidos, e discorrer sobre tudo seria de 

fato alongar demais a história. Mas, quando chegou a vez da escrita, 

Theuth disse: “Esta é a minha instrução, ó rei, que fará os egípcios 

mais sábios e de melhor memória. Pois foi descoberta como uma 

                                                 
9 São elas Glória, Alegria, Festa, Dançarina, Alegra-coro, Amorosa, Hinária, Belavoz e Celeste / Clio, 

Talia, Euterpe Melpômene, Terpsícore, Érato, Polímnia, Calíope Urânia. 
10 “Pelas Musas heliconíades comecemos a cantar (...)” (HESÍODO, 2017, p.103). 
11 “The further we go into the development of written literature, the less important Mnemosyne becomes 

as the written word tri- umphed over memory and the spoken word.” (NOTOPOULOS, 1938, p. 466). 
12 Fedro, 274b -278b. Tradução de Maria Cecília Gomes dos Reis.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             173 

 

droga para a memória e sabedoria”. A que o outros respondeu: 

“Engenhoso Theuth, um é aquele capaz de engendrar as artes, mas 

outro o que julga qual o lote de dano e utilidade trará a quem delas se 

servir. E tu, sendo o pai da escrita e por querer-lhe bem, dizes agora o 

contrário do poder que ela tem. Pois, por descuidar da memória, a 

escrita produzirá esquecimento nas almas dos que se instruírem, posto 

que, por uma persuasão exterior e pela ação de sinais estranhos, e não 

mais do interior de si e por si mesmos, recordarão. Portanto, 

descobriste uma droga não para a memória, mas para as recordações. 

E aos que receberem essa instrução concedes uma aparente e não 

verdadeira sabedoria. Pois, deram e serão aparentemente sabidos em 

tudo, quando ignoram a maior parte – e ainda de convívio difício –, 

feitos sábios de aparências e não em saberes”. (PLATÃO, FEDRO, p. 

136-137). 

 

 

A informação a ser evidenciada é que o conhecimento verdadeiro é vivo, 

consequentemente precisa de presença para ser transmitido: precisa de vida, de 

movimento, de alma, deve ser transferido de indivíduo para indivíduo. A escrita, por sua 

vez, é apenas um recorte cristalizado – uma pequena porção – desse conhecimento vivo, 

portanto, depender única e exclusivamente de textos para acessar um conhecimento de 

modo genuíno é condenar-se à frustração e tornar-se um “sábio de aparências”, que 

apenas aparenta que sabe. O verdadeiro sábio é aquele que, pelo uso de sua memória, é 

capaz de reconhecer as Verdades Eternas contempladas pela alma antes da encarnação 

(ALONSO, 2019, p. 129).  

 Desse modo, a memória não se define necessariamente numa aptidão para reter 

um fragmento pontual referente ao passado, mas é uma capacidade que funciona de 

modo homogêneo e que une os tempos ao conservar o passado, atualizá-lo no presente e 

precipitá-lo no futuro. A memória, portanto, não é apenas estática, mas também é 

criativa dado o conteúdo oral a ser transmitido, que é transmitido no presente e 

costurado por lampejos de improvisação. Na medida em que se recorda se cria: 

Pois a memória era a faculdade peculiar e a província do poeta oral; 

ele não poderia prescindir da memória mais do que nós, os filhos da 

palavra escrita, podemos prescindir dos livros. Ao memorizar os 

vastos e complicados sistemas de dicção estereotipada, o poeta podia 

invocar sua memória não apenas para a frase exata para preencher um 

determinado verso, mas também para a criação do padrão geral do 

poema. A memória não era apenas o fim pelo qual o poeta lutava, mas 

também o fator criador do meio em sua inspiração. Sem ela, a 

composição oral era impossível. Como fundamento da técnica da 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             174 

 

poesia oral, Mnemósine foi justamente invocada como "mãe das 

Musas". (NOTOUPOLOS, 1938, p. 473, tradução nossa)13. 

 

 

Assim, Mnemosyne é aquela que possibilita acesso ao verdadeiro conhecimento, 

à realidade das Verdades Eternas pois sem a sua presença, não se pode narrar, não se 

pode unir as realidades, não se pode assimilar as ideias. Mnemosyne é a detentora da 

literatura oral, essencial aos povos pré-letrados. As Musas, filhas de Mnemosyne, 

atualizam a memória estática e criativa que recebem da mãe sobreposta às qualidades 

paternas de Zeus, de modo que palavra e poder se unem e inauguram uma nova 

condição de possibilidade: a palavra como força divina.  

 

3. A palavra como força divina  

Numa comunidade pastoril, tal qual provém Hesíodo14 que canta a Teogonia, a 

palavra dita oralmente é a substância que alimenta a sociedade, é o axis mundi15 da vida 

religiosa. O poeta ao declamar a poesia nas festividades unia as eras e apresentava ao 

povo o espelhamento da realidade múltipla enquanto unidade coesa, e não apenas: a 

poesia, na equação social, se situava no encargo de refletir a sociedade para si mesma, a 

atividade poética “(...) devolvia ao grupo humano sua própria imagem, permitindo-lhe 

apreender-se em sua dependência em relação ao sagrado, definir-se ante os Imortais, 

compreender-se naquilo que assegura a uma comunidade de seres perecíveis sua coesão, 

sua duração” (VERNANT, 2018, p. 16). Desse modo, a cosmovisão do povo pastoril e 

arcaico difere sobremodo da cosmovisão de nossa época, que se sustenta em planos 

estratificados no qual se divide uma unidade no máximo de partículas menores 

                                                 
13 “For memory was the peculiar faculty and province of the oral poet; he could no more do without 

memory than we, the children of the written word, can do without books. By memorizing the vast and 

com- plicated systems of formulaic diction the poet could call upon his memory not only for the exact 

phrase to fill out a particular verse, but also for the creation of the general pattern of the poem. Memory 

was not only the end for which the poet strove, but was also the creative factor of the means in his 

inspiration. Without her, oral composition was impossible. As the foundation of the technique of oral 

poetry, Mnemosyne was rightly invoked as ‘mother of the Muses.’” (NOTOUPOLOS, 1938, p. 473). 
14 Torrano (2017) situa o poeta Hesíodo no período da Grécia arcaica (sec. VIII-VII a. C.).  
15 A expressão axis mundi, traduzida, significa “centro do mundo”. Utiliza-a aqui para indicar o centro de 

mundo da vida religiosa dos gregos antigos. Em outras palavras, a palavra oral, a poesia, para os antigos, 

exerceu função singular na vida espiritual, principalmente por ser ausente, à época, a disseminação da 

palavra grafada, a escrita. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             175 

 

possíveis e cujo caminho inverso, isto é, o de unir as partes divididas não se estende na 

linha do horizonte. 

 Para um povo cuja as estruturas sociais se baseiam na faculdade oral, que 

funciona como guardiã de um repertório fundante, a capacidade de relatar, de narrar 

histórias, é de vital importância. Evidencia-se, portanto, a singularidade e relevância do 

posto das palavras, as quais são, no processo de relato e narrativa, as partículas menores 

que, encadeadas, dão origem a conjuntos de sentidos maiores. Há um fio estreito que 

une as palavras e o os objetos que povoam o mundo. Há correspondências significativas 

que possibilitam a criação de malhas epistêmicas. A palavra evoca sua entidade 

correspondente, como bem assinalou Cassirer (2019, p. 64) ao apontar para questões 

relativas à linguagem e aos mitos “(...) todas as formações verbais aparecem outrossim 

como entidades míticas, providas de determinados poderes míticos, e de que a Palavra 

se converte numa espécie de arquipotência, onde radica todo o ser e todo o acontecer”. 

As palavras, arquipotências, se estabelecem, dessa forma, como potências arcaicas, isto 

é, potências fundantes, que são condição de possibilidade intrínsecas ao próprio ato de 

surgir e acontecer:  

As relações entre as palavras e as coisas, no mundo antigo, davam-se 

sob o signo da reflexão e da conjuração; isto é, as palavras e as coisas 

que designavam compartilhavam de uma mesma essência. Pronunciar 

palavras, por isso, significa conjurar presenças. O mundo e as palavras 

são contrapartidas de uma só realidade e existe entre eles uma aliança 

simbólica. Por isso, a representação das coisas pelas palavras não é 

simples alusão. (KRAUSZ, 2007, p. 167). 

 

E bem, vejamos, dentro dessa trama de palavras e coisas, de evocações e 

acontecimentos, a poesia é uma forma de encadeamento específico. É um modelo que 

harmoniza as palavras, com ritmo e métrica, de modo que os termos encontrem 

recepção nos desfechos dos contextos humano e se insiram e promovam relevos 

existenciais. Por isso, é espelho da sociedade e guardiã da cultura. O labor da poesia 

grega se preocupa em revelar as origens e os destinos e favorecer a duração de um povo. 

Compreende-se desse ângulo a importância do estilo poético, que é o enquadramento 

que concede forma à mitologia grega: “a mitologia grega é uma forma poética, e não um 

corpo doutrinário, mas é também um receptáculo de um saber” (GUSMÃO, 2016, p. 

11).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             176 

 

 Mais do que um conjunto de regras, “a função primária da mitologia e dos ritos 

sempre foi a de fornecer os símbolos que levam o espírito humano a avançar, opondo-se 

àquelas outras fantasias humanas constantes que tendem a levá-lo para trás” 

(CAMPBELL, 2007, p. 21). Por narrar as fundações do universo, o mito contém os 

segredos que possibilitam ao ouvinte o “ir adiante” pois as forças fundantes do início 

são as mesmas que se desdobram, se atualizam e reverberam no agora: se apossando da 

mensagem mitológica, o indivíduo se torna um receptor da mensagem primordial e se 

torna igualmente capaz de reconhecer as potências que vascularizam a realidade e, 

portanto, a própria existência.  

É nessa encruzilhada entre as forças fundantes, a palavra viva do mito e o 

acontecer da vida que o poeta é concebido. O poeta é o guardião e porta-voz dessa 

malha dinâmica de tensões e não as pode narrar sem a inspiração das Musas que são o 

ponto convergente da palavra viva em canção, e a canção em presença: a arte das Musas 

“não é apenas uma arte divina doada pelos deuses aos homens, mas pertence ao mundo 

da ordem eterna do ser, que se completa em primeiro lugar em si mesma”16 (OTTO, 

1981, p. 54, tradução nossa), por pertencer à dimensão da ordem eterna do ser, as Musas 

e aquilo que elas cantam participam de suas naturezas. 

Assim, o poeta é quem, pelo seu cantar, revigora aquilo que já é vivo, que traz à 

memória de geração em geração a própria origem – do universo e dos deuses – que é o 

invólucro de todas as eras. Se a poesia é por vezes o modo de ser do mito, o poeta é 

canal e ponte que costura e proclama o repertório do saber de um povo de era em era. O 

poeta, por sua vez, é um cantor, que usa ritmo e métrica para acessar à Memória e 

prosseguir com a mensagem. As palavras proferidas no canto são, por sua vez, no 

acervo hesiódico, as Musas. Se a Memória é portal de acesso às Verdades Eternas, as 

Palavras Cantadas, filhas de Mnemosyne e Zeus, não são meros signos que representam 

uma entidade externa, mas são a própria entidade a qual representam. Em Hesíodo as 

palavras são forças divinas: 

Durante milênios, anteriores à adoção e difusão da escrita, a poesia foi 

oral e foi o centro e o eixo da vida espiritual dos povos, da gente que 

— reunida em torno do poeta numa cerimônia ao mesmo tempo 

                                                 
16 “(...) no es sólo um arte divino obsequiado por los dioses a los hombres, sino que pertenece al mundo 

del orden eterno del ser, lo cual se completa en primer lugar em sí mismo.” (OTTO, 1981, p. 54). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             177 

 

religiosa, festiva e mágica — a ouvia. Então, a palavra tinha o poder 

de tornar presentes os fatos passados e os fatos futuros (Teogonia, vv. 

32 e 38), de restaurar e renovar a vida (idem, vv. 98-103). Mas 

sobretudo a palavra cantada tinha o poder de fazer o mundo e o tempo 

retornarem à sua matriz original e ressurgirem com o vigor, perfeição 

e opulência de vida com que vieram à luz pela primeira vez. 

(TORRANO, 2017, p. 19). 

 

 

Não sem razão as Musas são celebradas e invocadas por Hesíodo no início da 

Teogonia. As Musas são a própria condição de possibilidade do “vir a ser”. Nesse 

contexto e nessa esfera em que as palavras são potências divinas, narrar a gênese do 

cosmos é retornar, verdadeiramente, ao início. A gênese do universo, na poesia 

hesiódica é “gênese a cada instante”, basta que o poeta vascularizado pelas Musas se 

aposse (ou seja possuído) das palavras divinas. Desse modo, os ouvintes, aqueles que se 

colocam à disposição do poeta para escutar o seu canto vivificante, participam da esfera 

divina e contemplam a unidade que se dilui na procissão das palavras, unicamente 

possível pela presença das Palavras Cantadas, as Musas, já que nelas, cantar e ser 

tornam-se sinônimos (TORRANO, 2017, p. 80).  

 

4. O canto das Musas e a condição de possibilidade de ser do mundo 

Toda nossa aproximação das Musas é viabilizada pelo modo pelo qual elas se 

manifestam. Quando pensamos em Musas, pensamos em canto. Na liturgia do poema, a 

primeira atitude de Hesíodo é justamente a de invocar as Musas. Delineia-se, por essa 

invocação, um contorno sobremodo importante: o canto que narra a origem dos deuses 

não se sustenta na competência do poeta, mas advém da potência das Musas da qual o 

poeta é receptáculo e canal. As filhas de Zeus e Mnemosyne são a condição de 

possibilidade do próprio canto, sem as Cantoras, não há canto. O canto, por sua vez, se 

revela pelas Cantoras: o canto é o que faz as Cantoras serem o que elas são: o canto é, 

portanto, a função pela qual as Musas são as Musas: “presentes, as Musas são um poder 

de presença e presentificação.” (TORRANO, 2017, p. 22), tal presentificação é dada 

pelo ato de cantar.  

 Otto (1981, p. 57, tradução nossa) aponta que “a primeira tarefa das Musas no 

Olimpo é cantar a alegria de Zeus, dos deuses e de suas vidas bem-aventuradas, sua 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             178 

 

aparição no mundo, a origem do ser e o destino dos homens mortais.”17. Ora, o que 

significa tal empreendimento? Para narrar os atos de Zeus e a origem do mundo, as 

Musas reverberam a potência herdada de Mnemosyne: para narrar um evento é preciso 

recordá-lo. A memória é a faculdade ativa. No contexto da Teogonia, como vimos, a 

memória não é apenas um instrumento estático, mas, além de reter e armazenar, ela 

também funciona como dispositivo criativo. No ato de relembrar está o de trazer o que 

está no reino do esquecimento – ou o mundo do não-ser – para o reino da presença. 

Lembrar, portanto, é tornar presente:  

Para a percepção mítica e arcaica, o que na presença se dá como 

presente opõe-se, à uma, ao passado e ao futuro, os quais, enquanto 

ausência, estão igualmente excluídos da presença. Assim, passado e 

futuro, equivalentes na indiferença da exclusão, pertencem do mesmo 

modo ao reino noturno do Esquecimento até que a Memória de lá os 

recolha e faça-os presentes pelas vozes das Musas. O poeta, portanto, 

pelo mesmo dom das Musas, é o profeta de fatos passados e de fatos 

futuros. Só a força nomeadora e ontofânica da voz (das Musas) pode 

redimi-los, aos fatos passados e futuros, do Esquecimento, i.e., da 

Força da Ocultação, e presentificá-los como o que brilha ao ser 

nomeado, o que se mostra à luz: re-velação. (TORRANO, 2017, p. 

27). 

 

Por conseguinte, o poeta, inspirado pelas Musas, opera os tempos (passado, 

presente e futuro) de modo homogêneo num compasso ternário e canta a música 

polifônica da realidade de maneira dinâmica onde as dimensões do poder e da memória, 

unidos, reelaboram e elaboram os seres.  

 Ao cantarem a alegria de Zeus, as Musas atualizam constantemente a força de 

seu domínio. Elas tornam presente sua luz, poder e justiça pelo qual todo o cosmos se 

harmoniza: a luz que promove a manifestação dos seres, a justiça que oferta os dons de 

acordo com a natureza de cada um e o poder que sustenta a ordem: 

A canção interpretada pelas Musas ressoa a verdade de todas as coisas 

como Ser cheio de divindade, resplandecente das profundezas e 

revelando, mesmo nas mais escuras e atormentadas, a glória eterna e o 

                                                 
17 “Esta es entonces la primera tarea de las Musas em el Olimpo, cantar la alegría de Zeus, de los dioses y 

su vida bienaventurada, su aparición em el mundo, el origen del ser y el destino de los hombres mortales” 

(OTTO, 1981, p. 57).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             179 

 

descuido bem-aventurado do Divino.18 (OTTO, 2007, p. 41, tradução 

nossa). 

 

Vivificado, o canto das Musas vivifica a diacosmese e mantém o Olimpo ao 

memorar, isto é, tornar presente, as potências fundantes que preenchem o cosmos, 

tornando igualmente possível que múltiplos seres despontem e participem duma 

polifonia cósmica sob a égide de Zeus. O poeta, por sua vez, inspirados e cantores por 

meio da força divina, eram considerados por muitos como ser sagrado (OLIVEIRA, 

2022), como porta voz das verdades eternas, como arautos do repertório que estruturava 

as condições da religiosidade dos gregos antigos pois na geografia cultural dos gregos 

antigos, a poesia é a plataforma por onde se ancoram os elementos fundamentais da 

cultura e, principalmente, das representações religiosas (VERNANT, 2018, p. 16). A 

condição de possibilidade da religiosidade grega é, portanto, o poeta e o canto poético 

inspirado pelas Musas. É pela poesia que são transmitidos os valores, narrativas, 

símbolos, todo o arquipélago que se sedimentará como aquilo que, hoje, conhecemos 

como religião grega.  

 

Considerações finais: o (en)cantamento do mundo pelas Musas 

 Por fim, ao condensarmos o conjunto de informações tratadas nesse artigo, 

podemos vislumbrar uma pequena parcela da religiosidade grega pelo perímetro 

epistêmico relativo às Musas. São as Musas essa fusão de forças, filhas do soberano 

Zeus e da memória, Mnemosyne, nas quais Ser e cantar coincidem. Ao cantarem, 

dançarem e baterem com os pés no topo do Monte Hélicon e ao redor da fonte do 

Cavalo, as Musas relembram, renovam e constroem a realidade ao ocasionarem ritmo, 

movimento e melodia para o cosmos.  

 O canto do poeta anuncia a origem dos deuses e, portanto, o destino dos homens. 

Por ser inspirado pelas Musas, possui caráter divino e vivificante: “O espírito da canção 

lhes anuncia a natureza dos deuses, porque a canção é basicamente sua voz. Assim, o 

                                                 
18 ‘El canto que interpretan las Musas, resuena la verdade de todas las cosas como Ser pleno de divinidad, 

resplandeciente desde las Honduras y revelando, aun em lo más tenebroso y atormentado, la eterna gloria 

y bienaventurada despreocupación de lo Divino.” (OTTO, 2007, p.41).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             180 

 

homem pode participar, à sua maneira modesta, do divino participando do canto.”19 

(OTTO, 2007 p. 41, tradução nossa), pois, ao dispor-se ao canto, o ser humano acaba 

por se inserir no fluxo do ritmo, do movimento e da melodia que foram elementos 

basilares para a criação do mundo e que, por perpetuarem-se constantemente, atualizam 

a força criativa primordial. Pelo canto poético o mundo revela-se cheio de deuses.  

 Desse modo, a realidade e tudo o que a compõe, cantada pelas Musas e inspirada 

na atividade poética, se apresenta como um mundo encantado e divino, um mundo em 

que as forças temporais se fundem, uma plataforma fértil para ao florescimento de todos 

os feitios de homens e mulheres, um palanque onde as potências divinas atravessam e 

vascularizam as atividades. Ademais, o canto é manifestação de expressão, o canto das 

Musas é memória e potência. O mundo se torna, assim, a memória viva dos deuses, a 

verdade que não é passível de esquecimento, mas que se assume a si mesma em sua 

própria manifestação e que, ao atualizar-se, torna as eras sempre em tempo presente.  

 Ao reverberar o canto das Musas, os poetas que, inclusive, “sustentavam certo 

parentesco com o adivinho” (NUÑEZ, 2011, p. 239), encantam o mundo com a voz dos 

deuses, ecoando condições de possibilidades que, por mais que sejam arcaicas e 

fundantes, com a presentificação possibilitada pela poesia, são tornadas em novas por 

possuir o ímpeto primevo. A repetição, portanto, não significa uma imitação enfadonha 

do que já se foi, mas uma união de voz, um “entoar em uníssono”, com a música que 

harmoniza toda a realidade desde o princípio e que, gentilmente, está sempre nesse 

ritornello continum20 para que aqueles que germinam em potência, possam, de fato, se 

revelar no reino do ser.     

 

Referências Bibliográficas 

ALONSO, Bruno. Oralidade, escrita e estilo em Platão e Montaigne. Revista PHILIA, 

v. 1, n. 2, p. 124-145, 2019.   

BURKERT, Walter. Greek religion: arcaic and classical. Oxford: Blackwell 

Publishing, 1985. 

                                                 
19 “El espíritu del canto les anuncia de qué índole son los dioses, porque el canto es, em el fondo, su voz. 

Por ello, el hombre puede participar, a su modesta manera, em lo divino al participar en el canto.” 

(OTOO, 2007, p.41). 
20 Ritornello é um sinal de repetição utilizado na grafia musical, portanto ritornello continum é um sinal 

que aponta para uma repetição contínua.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 167-181, jan.-jun./2023                                             181 

 

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia grega, vol. 1. Petrópolis: Editora Vozes, 2015.  

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia grega, vol. 2. Petrópolis: Editora Vozes, 1987. 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. São Paulo: Editora Pensamento, 2013. 

CASSIRER, Ernst. Linguagem e mito. São Paulo: Perspectiva, 2013.  

FRANKEL, Hermann. Early Greek poetry and philosophy. Oxford: Helen and Kurt 

Wolff Book, 1962. 

GUSMÃO, Cynthia. Musas e música no plano epistêmico da memória da antiga Grécia. 

Revista Música, v. 16, n.1, p. 9-24, 2016. 

HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. Estudo e tradução Jaa Torrano. 2. ed. São 

Paulo: Editora Iluminuras, 2017.  

JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes, 

2013.  

KRAUSZ, Luis S. As musas: poesia e divindade na Grécia arcaica. São Paulo: Editora 

da Universidade de São Paulo, 2007.  

NOTOUPOLOS, James A. Mnemosyne in oral literature. American Philological 

Association, v. 69, p. 465-493, 1938.  

NUÑES, Carlinda Fragale Patê. A Era das Musas: a música na poesia antiga. Revista 

Terceira Margem, Rio de Janeiro, v. 25, 2011, pp. 233-257. 

OLIVEIRA, Luciene de Lima. A figura do poeta como um ser inspirado, sagrado e 

entusiasmado na Grécia Antiga. Rio de Janeiro: Principia, n. 44, 2022. Disponível em 

<https://doi.org/10.12957/principia.2022.71548>. 

OTTO, Walter Friedriech. Las Musas: el origen divino del canto y del mito. Buenos 

Aires: Editora Universitaria de Buenos Aires, 1981. 

OTTO, Walter Friedriech. Os deuses da Grécia. São Paulo: Odysseus, 2005.  

OTTO, Walter Friedriech. Teofanía. San Miguel: Sexto Piso, 2007. 

PHILIPPSON, Paula. Origini e forme del mito greco. Turim: Bolatti Boringhieri, 

1983. 

PLATÃO. Fedro. Tradução de Maria Cecília Gomes dos Reis. São Paulo: Penguin 

Classics Companhia das Lestras, 2021.  

SEMENZATO, Camille. A l’écoute des Muses em Grèce Arcaique. Berlim: De 

Gruyter, 2017. 

VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia antiga.  São Paulo: Martins 

Fontes, 2009. 

https://doi.org/10.12957/principia.2022.71548


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             182 

 

O simbolismo mágico-religioso da serpente nas tradições nórdica e 

finlandesa 

 

The magical-religious symbolism of the serpent in the Scandinavian and Finnic 

traditions 

 

 

Leandro Vilar Oliveira1 

Victor Hugo Sampaio Alves2 

 

Resumo: Sendo símbolo fortemente polissêmico, a serpente é encontrada em uma vasta 

quantidade de tradições espalhadas pelo mundo. Considerando que os povos nórdicos 

mantiveram contatos e intercâmbios culturais com os povos fínicos por séculos a fio, é 

interessante que se crie um quadro comparativo para identificarmos e posteriormente 

evidenciarmos as semelhanças e diferenças no modo como cada uma dessas tradições 

representava a serpente. 

 

Palavras-Chave: Simbolismo; Serpente; Mitologia; Religião; Magia.  

 

 

Abstract: Being a considerably polysemic symbol, the serpent is found among a great 

variety of traditions throughout the world. Considering that the Norse people had been 

in contact and cultural exchanges with the Finnic peoples through many centuries, it 

becomes important to come up with a comparative board in order to identify and 

highlight the differences and similarities about the way each tradition represented the 

serpent.  

 

Keywords: Symbolism; Serpent; Mythology; Religion; Magic.  

 

 

Introdução 

 Dentre os trabalhos pioneiros sobre o simbolismo da serpente, destaca-se o 

publicado pelo biólogo indiano Balaji Mundkur, intitulado The Cult of the Serpent: An 

                                                 
1 Doutor em Ciências das Religiões (UFPB), Mestre em História e Cultura Histórica (UFPB), membro do 

Núcleo de Estudos Vikings e Escandinavos (NEVE) e do Museu Virtual Marítimo EXEA. Email: 

vilarleandro@hotmail.com.  
2 Doutor em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba. Membro do Núcleo de Estudos 

Vikings e Escandinavos (NEVE) e do Centro Internacional e Multidisciplinar de Estudos Épicos 

(CIMEEP). Email: victorweg77@gmail.com.  

mailto:vilarleandro@hotmail.com
mailto:victorweg77@gmail.com


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             183 

 

Interdisciplinary Survey of its Manifestations and Origins (1983), uma obra resultante 

de longos anos de pesquisa, abordando distintas ciências no intuito de mostrar a 

diversidade de simbolismos atribuídos às serpentes entre diferentes povos e culturas. 

Embora a pesquisa de Mundkur tenha se centrado em exemplos euroasiáticos, a 

serpente é um animal mundialmente conhecido, já que com exceção dos polos e de 

algumas ilhas, esses répteis são encontrados em todos os continentes, incluindo em 

alguns oceanos. Por conta disso, diversos povos apresentam mitos, lendas, crenças e 

símbolos associados às serpentes.  

 Devido a essa ampla variedade de lugares onde esses animais podem ser 

encontrados, as serpentes suscitaram centenas de simbolismos, o que as torna por 

excelência um ótimo exemplo para se estudar algumas características centrais dos 

símbolos: a proteiformidade (mudança de sentidos), a polivalência (múltiplos 

significados), a poliformidade (muitas formas) e a ambivalência (significados 

contraditórios) (PASTOUREAU, 2002). Portanto, a ideia de que serpentes sempre 

significariam algo negativo é um equívoco bastante difundido pelo senso comum. Em 

seu estudo, Mundkur (1983) mostrou que numa mesma cultura e época a serpente pode 

ter um significado positivo ou negativo a depender do contexto.  

 Por tal característica, a serpente deve ser compreendida a nível simbólico como 

um animal ambíguo, podendo representar vida ou morte, proteção ou ameaça, cura ou 

doença, sorte ou azar, benção ou maldição, sabedoria ou ignorância, verdade ou 

mentira, astúcia ou malícia, prosperidade ou penúria, céu ou terra, fogo ou água, 

salvação ou danação, liberdade ou prisão, alívio ou castigo etc. Contudo, além desses 

sentidos dualistas, as serpentes também possuem significados associados com a 

fertilidade, a fecundidade, a sexualidade, o tempo, a natureza, a magia, a alquimia, a 

astrologia, nobreza, a proteção etc. (OLIVEIRA, 2020a; OLIVEIRA, 2020b).  

 Uma vez explanadas algumas das características do simbolismo da serpente, a 

qual possui outros sentidos também, comentaremos a seguir a respeito da abordagem 

por nós proposta e o recorte temático específico que forma nossa investigação. Nesse 

caso, analisamos a serpente a partir de seu valor simbólico dentro de concepções 

mágicas e religiosas, pois ambas em alguns casos se conectam e se complementam.  

 O conceito de símbolo é amplo e não possui unanimidade. Por conta disso, 

definimos símbolo como sendo um sistema de ideias, crenças, noções e conceitos que 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             184 

 

faz uso de signos, sinais, alegorias, imagens, pessoas, cores, animais, plantas, 

elementos, valores, lugares, gestos, direções, formas etc. para expressar significados 

reais e abstratos, usados para a comunicação, a instrução, a informação, a identificação, 

a codificação etc. (CASSIRER, 1961; SPERBER, 1979; HEGUIT, 2012). 

 Já o conceito de magia é problemático por envolver o chamado preconceito anti-

mágico, que no Ocidente é um legado do pensamento religioso medieval da tradição 

judaico-cristã (mas também islâmica em algumas localidades), o qual concebia a magia 

como algo primitivo e sombrio. Sendo assim, adotamos como conceito simples que a 

magia consiste num conjunto de práticas que envolvem o uso de diferentes artifícios, 

objetos, plantas, animais, minerais, símbolos etc., com o intuito de manipular forças 

naturais e sobrenaturais para se obtiver algum resultado que possa ser de caráter 

benéfico, maléfico, protetivo, curativo, advinhatório, amoroso, auspicioso, fortuito etc3. 

(THOMAS, 1991; NÖTH, 1996; MAUSS; HUBERT, 2003).  

 O conceito de religião é amplo e complexo, mas para este estudo consideramos 

religião, à grosso modo, como um conjunto de crenças, ritos, práticas, símbolos e mitos 

de caráter sobrenatural e transcendental, em que se procura conceder explicações sobre 

a realidade, a vida, a morte, a natureza, o ser humano, o divino, o sagrado etc., como 

forma de garantir ao devoto uma referência para sua existência presente e perspectivas 

de futuro. Observando que as religiões se organizam de diferentes formas4, possuindo 

maiores ou menores graus de complexidade organizacional (OLIVEIRA, 2020c; 

SCHILBRACK, 2022).  

Não obstante, ao tentarmos compreender antigas religiões, principalmente as que 

não deixaram muitas evidências, ou cujas evidências sejam fragmentadas, problemáticas 

e indiretas, é por meio da reconstrução de suas estruturas mais elementares e 

caracterizantes que podemos obter um vislumbre a seu respeito. Uma das formas de se 

fazer isso é recorrendo ao método comparativo, ou seja, comparando a religião ou 

mitologia investigada a outras potencialmente similares a nível de estrutura 

(comparação tipológica) ou ainda a outras religiões ou mitologias com as quais ela 

                                                 
3 A abrangência dos limites da magia é difícil de ser definida, pois dependendo da concepção adotada, a 

alquimia, a astrologia, a fitoterapia, algumas terapias alternativas e até mesmo algumas práticas religiosas 

podem ser também englobadas pelo conceito.  
4 Aqui incluem-se as características das religiões serem monoteístas, politeístas, dualistas, xamânicas, 

animistas, espiritualistas, se possuem clero organizado ou não, se possuem livros sagrados, arte sacra, 

doutrinas, dogmas, templos, santuários, locais de grupo, instituições etc.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             185 

 

esteve em contato direto ao longo de sua história (comparação genética)5. Nesse sentido, 

o comparativismo e o próprio recurso da analogia, quando usados prudentemente, 

podem auxiliar na reconstrução de mitos, rituais e cosmovisões de uma dada religião ou 

mitologia (SCHJØDT, 2017). 

 Com isso em mente, o presente artigo buscou analisar o simbolismo da serpente 

nas tradições nórdica e finlandesa, almejando a criação de um quadro comparativo que 

seja capaz de evidenciar as semelhanças e diferenças na simbologia em torno deste 

animal altamente presente no repertório mitológico e religioso de ambas as tradições. 

Os nórdicos mantiveram inúmeros e frequentes contatos de diversas naturezas com 

vários dos povos balto-fínicos6 ao longo da Idade Média7, especialmente com os fínicos 

habitantes dos territórios que corresponderiam hoje a Suécia e a Finlândia.  

Apesar dos encontros por vezes violentos entre os vikings8 e as populações 

balto-fínicas, uma considerável parte das relações entre esses povos possuía uma face 

pacífica e voltada ao comércio: o sistema altamente descentralizado de trocas 

comerciais durante a Idade Média indica que nórdicos, balto-fínicos e até mesmo alguns 

povos eslavos circulavam pelo norte europeu em busca do comércio de peles de animais 

com os povos sámis9 propiciando um contexto relacional de alta pluralidade e 

dinamicidade cultural. (DUBOIS, 1999), 

                                                 
5 Muitos dos principais estudiosos da religião lançaram mão do método comparativo como recurso válido, 

a despeito das suas devidas singularidades metodológicas e teóricas. Os mais clássicos exemplos nesse 

sentido são os estudos do próprio “pai da Ciência das Religião”, Max Müller (1873), além de autores 

como James Georges Frazer (1911) e Mircea Eliade (1969). 
6 Chamamos de balto-fínicos os diversos povos falantes de línguas fínicas que habitavam/habitam a 

região do Mar Báltico. Este conceito engloba finlandeses, íngrios, carelianos, izorianos, estonianos, 

vépsios, dentre outros. 
7 Sobre esses contatos entre escandinavos e finlandeses, cf. Edgren (2008).  
8 O termo viking possui basicamente dois significados: o primeiro, étnico, se refere aos habitantes 

germânicos da Escandinávia durante a Era Viking; o segundo, por sua vez, é empregado em sentido 

ocupacional para designar especificamente as ações de pirataria e incursão realizadas por alguns 

escandinavos (LANGER, 2018). 
9 Os sámis eram povos urálicos que habitavam o norte da Península Escandinava e das regiões da 

Finlândia e Rússia, tendo mantido frequentes intercâmbios culturais tanto com escandinavos quanto com 

finlandeses. Eram povos nômades que viviam da pesca, do pastoreio de renas e do comércio de peles. Nas 

fontes nórdicas, por exemplo, sobretudo nas sagas islandesas, os sámis eram frequentemente confundidos 

com povos balto-fínicos, sendo, por isso, chamados de finnar no idioma nórdico antigo (TOLLEY, 2009). 

Apesar da diferença linguística, os sámis mantiveram contatos comerciais e de outras naturezas com os 

escandinavos por diversos séculos (para um panorama destas relações durante a Era Viking, consultar 

ZACHRISSON, 2008). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             186 

 

Dessa forma, propomos uma comparação de cunho genético10 para que se 

investigue o simbolismo da serpente nessas duas tradições que, apesar de diferentes, 

podem ter compartilhado parcialmente desse simbolismo graças a seus contatos e 

eventuais trocas culturais.  

 

1. A serpente na tradição nórdica 

 No contexto nórdico as serpentes são símbolos encontrados em uma grande 

variedade de materiais: na literatura, em petróglifos, monumentos, joias, elmos, 

embarcações, móveis, objetos pessoais, motivos decorativos, mitos, nomes próprios etc. 

As representações mais antigas de serpentes são datadas de pelo menos 1500 a.C., e 

podem ser encontradas talhadas em rochas, nas quais vemos serpentes com chifres e 

cabelos, apesar de não se saber quais significados elas teriam (LANGER, 2003).  

Dependendo do lugar, a forma como a serpente era vista na cultura variava. A 

Islândia é uma ilha sem serpentes e, ainda assim, esses animais estavam presentes na 

sua literatura, lendas e mitos. A Suécia, por sua vez, abunda em monumentos contendo 

serpentes. Já na Dinamarca foram achados broches em formato de cobra e moedas 

contendo imagens delas, enquanto na Noruega temos igrejas do século XII contendo 

serpentes em portais e painéis. Além dessa variedade de suportes nos diferentes países 

escandinavos, o simbolismo da serpente também variava de acordo com o suporte, não 

apenas a localidade e a época (MANDT, 2000).  

Por exemplo, na literatura éddica11, principal fonte literária da mitologia nórdica, 

as serpentes aparecem nos mitos geralmente com características negativas, 

representando morte, ameaça, castigo, sofrimento e destruição. Algo visível em alguns 

exemplos como Loki sendo castigado com uma cobra (Lokasenna, epílogo), ou 

assassinos e perjuros sendo atormentados com veneno de cobras no salão de Náströnd 

(Völuspá 39, Gylfaginning 52). A serpente gigante Jormungand (um dos filhos 

                                                 
10 Na concepção de Schjødt (2017), a comparação genética refere-se as culturas que tiveram contatos 

diretos entre si, desenvolvendo aspectos identitários similares, como o caso dos escandinavos e 

finlandeses, ou dos gregos e romanos.  
11 Essa literatura é formada pela Edda Poética (XIII), conjunto de poemas anônimos de autoria diversa, os 

quais versam sobre feitos de deuses e heróis; e a Edda em Prosa (XIII), manual mitológico e poético, 

dividido em quatro partes, possivelmente redigido pelo poeta e legislador Snorri Sturluson (1178-1241), 

que reuniu vários mitos e organizou alguns deles de modo a apresentá-los como uma sucessão de 

acontecimentos. Usamos traduções em inglês, pois as em língua portuguesa são amadoras.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             187 

 

monstruosos de Loki), é responsável por causar inundações durante o Ragnarök e até 

mesmo por levar o deus Thor à morte, envenenando-o (Völuspá 51-57, Gylfaginning 

51) (OLIVEIRA, 2017a).  

As Eddas também ressaltam que o submundo, local associado aos mortos, era 

infestado por uma quantidade imensurável de serpentes, as quais estariam a roer as 

raízes de Yggdrasil, a árvore cósmica (Grimnismál 34). Ali no submundo também 

poderia estar situado Náströnd12, assim como lá se encontrava o dragão13 Nidhogg, 

descrito como uma serpente que “sugava” os mortos (Völuspá 39, Gylfaginning 52). 

Quando passamos para outro corpus literário nórdico, no caso, as sagas 

islandesas14, vemos que em algumas narrativas as serpentes ainda possuem os valores 

negativos anteriormente apontados, mas, em outros, elas adquirem novos significados. 

Devido à existência de dezenas de sagas, optamos por escolher alguns exemplos para 

este estudo. Na Saga dos Volsungos (XIII), uma das sagas mais famosas da literatura 

nórdica medieval, que versa sobre diferentes gerações da família dos Volsungos, temos 

a presença do dragão Fafnir15, que guardava uma caverna com tesouro. Ele é descrito 

como uma serpente gigante, e representava a cobiça, a punição e a provação do herói 

Sigurd, que o matou. Após vencê-lo, Sigurd obteve habilidades especiais ao comer o 

coração da fera, ganhando o dom de compreender a língua dos pássaros. Além disso, ele 

se banhou no sangue do dragão, tornando-se quase invulnerável, outra característica que 

ilustra o aspecto mágico vinculado à serpente. Mais tarde na trama, Sigurd aparece 

trajando bela armadura e empunhando espada e um escudo com imagens ofídicas, os 

quais simbolizavam prestígio (Saga dos Volsungos, 2009).  

 Na Guta saga (XIII), que narra a lenda da colonização da ilha de Gotland, na 

Suécia, diz-se que o casal de colonos Hafpi e Huitastierna tiveram uma revelação. 

                                                 
12 Náströnd (“costa dos cadáveres”) é um dos mundos dos mortos, em que ficaria situado num local 

sombrio, para aonde seguiriam aqueles que cometeram crimes de assassinato, perjuro e adultério. 

Náströnd poderia ser considerado uma espécie de “inferno nórdico”, sobre uma análise pormenorizada 

sobre ele cf. Oliveira, 2017b.  
13 Na mitologia nórdica o dragão poderia aparecer tanto na forma de uma serpente gigante quanto na 

forma comumente vista na iconografia, possuindo patas, asas e cuspindo fogo. Por conta dessa 

característica ofídica, o dragão escandinavo teria absorvido elementos simbólicos da serpente. Cf. Langer, 

2003.  
14 As sagas islandesas consistem em várias narrativas escritas geralmente por autores anônimos, entre os 

séculos XII e XIV. Algumas sagas abordavam temas históricos, enquanto outras possuíam um caráter 

fantasioso.  
15 Neste mito, Fafnir era um anão que foi amaldiçoado a se tornar um dragão após ter matado os irmãos 

na tentativa de se apossar da herança do pai.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             188 

 

Huitastierna estava grávida e certa noite teve um sonho ominoso, envolvendo três 

serpentes que saíam de seu ventre. Ao contar para seu marido, Hafpi ficou feliz com 

aquilo, pois disse que não era um sonho de mau agouro, mas sinal de benção. 

Posteriormente, sua esposa deu à luz três varões, que cresceram saudáveis e fortes, 

dando continuidade à colonização da ilha (Guta saga, 2010).  

Para Ferrari (1997) o sonho de Huitastierna com cobras teria um significado de 

fertilidade, além da presença do número três, que possui valor mágico naquela 

sociedade, sendo associado também a Odin, deus da guerra, dos aristocratas, reis, dos 

mortos e, conforme atestam outros materiais, igualmente associado às serpentes16.  

 No quesito mágico, a literatura nórdica medieval, diferentemente da literatura 

finlandesa, conforme veremos, faz apenas algumas singelas menções às serpentes. 

Anteriormente, vimos que na história de Sigurd, o herói ganhou dons após ingerir o 

coração de Fafnir17 e banhar-se em seu sangue. Entender a língua dos pássaros era 

considerado um dom de sabedoria, algo que volta a ocorrer naquela narrativa, pois o 

herói oferece o coração do dragão para sua esposa Gudrun, que também ganhou o dom 

da sabedoria.  

 Outros dois exemplos de uso mágico relacionado a serpentes são narrados em 

duas histórias presentes no livro Gesta Danorum (Feitos dos Daneses), que consiste 

numa crônica semi-histórica escrita por um clérigo com o pseudônimo de Saxo 

Grammaticus entre os séculos XI e XII. No livro 3 é narrada a história dos rivais 

Balderus e Hoderus, que disputam o amor da mesma mulher. No caso, Balderus era 

descrito como sendo um grande guerreiro com capacidades sobre-humanas. Hoderus, ao 

espionar o rival, descobre que ele fazia uso de magia, tomando uma poção feita de 

sangue de cobra. Já no livro 5, narra-se a história dos meios-irmãos Erik e Roller, na 

qual este último bebeu uma sopa feita com sangue de uma cobra branca e assim recebeu 

o dom do conhecimento, da eloquência e a compreensão das línguas dos animais (Gesta 

Danorum, 2015). 

                                                 
16 A associação de Odin com cobras aparece de forma breve na mitologia. Na Edda em Prosa é narrado 

que para obter o hidromel da poesia, Odin transformou-se em serpente para adentrar a caverna onde a 

bebida mágica estava escondida. Dentre as dezenas de epítetos concedidos ao deus, encontram-se entre 

eles Ofnir (“Enroscador”) e Svafnir (“Portador do Sono”), embora até hoje os mitólogos não chegaram a 

uma conclusão quanto a associação desses nomes com Odin.  
17 Embora seja referido como dragão (dreki no original), Fafnir é descrito como uma grande serpente, 

pois ele rastejava e soltava um hálito venenoso.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             189 

 

Deixando o campo literário no qual abunda o simbolismo da serpente, a cultura 

material nos fornece muitos exemplos simbólicos, embora mais difíceis de determinar 

em termos de significado. No Período Vendel (sécs. V-VIII) que antecede a Era Viking 

(sécs. VIII-XI), encontram-se elmos com imagens ofídicas, estabelecendo relações entre 

a serpente e ideias marciais que evocam ferocidade, perigo e força, algo inclusive visto 

na literatura, como mencionamos há pouco.  

Data também da transição entre o Período Vendel e a Era Viking o uso de 

broches em formato serpentiforme, produzidos em diferentes modelos. Na cultura 

nórdica, o uso de acessórios como colares, pingentes, broches, brincos, anéis, pulseiras 

e braceletes foi algo comum. Inclusive, seu uso era visto como sinal de status social. O 

arqueólogo Rundkvist (2003) salientou que a abundância desses broches ofídicos (em 

formato de serpente) poderia indicar algum tipo de moda da época, apesar de não se 

saber se possuíam algum significado simbólico além do estético. No entanto, Gräslund 

(2006) sugere a hipótese de que a adoção de serpentes nos broches poderia estar 

associada a fins de boa sorte ou a algum tipo de proteção, pois a autora recorda a crença 

de que serpentes ajudariam a proteger mulheres parturientes. Ademais, muitos desses 

broches foram achados em túmulos femininos. Isso lembra o mito narrado na Guta 

saga, em que Huitastierna estava grávida e sonhou com cobras, sendo um sonho 

positivo.  

Entretanto, a adoção de motivos serpentiformes na feitura de broches não foi 

algo exclusivo da Dinamarca entre os séculos VII e VIII. A chamada “Arte Viking”18 

teve como um dos temas mais comuns para ornamentação justamente as serpentes. 

Assim, encontram-se cobras em joias, acessórios, móveis, objetos de decoração, 

monumentos, taças, arcas etc., embora tenha sido posteriormente, no estilo Urnes 

(1050-1150) que as serpentes se destacaram como motivo comum, com milhares de 

exemplos que podem ser encontrados nas chamadas pedras rúnicas, monumentos 

erigidos entre os séculos V ao XII para fins memorialistas. No entanto, foi somente no 

século XI em que o uso de serpentes na ornamentação e simbolismo das pedras rúnicas 

fez-se predominante.  

                                                 
18 Arte viking é o termo usado para se referir a sete estilos artísticos: Broa-Oseberg, Borre, Jelling, 

Mammen, Ringerike e Urnes, que estiveram em vigência na Escandinávia e territórios ocupados pelos 

escandinavos como Inglaterra, Escócia e Irlanda, entre os séculos VIII e XII. Cada um desses estilos 

possui características próprias (WILSON, 2008).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             190 

 

Sobre isso, Oliveira (2020a) propôs que as serpentes nas pedras rúnicas do 

século XI teriam uma função não apenas estética, mas religiosa e mágica. Tais animais 

agiriam como símbolos apotropaicos19 para proteger a alma e lembrança dos mortos, 

afastando maus espíritos e outras influências negativas; além disso, as serpentes 

também simbolizariam aspectos associados à vida, à morte, ao espírito, ao renascimento 

(no caso dos monumentos dedicados aos cristãos), aos laços familiares e ao ciclo da 

vida.  

Um último exemplo a ser dado sobre serpentes na tradição nórdica refere-se à 

crença na serpente do lar. Na Religião Nórdica Antiga existia a crença em vários 

espíritos tutelares20 como as dísir, as fylgjar, as hamingjur, os elfos, os vættir e os 

landvættir. No que se refere especificamente a serpente do lar, trata-se de uma crença 

religiosa encontrada entre vários povos europeus como os gregos, os romanos, os 

germânicos, os celtas, os eslavos, os nórdicos, os bálticos etc., e até mesmo entre povos 

africanos e asiáticos (OLIVEIRA, 2020a).  

Contudo, como apontado por Lecouteaux (2013), essa crença tem em comum a 

ideia de que um espírito serpentiforme passaria a habitar uma casa, vivendo geralmente 

escondido sob o chão, o fogão ou a lareira, e proporcionando prosperidade, fertilidade, 

fecundidade e proteção à família. Não se sabe quando essa crença surgiu na 

Escandinávia devido à falta de registros históricos, mas, em suas pesquisas, Lecouteaux 

apontou que ela permaneceu no folclore nórdico no sul da Suécia e noroeste da 

Dinamarca. O autor cita o sermão Siælinna tröst (A Consolação da Alma) e o livro 

Historia de Gentibus Septentrionalibus (História dos Povos Nórdicos), publicado por 

Olaus Magnus em 1555, em ambos se lê que ainda havia pessoas que deixavam 

oferendas para as serpentes do lar, mesmo que isso já fosse considerado uma prática 

pagã e supersticiosa, visto que a Escandinávia havia se tornado cristã desde o final do 

século XI.  

 

 

                                                 
19Apotropia é o termo usado para se referir a práticas, objetos, símbolos e crenças relativos a proteção 

contra diferentes tipos de perigos e problemas. Um exemplo comum de apotropia são os amuletos de sorte 

e encantamentos de proteção.  
20 As dísir eram espíritos femininos da fertilidade, as fylgjur eram espíritos femininos de proteção, as 

hamingjur representavam a boa sorte, os elfos eram espíritos da fertilidade, os vættir e os landvættir eram 

espíritos da natureza que poderiam assumir várias formas.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             191 

 

2. A serpente na tradição finlandesa 

 A serpente enquanto animal mitológico é encontrada em inúmeras tradições de 

povos que, assim como os finlandeses e diferentemente dos nórdicos (estes, indo-

europeus), pertencem ao ramo linguístico urálico21. Vejamos alguns exemplos: entre os 

mordovianos, as serpentes figuravam no simbolismo do casamento como representantes 

da fluidez, embora também fossem invocadas na magia para infringir dano a alguém 

(DEVYATKINA, 2004); os xamãs khanty cravavam imagens de serpentes em alguns de 

seus instrumentos cerimoniais, pois elas eram seus espíritos auxiliares (KULEMZIN, 

2006); sete serpentes guardavam a entrada para o submundo na mitologia selkup, 

protegendo-a de espíritos malignos (KUZNETSOVA, 2010); um herói mitológico dessa 

mesma tradição tinha, entre seus desafios, vencer uma serpente de três cabeças e, 

posteriormente, outra de doze (TUCHKOVA, 2010); Gundir, uma criatura da tradição 

komi, era um monstro de várias cabeças com morfologia serpentiforme (ULYASHEV, 

2003). 

Nesse sentido, é especialmente relevante sublinhar a notável semelhança entre as 

ilustrações de serpentes nas superfícies de tambores sámis22 – outros povos urálicos 

habitantes do norte que, conforme apontamos brevemente, estiveram em contato tanto 

com os finlandeses quanto com os nórdicos – e certos tipos de inscrições em formato de 

ziguezague registradas em algumas pedras em território finlandês, como na região de 

Sarakallio – há uma comparação detalhada feita por Autio (1991), principalmente no 

que diz respeito a possíveis interpretações xamânicas desses desenhos.  

Percebemos, dessa forma, dois pontos de partida importantes que permanecerão 

implícitos no restante de nossa discussão: primeiramente, o fato de que o simbolismo da 

serpente circulava em parte considerável do norte europeu entre culturas que estiveram 

                                                 
21 O urálico é uma grande família linguística cujos falantes estão em sua esmagadora maioria espalhados 

pelo norte euroasiático, nas regiões árticas e subárticas (uma das poucas exceções é o húngaro, falado na 

Europa Central). Seu nome advém da hipótese de que todos esses idiomas teriam se originado de uma 

mesma língua-mãe, o proto-urálico, cujos primeiros falantes teriam habitado a região dos Montes Urais, 

uma cordilheira de montanhas na fronteira da Rússia com a Ásia. Entre os falantes de idiomas urálicos na 

parte ocidental relevantes para o presente estudo, estão os finlandeses e demais povos balto-fínicos, além 

dos sámis. Já os escandinavos, que tornar-se-iam popularmente conhecidos por “vikings”, são falantes de 

idiomas pertencentes a ramos germânicos (e, portanto, Indo-Europeus), e não Urálicos. Para um 

panorama da família linguística urálica, ver Abondolo (1998). 
22 O xamanismo era um dos principais traços das religiões dos povos sámis. Os tambores com superfícies 

ilustradas eram indispensáveis à sua ritualística (ver AHLBÄCK & BERGMAN, 1988; sobre tambores no 

xamanismo, ALVES, 2020c). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             192 

 

em constante intercâmbio cultural (nórdicos-sámis-finlandeses), o que justifica nosso 

intuito investigativo; e, em segundo lugar, que esse símbolo, conforme presente na 

tradição finlandesa, era ao menos em alguma medida, produto de uma herança cultural 

dos povos urálicos.  

 No caso nórdico, ainda que a maioria das fontes literárias de que dispomos 

sejam datadas de alguns séculos depois da Era Viking, a situação é mais favorável se 

comparada aos materiais finlandeses sobreviventes. O primeiro relato literário a respeito 

da mitologia e religião finlandesa pré-cristã é a lista de divindades e outras entidades 

escrita pelo bispo Mikael Agricola, em 1551, disponibilizada em sua tradução d’O 

Salmo de Davi para o finlandês medieval. O restante do material de que dispomos é 

constituído principalmente por poemas e canções da tradição oral que foram compilados 

em sua maioria ao longo do século XIX. Ou seja, tentar reconstruir a religião finlandesa 

tradicional e sua respectiva mitologia é lidar com a arbitrariedade cronológica de suas 

fontes, todas consideravelmente tardias em relação a seu período pré-cristão (ALVES, 

2020a; ALVES, 2020b). As informações que as fontes finlandesas nos revelam são, 

portanto, sedimentárias, embora isso não signifique que seja inviável encontrar nelas 

alguns achados que nos forneçam perspectivas acerca de seus períodos mais antigos 

(SALO, 1990). 

 A lista elaborada por Agricola contém os nomes de vinte e três seres mitológicos 

que, em teoria, ainda eram adorados por finlandeses das regiões de Tavastia e Carélia 

(situadas no sul da Finlândia); a maioria é listada como sendo divindades, embora hoje 

se saiba que muitos deles eram na verdade outros tipos de entidades (ANTTONEN, 

2012). Como não há qualquer menção a algum deus que estivesse relacionado às 

serpentes e, como os deuses da lista tampouco foram descritos para sabermos se algum 

deles manifestava traços ofídicos, resta-nos abordar materiais posteriores.  

No poema Aurinko ja kuu I (“O sol e a lua I”), coletado em 1832 na região de 

Kainuu, parte oriental da Finlândia, uma serpente alada avisa ao deus Väinämöinen23 

que o sol e a lua, antes desaparecidos, haviam voltado a surgir graças a ele (FFPE 31). 

                                                 
23 Väinämöinen era o deus demiurgo na mitologia finlandesa, tido não apenas por criador do cosmos, mas 

também como o regente supremo da magia, da música, das palavras, do conhecimento e das águas. 

Inúmeras de suas narrativas manifestam traços inegavelmente xamânicos assim como a busca por 

conhecimentos no mundo dos mortos. Colocando de maneira simples, era um deus similar ao Óðinn 

escandinavo. O estudo mais completo realizado até hoje sobre Väinämöinen foi o feito pelo folclorista 

Martti Haavio (1952). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             193 

 

Por conta da proximidade dessa região com a Rússia e outros povos fino-úgricos 

influenciados pelos eslavos (como os estonianos), além do fato de que poemas de outras 

regiões não contêm serpentes voadoras, é provável que estejamos diante de influências 

eslavas: no folclore bielorrusso, por exemplo, as serpentes aladas estavam relacionadas 

à prosperidade, proporcionando riquezas a seus donos em diversas narrativas (KÕIVA; 

BOGANEVA, 2020). Essas serpentes eram descritas como sendo flamejantes, e sua 

capacidade de trazer riquezas era tida por diabólica24: geralmente alimentadas por 

feiticeiros, elas os enriqueciam ao tirar dinheiro e/ou pertences de outras pessoas. Entre 

os russos de etnia estoniana, essas serpentes eram associadas a criaturas demoníacas, 

como o kratt (KÕIVA; BOGANEVA, 2020). 

Na poesia folclórica há também uma manifestação do simbolismo da serpente 

atrelado ao Outro Mundo, embora, nesse caso, não se trate de uma menção direta. 

Coletado em Arcangel Carélia, no ano de 1871, o poema Tuonelanmatka (“Visita à 

Tuonela”) discorre sobre como o deus Väinämöinen se aventurou no reino de Tuonela, 

um dos mundos dos mortos na mitologia finlandesa, para obter peças para seu trenó. As 

habitantes dali, ao perceberem que Väinämöinen não estava realmente morto, fingem 

hospitalidade e a ele oferecem veneno de serpente como bebida25, convidando-o depois 

a se deitar sobre uma cama com linho que havia sido embebido no mesmo veneno 

(FFPE 30). Conforme veremos, o simbolismo da serpente demonstra vínculos ainda 

mais fortes com o mundo dos mortos nos encantamentos e outras manifestações de 

magia, algo encontrado também na tradição nórdica como comentado anteriormente.  

A verdadeira área na qual o simbolismo da serpente se faz mais frutífero e 

presente na tradição finlandesa é, sem dúvida, no repertório mágico de uma classe de 

especialistas religiosos chamados tietäjät (tietäjä no singular). Basicamente, os tietäjät 

atuaram nas regiões da Carélia e Finlândia até o século XIX (período do qual advém 

grande parte dos materiais etnográficos coletados a seu respeito) como figuras 

especializadas no conhecimento mágico, sobretudo como curandeiros. Portadores de 

                                                 
24 Neste caso, percebemos que as propriedades mágicas das serpentes, atreladas à prosperidade, eram uma 

característica da tradição pré-cristã que, após séculos de conversão, ainda se mantinha viva, embora relida 

como sendo “diabólica”. Vide o caso da serpente do lar no caso escandinavo, a qual após o fim da Era 

Viking passou a ser considerada associada a demônios e um “costume pagão”.  
25 Um dado que revela como o simbolismo e a magia possuem características ambíguas e antagônicas é o 

fato, por exemplo, de que neste caso a bebida feita com veneno de serpente é algo ruim, enquanto que nos 

mitos nórdicos de Balderus e Hoderus e de Erik e Roller ela é tida por algo bom.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             194 

 

uma herança cultural xamânica dos povos urálicos, esses especialistas possuíam em seu 

repertório canções e outras técnicas ritualístico-verbais que lhes permitiam adentrar um 

estado de agressividade elevada e atingir o chamado transe-motor, acessando assim 

outros mundos e atuando como mediadores das diferentes realidades (FROG, 2013; 

FROG, 2019).  

Apesar de operarem dentro de uma visão de mundo e um repertório 

mágico/técnico fortemente xamânico, os tietäjät não eram xamãs no sentido estrito do 

termo, manifestando diversas diferenças em relação a estes quanto ao tipo de transe 

atingido e às concepções de alma em relação à sua separabilidade do corpo (ALVES, 

2022). Na mitologia dos tietäjät, fazia-se presente a concepção de que serpentes 

encontradas sob as rochas eram um símbolo do mal, já que remetiam a lugares do Outro 

Mundo, tidos por perigosos. Isso nos faz recordar do exemplo nórdico, em que alguns 

mitos falam de serpentes povoando o submundo, e o próprio Náströnd, um local 

infestado de cobras, e, portanto, considerado sombrio.  

A crença de que espíritos malignos podiam ser encontrados sob as rochas existia 

também entre outros povos urálicos, como os mordovianos e os udmurtes (SIIKALA, 

2002). Isso não significa, contudo, que a serpente fosse considerada maligna em 

essência. Ela era temida justamente por fazer parte do arsenal mágico dos tietäjät, que 

as conjuravam em suas canções para causar dano a um inimigo, sendo este geralmente 

outro tietäjä. Essa concepção é uma reminiscência do xamanismo norte-asiático, em 

cuja cosmovisão os xamãs conjuravam seus espíritos auxiliares (animais) e os enviavam 

em direção a seus inimigos para vencê-los26 (SIIKALA, 2002).  

O envio de animais perigosos enquanto agentes nocivos em direção a outras 

pessoas era algo que podia ser feito não apenas pelos tietäjät, mas, em tese, por 

qualquer pessoa que tivesse o conhecimento mágico necessário para isso. Narrativas 

desse cunho, nas quais as serpentes são os agentes responsáveis pelo dano, abundam por 

diversas regiões do território finlandês. Se, por um lado, a serpente era temida nesse 

sentido, por outro isso significava que havia um simbolismo positivo a seu respeito, 

visto que ela era um poderoso espírito auxiliar ao dispor dos tietäjät. Por ser essa uma 

                                                 
26 No contexto escandinavo existem relatos da invocação de espíritos animais protetores, mas raramente 

eles eram usados para fins de combate ou para causar malefícios a outras pessoas. Percebe-se assim que 

nesse aspecto, a tradição finlandesa concebia uma maior proeminência e essa prática mágica.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             195 

 

herança cultural do xamanismo ártico, é então provável que a serpente tenha feito parte 

da cosmovisão dos povos balto-fínicos desde um passado longínquo que muito 

provavelmente remete a seu período de caçadores nômades (SIIKALA, 2002).  

Talvez por ter sido um símbolo consolidado por séculos e séculos é que a 

popularidade da serpente tenha perdurado na Finlândia até meados do século XX. 

Sabemos que a serpente ainda era alvo de cultos domésticos nessa região até mesmo nos 

séculos XIX e XX, havendo inclusive relatos de que alguns tietäjät caminhavam com 

serpentes domesticadas a seu lado, mostrando assim seu poder de lidar com um animal 

tão poderoso e temido – além, é claro, de ser um modo de estar próximo à representação 

concreta de um animal que era seu espírito auxiliar (SIIKALA, 2002).  

Na maioria dos registros de que dispomos, essas serpentes enviadas pelos 

tietäjät eram chamadas nostokäärmeet, embora exista um relato em que é descrita uma 

serpente de proporções extremamente grande, chamada de maot (“minhoca” ou 

“verme”), lembrando a serpente de algumas canções folclóricas, descritas como 

gigantescas e ferozes (STARK, 2006). Esse dado é mais um indicativo de que quando a 

serpente tinha suas proporções gigantescas ressaltadas por algum motivo, ela muito 

provavelmente era nomeada “verme”, similarmente à tradição nórdica, em que 

encontramos a palavra ormr27.  

Outra evidência de que o papel da serpente era abrangente, podendo inclusive 

ser protetivo, é o fato dela ser conjurada no início de rituais dos tietäjät, durante o que 

costumamos chamar de “precauções rituais”. Nessas canções o tietäjä descrevia seu ato 

de equipar diversas indumentárias e apetrechos mitológicos apotropaicos, como, por 

exemplo, luvas feitas de ferro, camisas pertencentes a alguém já falecido, ferramentas 

fornecidas pelo deus do trovão Ukko28, um cinto mágico e, dentre outras coisas, a 

companhia de serpentes venenosas (SIIKALA, 2002). Os melhores equipamentos 

protetivos que funcionavam como uma espécie de “escudo mágico” para os tietäjät 

eram espelhados em objetos que existiam em paralelo no Outro Mundo.  

                                                 
27 No nórdico antigo a palavra ormr significava tanto serpente como verme (ZÖEGA, 1911).  
28 Na Kalevala, a epopeia finlandesa do século XIX, escrita por Elias Lönnrot com base em diversos 

poemas coletados nas regiões da Finlândia e Carélia, Ukko assumiu os moldes de uma espécie de deus 

supremo intervencionista, responsável por auxiliar os heróis que a ele apelavam em momentos de crise, 

dando-lhes armas mágicas ou então interferindo favoravelmente nos fenômenos climáticos. Contudo, na 

religião finlandesa pré-cristã, Ukko aparentemente era um deus dos trovões e da regência climática, 

relacionado à fertilidade dos campos, característica que o coloca próximo aos atributos do deus nórdico 

Thor (ALVES, 2019). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             196 

 

Por exemplo, em suas canções ritualísticas o tietäjä erguia figurativamente uma 

cerca de ferro para protegê-lo de inimigos e também conjurava serpentes: um dos 

obstáculos mais perigosos para o tietäjä adentrar o mundo de Päivola para obter 

respostas às suas questões espirituais era justamente uma cerca de ferro infestada por 

lagartos e serpentes. Diversas fórmulas de encantamento protetivo descreviam a 

construção dessa cerca juntamente da invocação de serpentes (SIIKALA, 2002).  

Em alguns poemas sobre Väinämöinen, modelo cultural dos tietäjät por 

excelência, o deus tenta adentrar Tuonela, o mundo dos mortos, mas ao tentar sair, a 

Senhora dos Mortos, Louhi, envolve a saída de Tuonela em uma rede de ferro gigante. 

Väinämöinen consegue ultrapassar a rede e fugir apenas ao se transformar em serpente. 

Esse é mais um indício de resquício xamânico entre os finlandeses, pois no xamanismo 

ártico é comum que o xamã se transforme em serpente durante seu transe para visitar o 

mundo dos mortos29 (PENTIKÄINEN, 2000). 

Não podemos, portanto, buscar compreender o simbolismo da serpente na 

tradição finlandesa em meros termos de negativo ou positivo. Conforme abordamos, a 

serpente podia atuar tanto como símbolo de proteção e ser o espírito auxiliar do tietäjä, 

quanto sinalizar perigo e se portar como agente nocivo trazendo danos aos outros a 

mando de seu dono. Se seu simbolismo era positivo ou negativo era algo que dependia 

majoritariamente, ao que parece, da perspectiva adotada (símbolo positivo para quem 

podia fazer uso da serpente como espírito auxiliar atuando sob seu controle, enquanto 

quem sofria o ataque certamente a via como algo negativo). O que podemos afirmar, e 

que realmente nos interessa, é que a serpente na tradição finlandesa era um símbolo 

poderoso e fortemente atrelado à magia, e ao sobrenatural, possuindo elementos 

mágico-religiosos advindos de crenças e práticas xamânicas.  

 

 

                                                 
29 Um paralelo a isso é encontrado na Edda em Prosa, no mito do roubo do hidromel, no qual essa bebida 

mágica estava escondida dentro de uma montanha, então Odin se transformou em cobra para poder 

adentrar um pequeno buraco que concedia até a câmara na qual a bebida estava guardada. Nota-se que 

tanto Odin quanto Väinämöinen se transformam em serpentes para poderem se locomover no submundo, 

local tradicionalmente associado aos mortos.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             197 

 

Considerações finais 

  Comparar a ocorrência de um símbolo como o da serpente em duas diferentes 

tradições é sem dúvida uma tarefa ousada, ainda mais ao considerarmos suas numerosas 

e heterogêneas manifestações em cada um desses sistemas culturais. Isso posto, é 

necessário explicitarmos que nosso estudo esteve longe de esgotar todos os materiais 

dessas tradições em que o simbolismo da serpente esteja presente; por questões de 

espaço e escopo, fez-se necessário optar pela análise de um corpus menor, embora 

variado, que nos oferecesse relativa representatividade de exemplificações.  

 Os primeiros aspectos que logo se sobressaem, de ordem mais superficial, dizem 

respeito à própria natureza e gênero dos materiais em que a serpente figura: no caso 

nórdico, ela se encontra presente em documentos literários prosaicos que reivindicam 

uma suposta historicidade, como as sagas e a Gesta Danorum, mas também em poesias 

de caráter mitológico, como na poesia éddica. Além disso, há reflexos da serpente na 

cultura material, algo visto em broches encontrados em sítios funerários, e na magia, 

supostamente enquanto símbolos de conhecimento, ou a sua presença em monumentos 

como as pedras rúnicas, possuindo um uso estético e mágico-religioso associado a 

proteção dos mortos.  

Por sua vez, os materiais finlandeses alocam a serpente em alguns poucos 

poemas mitológicos de natureza narrativa, os quais evidenciam justamente as 

influências nórdicas ou sul europeias, mas a verdadeira e definitiva vida simbólica da 

serpente se dá em materiais relacionados à magia e seus praticantes, nos quais a 

serpente figura como auxiliar dos tietäjät e enquanto animal dotado de habilidades 

mágicas. Há, portanto, uma diferença nos próprios meios de comunicação que 

veiculavam o simbolismo da serpente: seu potencial narrativo era muito mais forte na 

tradição nórdica, enquanto que sua atuação nas práxis mágicas per se era visivelmente 

mais intensa no caso finlandês. 

 Em segundo lugar, sua morfologia também é aparentemente diferente. O 

formato da serpente nórdica transitava entre a cobra comum, o dragão e o verme 

gigante, algo que ocorria de maneira muito mais tímida no corpus finlandês, no qual o 

tamanho, as proporções e características físicas das serpentes dificilmente eram 

descritos: as fontes nórdicas em alguns casos, estavam mais preocupadas em descrever 

as proporções e a natureza mitológica da serpente. Os poucos exemplos de poemas 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             198 

 

finlandeses descrevendo serpentes gigantes o fazem em meio a enredos estranhamente 

alheios à sua própria tradição enquanto que simultaneamente parecidos às narrativas 

nórdicas, talvez deixando transparecer uma influência destas. Grosso modo, a tradição 

finlandesa parecia dar por certo e subentendido que a forma e tamanho das serpentes 

eram essencialmente os do animal que conhecemos, distanciando-se de proporções 

colossais, mitológicas ou dracônicas, ao contrário da mitologia nórdica. 

 Segundo a tradição nórdica, a serpente era um poderoso símbolo de potencial 

perigoso e traiçoeiro. Na magia, a ingestão do sangue de cobra proporcionava 

conhecimento e eloquência (era, de fato, um vasilhame de sabedoria), e na Volsunga 

Saga conferia ao herói Sigurd o poder de entender a linguagem dos pássaros. Estas são 

manifestações de poder e prestígio mágico.  

Havia também uma clara relação entre as serpentes e os mortos, pois diversas 

fontes descrevem sua presença no submundo, roendo a Yggdrasil, ou então as 

posicionam em contextos trágicos no momento da morte de heróis, como no caso do rei 

lendário Ragnar Lodbrok. Há, ainda nessa esfera, uma concepção da serpente enquanto 

agente causador da morte e destruição, atuando feito uma espécie de mensageira do 

castigo e sofrimento, como nos poemas éddicos Lokasenna e Völuspá. A ideia de 

punição também está presente na Volsunga Saga, na qual o dragão Fafnir simbolizava a 

punição para quem ousasse desejar o tesouro por ele guardado, o que certamente 

termina por caracterizá-lo igualmente como símbolo de cobiça. 

 Algumas de suas características, no entanto, parecem ser potencialmente mais 

êmicas à tradição nórdica e sua herança germânica. Exemplos disso são o uso da 

serpente em estandartes e embarcações, conforme nos dizem as sagas, não só 

sublinhando o poder atribuído à serpente para intimidar o inimigo, mas também a 

posicionando em contextos aristocráticos e marciais.  

Outra faceta potencialmente mais tradicional da serpente entre os nórdicos talvez 

seja a que vemos descrita na Guta Saga, em que elas aparecem em sonho representando 

fertilidade, fecundidade e bênçãos (em outras palavras, um bom agouro). Interpretá-las 

dessa forma parece fazer sentido ao considerarmos a evidência da cultura material, 

como a presença de serpentes em equipamentos e utensílios inumados junto às pessoas, 

possuindo provável função apotropaica. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             199 

 

 Já o que sobressai na tradição finlandesa é a presença da serpente em conteúdos 

relacionados à prática da magia e à ritualística. Sua conotação também é notoriamente 

mais positiva no caso finlandês e, assim, as influências cristãs parecem ter sido menos 

impactantes no simbolismo da serpente entre os fínicos, por mais que, ironicamente, os 

materiais de que dispomos a seu respeito tenham sido coletados muito mais tardiamente 

do que se comparados ao caso nórdico, ou seja, após consideráveis séculos da chegada 

do cristianismo na região (século XIX).  

As conotações negativas da serpente, como, por exemplo, as menções a 

serpentes aladas flamejantes que traziam prosperidade, mas eram diabólicas, são 

provavelmente resultado de influência do folclore eslavo; alguns poemas descrevem o 

veneno de serpente sendo oferecido a Väinämöinen, no mundo dos mortos, para que ele 

morresse após ingeri-lo e, dessa forma, não pudesse retornar ao mundo dos vivos. À 

primeira vista esse simbolismo pode parecer negativo, mas ele é, na verdade, apenas 

mais uma das facetas que revelam as conexões entre a serpente, a magia e o mundo dos 

mortos: na mitologia finlandesa, o mundo dos mortos era também um lugar repleto de 

praticantes poderosos e versados nas artes mágicas (SIIKALA, 2002). 

 Esse aspecto é ainda mais perceptível ao considerarmos a serpente sendo 

invocada para fins protetivos pelos tietäjät durante as partes preparatórias de seus 

encantamentos, protegendo-os justamente enquanto vislumbravam o mundo dos mortos. 

No contexto mágico, as serpentes atuavam como animais auxiliares dos tietäjät, 

guardando-os e também os ajudando durante ofensivas contra outros seres mágicos ou 

contra tietäjät inimigos. Os relatos atestam até mesmo que era possível aos tietäjät 

causarem danos usando as serpentes como veículos encarregados de desferirem o 

ataque, por mais que os motivos, conforme vimos, pudessem ser aparentemente vãos.  

 Nesse sentido, é perceptível que o uso mágico das serpentes na tradição 

finlandesa era bem mais prático do que se conhece na tradição nórdica, pois embora 

existam relatos de feitiços e encantamentos, raramente serpentes são citadas, e quando 

isso ocorre, advém de mitos e lendas, diferente do caso finlandês em que temos relatos 

de tietäjät em épocas mais recentes, fazendo uso desses feitiços ofídicos.  

 Se por um lado foram constatadas certas diferenças, por outro, é preciso apontar 

que em ambas as tradições as serpentes eram símbolos de prestígio, poder e de 

conhecimento mágico, ainda que as singularidades culturais existam e devam ser 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             200 

 

consideradas. Restam diversas possibilidades de investigações mais detalhadas a partir 

desta pesquisa, como, por exemplo, analisar cada uma das tradições com mais 

profundidade, no sentido de abarcar mais materiais e de se adotar uma perspectiva 

diacrônica, considerando as mudanças do simbolismo serpentiforme em cada contexto 

segundo as heranças culturais em questão: a herança germânica e por fim indo-europeia 

no caso nórdico, e o passado urálico fortemente xamânico no caso finlandês. Uma 

pesquisa dessa espécie auxiliaria na formulação de hipóteses a respeito de que 

elementos do simbolismo da serpente seriam possivelmente mais êmicos e 

característicos (talvez estruturais) dentro de cada um desses sistemas mítico-culturais.  

 Por fim, a presente pesquisa constitui também uma contribuição, a partir da 

perspectiva do simbolismo animal, para o estudo das religiões e cosmovisões que teriam 

composto o norte europeu. Diversas análises já tocaram na questão da alta 

complexidade e dinamicidade das ideias, signos mitológicos e rituais que circularam 

amplamente pela região sem obedecer aos limites das fronteiras linguísticas (cf. 

DUBOIS, 1999; TOLLEY, 2009; PRICE, 2019; ALVES, 2021) e, assim sendo, nada 

faria mais sentido do que levantar a hipótese de que certos simbolismos animais teriam 

também transitado com considerável amplitude. 

 

 

Fontes Primárias 

FFPE: Finnish Folk Poetry: Epic. Edited and translated by Matti Kuusi, Keith Bosley 

and Michael Branch. Helsinque: Publications of the Finnish Literature Society, 1977. 

GUTA saga: The History of the Gotlanders. Edited by Christian Peel. Reprinted 2010. 

Exeter: Viking Society for Northern Research; University College London, 1999. 

SAGA dos Volsungos. Tradução, introdução e notas de Théo de Borba Moosburger. 

São Paulo: Hedra, 2009. 

SAXO Grammaticus. Gesta Danorum: The History of the Danes, vol. 1. Edited by 

Karsten Friis-Jensen, translated by Peter Fisher. Oxford: Clarendon Press, 2015. 2v 

STURLUSON, Snorri. The Uppsala Edda. Edited with introduction and notes by 

Heimir Pálsson. Translated by Anthony Faulkes. London: Viking Society for Northern 

Research/University College London, 2012. 

POETIC Edda. Translated by Carolyne Larrington. Revised edition. Oxford: Oxford 

University Press, 2014. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             201 

 

Referências Bibliográficas 

ABONDOLO, Daniel. The Uralic Languages. London: Routledge, 1998. 

AHLBÄCK, Tore & BERGMAN, Jan (eds.). The Saami Shaman Drum. Based on 

papers read at Symposium on the Saami Shaman Drum held at Finland, in August 1988. 

Scripta Instituti Donneriani Aboensis. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. A definição fenomenológica de Eliade para o 

xamanismo: alguns contrapontos oferecidos pela perspectiva culturalista e um caso 

ilustrativo da tradição fino-careliana dos tietäjät. Plura – Revista de Estudos de 

Religião, v. 13, n. 1, 2022, p. 268-298. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Os elementos (trans)culturais do Vafþrúðnismál: do 

galdr ao tietäjä fino-careliano. Scandia: Journal of Medieval Norse Studies, n. 4, 2021, 

p. 436-488. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Finlândia pré-cristã (religião). In: LANGER, Johnni 

(org.). Dicionário de História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis: 

Vozes, 2020a, p. 205-209. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Mitologia finlandesa. In: LANGER, Johnni (org.). 

Dicionário de História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis: Vozes, 

2020b, p. 382-387. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Tambores no xamanismo. In: LANGER, Johnni (org.). 

Dicionário de História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis: Vozes, 

2020c, p. 539-545. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Diferentes sons do trovão: uma perspectiva 

comparativa entre os deuses Thor, Ukko e Horagalles. 2019. Dissertação (Mestrado em 

Ciências das Religiões) – Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões, 

Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2019.  

ANTTONEN, Veikko. Literary representation of oral religion: organizing principles in 

Mikael Agricola’s list of mythological agents in Late Medieval Finland. In: 

RAUDVERE, Catharina & SCHJØDT, Jens Peter (eds.). More than Mythology: 

Narratives, Ritual Practices and Regional Distribution in Pre-Christian Scandinavian 

Religions. Lund: Nordic Academic Press, 2012, p. 185-224. 

AUTIO, Eero. The Snake and Zig Zag Motifs in Finnish Rock Paintings and Saami 

Drums. In: AHLBÄCK, Tore & BERGMAN, Jan (eds.). The Saami Shaman Drum, 

Estocolmo: Inscripta Instituti Donneriani Aboensis, 1991, p. 52-79. 

BRUNNING, Sue. ‘(Swinger of) the Serpent of Wounds’: swords and snakes in the 

Viking Mind. In: BINTLEY; Michael D. J; WILLIAMS, Thomas J. T (eds.). 

Representing Beasts in Early Medieval England and Scandinavia. Woodbrige: The 

Boydell Press, 2015, p. 53-70. (Anglo-Saxon Studies 29). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             202 

 

CASSIRER, Ernst. Filosofia delle forme simboliche, vol. 1: Il Linguaggio. Traduzione 

di Eraldo Arnaud. Firenze: La Nuova Italia Editrice, 1961. 4v. 

DEVYATKINA, Tatyana. Mordvinian mythology. Založnik: Založba ZRC, 2004. 

DUBOIS, Thomas A. Nordic Religions in the Viking Age. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 1999. 

EDGREN, Tørsten. Viking Age in Finland. In: BRINK, Stefan, PRICE, Neil (ed). The 

Viking World. London: Routledge, 2008, p. 470-484. 

ELIADE, Mircea. The Quest: History and Meaning in Religion. Chicago: University of 

Chicago Press, 1969. 

FERRARI, Fulvio. Il fuoco e i serpenti nella Guta Saga. Studi Nordici, n. IV, p. 9-20, 

1997. 

FRAZER, James George. The Golden Bough: A Study in Magic and Religion. Oxford: 

Oxford University Press, 2009.  

FROG. O berserkr escandinavo, o tietäjä fino-careliano e uma História de tecnologias 

rituais. Scandia: Journal of Medieval Norse Studies, n. 2, 2019, p. 232-287. 

FROG. Shamans, Christians, and Things in between: From Finnic-Germanic Contacts 

to the Conversion of Karelia. In: SŁUPECKI, Leszek & SIMEK, Rudolf (eds.). 

Conversions: Looking for Ideological Change in the Early Middle Ages, Viena: 

Fassbaender, 2013, p. 53-98. 

GRÄSLUND, Anne-Sofie. Wolves, serpents, and birds. In: ANDRÉN, Anders; 

JENNBERT, Kristina; RAUDVERE, Catharina (eds.). Old Norse religion in long-

term perspectives: origins, changes, and interactions. Lund: Nordic Academic Press, 

2006, p. 124-129. 

HAAVIO, Martti. Väinämöinen: Eternal Sage. Helsinque: Academia Scientiarum 

Fennica, 1952. 

HEGUIT, Etienne Alfred. Interpretação das imagens na teologia e nas ciências da 

religião. In: NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza (org.). Linguagens da Religião: 

desafios, métodos e conceitos centrais. São Paulo: Paulinas, 2012. (Coleção Estudos da 

Religião). 

JENNBERT, Kristina. Animals and Humans: Recurrent symbiosis in archaeology and 

Old Norse religion. Lund: Nordic Academic Press, 2011. 

KOIVA, Mare & BOGANEVA, Alena. Beliefs about flying serpents in Belarusian, 

Estonian and Russian Estonian traditions. In: MAEVA, M. et al (eds.). Between the 

Worlds: Magic, Miracles and Mysticism, Sofia: BAS & Paradigma, 2020, p. 386-401. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             203 

 

KULEMZIN, Vladislav M. Palentin. In: NAPOLSKIKH, Vladimir; SIIKALA, Anna-

Leena; HOPPÁL, Mihály (eds.). Khanty Mythology, Helsinque: Suomalaisen 

Kirjallisuuden Seura, 2006, p. 124. 

KUZNETSOVA, Ariadna I. Su – Serpent, Snake. In: NAPOLSKIKH, Vladimir; 

SIIKALA, Anna-Leena; HOPPÁL, Mihály (eds.). Selkup Mythology, Helsinque: 

Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, 2010, p. 240. 

LANGER, Johnni. Viking. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionário de História e 

Cultura da Era Viking. São Paulo: Hedra, 2018, p. 706-718. 

LANGER, Johnni. O Mito do Dragão na Escandinávia (Primeira Parte: Período Pré-

Viking). Brathair, n. 3, v. 1, p. 42-64, 2003. 

LECOUTEUX, Claude. The Tradition of Household Spirits: Ancestral lore and 

practices. Translated by Jon E. Graham. Vermont: Inner Traditions, 2013. 

MANDT, Gro. Fragments of Ancient Beliefs: The Snake as a Multivocal Symbol in 

Nordic Symbolism. ReVision, v. 23, n. 1, p. 17-23, 2000. 

MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri. Esboço de uma teoria geral da magia. In: MAUSS, 

Marcel. Sociologia e Antropologia. Tradução de Paulo Neves. São Paulo, Cosac & 

Naify, 2003. p. 47-181. 

MÜLLER, Friedrich Max. Introduction to the Science of Religion. London: 

Longmans Green and Co., 1873. 

MUNDKUR, Balaji D. The Cult of the Serpent: An Interdisciplinary Survey of its 

Manifestations and Origins. Albany: State University of New York Press, 1983. 

NÖTH, Winfried. Semiótica da magia. Revista USP, n. 31, set./nov. 1996, p. 31-41. 

OLIVEIRA, Leandro Vilar. Breve comentário sobre o simbolismo da serpente na Edda 

Poética. Notícias Asgardianas, v. 12, p. 70-79, 2017. 

OLIVEIRA, Leandro Vilar. A guardiã dos mortos: um estudo do simbolismo religioso 

da serpente em monumentos da Era Viking (sécs. VIII-XI). 2020a. Tese (Doutorado em 

Ciências das Religiões) – Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões, 

Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2020a. 

OLIVEIRA, Leandro Vilar. Malditas serpentes: um comentário sobre a cena do suplício 

do poço. Notícias Asgardianas, v. 9, p. 64-75, 2015.  

OLIVEIRA, Leandro Vilar. Religião. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionário de 

História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis: Vozes, 2020c, p. 476-

482. 

OLIVEIRA, Leandro Vilar. O simbolismo europeu da serpente. In: LANGER, Johnni 

(org.). Dicionário de História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis: 

Vozes, 2020b, p. 523-527. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             204 

 

OLIVEIRA, Leandro Vilar; OLIVEIRA, Angela Albuquerque de. O simbolismo do 

lobo e da serpente no Ragnarök. Diversidade Religiosa, v. 7, n. 1, 2017, p. 216-240. 

PASTOUREAU, Michel. Símbolo. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean–Claude 

(orgs.). Dicionário temático do Ocidente medieval. São Paulo: EDUSC, 2002, p. 485–

510. 

PENTIKÄINEN, Juha. Kalevala Mythology – Expanded Edition. Indiana: Indiana 

University Press, 2000. 

PRICE, Neil. The Viking Way: magic and mind in late Iron Age Scandinavia. 2. ed. 

Oxford: Oxbow Books, 2019. 

RUNDKVIST, Martin. Snake brooches of south Scandinavia. Ørsnes types L1, L2, J 

and H3. In: HÅRDH, Birgitta (ed.). Fler fynd i centrum. Materialstudier i och kring 

Uppåkra. Lund: Department of Archaeology, University of Lund, 2003, p. 97-121. 

SALO, Unto. Agricola’s Ukko in the light of archaeology: a chronological and 

interpretative study of ancient Finnish religion. Scripta Instituti Donneriani Aboensis, 

v. 13, 1990, p. 92-190. 

SCHILBRACK, Kevin. O conceito de religião. Tradução de Eduardo R. Cruz. Rever, 

São Paulo, v. 22, n. 2, 2022, p. 207-236.  

SCHJØDT, Jens Peter. The Reintroduction of Comparative Studies as a Tool for 

Reconstructing Old Norse Religion. In: BRINK, Stefan & COLLINSON, Lisa (eds.). 

Theorizing Old Norse Myth, Londres: Brepols, 2017, p. 61-82. 

SIIKALA, Anna-Leena. Mythic Images and Shamanism: A Perspective on Kalevala 

Poetry. Helsinque: Academia Scientiarum Fennica, 2002. 

SPERBER, Dan. Rethinking Symbolism. Translated by Alice L. Morton. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1979. 

STARK, Laura. The Magical Self: Body, Society and the Supernatural in Early Modern 

Rural Finland. Helsinque: Academia Scientiarum Fennica, 2006. 

THOMAS, Keith. Religião e o Declínio da Magia: crenças populares na Inglaterra dos 

séculos XVI e XVII. Tradução de Denise Bottmann e Tomás Rosa Bueno. São Paulo, 

Companhia das Letras, 1991. 

TOLLEY, Clive. Shamanism in Norse Myth and Magic, vol. 1. Helsique: Academia 

Scientiarum Fennica, 2009. 

TUCHKOVA, Natalya A. Three-Headed Serpent. In: NAPOLSKIKH, Vladimir; 

SIIKALA, Anna-Leena; HOPPÁL, Mihály (eds.). Selkup Mythology,  Helsinque: 

Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, 2010, p. 163. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 182-205, jan.-jun./2023                                             205 

 

ULYASHEV, O. I. Gundir. In: NAPOLSKIKH, Vladimir; SIIKALA, Anna-Leena; 

HOPPÁL, Mihály (eds.). Komi Mythology, Helsinque: Suomalaisen Kirjallisuuden 

Seura, 2003, p. 121. 

WILSON, David M. The Development of Viking Art. In: BRINK, Stefan (ed.) The 

Viking World. London: Routledge, 2008, p. 323-340. 

ZACHRISSON, Inger. The Sámi and their interaction with the Nordic peoples. In: 

BRINK, Stephan (ed.). The Viking World. London: Routledge, 2008, p. 32-40.



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             206 

 

Atalia, a rainha regente de Judá (841 a 836 a.C.) 

Athaliah, the queen regent of Judah (841-836 BC) 

 

Bruno Alves Coelho1 

Matheus da Silva Carmo2 

 

 

Resumo: Nosso artigo versa sobre a figura de Atalia (2Rs 11, 1-20), a única mulher a 

governar o Reino de Judá na Antiguidade. Nosso objetivo, dentro da História Política, é 

demonstrarmos a legitimidade de seu governo e como o poder feminino era 

desempenhado pelas mulheres de poder no Antigo Oriente Próximo, o que conseguimos 

nos valendo das metodologias da História Global. Ademais, lançamos mão da leitura 

crítica dos textos bíblicos que falam sobre Atalia, relacionando-os com a historiografia 

especializada em Israel e Judá. As conclusões obtidas são que o poder político feminino 

era possível e evidente na antiguidade oriental, realidade presente em todos os reinos 

daquela região do globo, e que Atalia foi uma rainha regente que governou Judá em 

favor de seu neto Joás, ajudando a preservar a Casa de Davi em um momento de crise 

dinástica. 

 

Palavras-chave: Judá; Israel; Rainhas no Antigo Oriente Próximo; Atalia; Bíblia 

Hebraica. 

 

 

Abstract: Our article deals with the figure of Athaliah (2Rs 11, 1-20), the only woman 

to govern the Kingdom of Judah in antiquity. Our objective, within Political History, is 

to demonstrate the legitimacy of its government and how female power was performed 

by women of power in the Ancient Near East, which we achieved using the 

methodologies of Global History. In addition, we use the critical reading of the biblical 

texts that speak about Atalia, relating them to the specialized historiography in Israel 

and Judah. The conclusions obtained are that the female political power was possible 

and evident in eastern antiquity, reality present in all the kingdoms of that region of the 

globe, and that Athaliah was a regent queen who ruled Judah in favor of his grandson 

Joash, helping to preserve the House of David in a time of dynastic crisis. 

 

Keywords: Judah; Israel; Queens in the Ancient Near East; Athaliah; Hebrew Bible. 

 

 

 

                                                 
1 Doutorando em História pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). E-mail: 

brunocoelho@his.dout.ufmg.br 
2 Mestre em História pela Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). Email: 

mateuscarmo.ms@gmail.com 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             207 

 

Introdução 

 De 841 a 836 a.C. uma mulher reinou sobre Judá. A própria Bíblia Hebraica 

trata este importante evento da história judaíta como algo perverso e anômalo. Todavia, 

o fato de uma mulher de poder levantina reinar por respeitáveis dez anos sobre o Reino 

de Judá seria mesmo uma anomalia política na região do Antigo Levante? A rainha 

Atalia, diversas vezes não compreendida por pessoas de fé e também por estudiosos da 

Bíblia, oferece bela ocasião para os historiadores do presente fazerem um bom exercício 

intelectual e investigativo da História Global, entendendo esta metodologia com suas 

ressalvas para uma época tão recuada no tempo, mas, sobretudo, na articulação do local 

com o global, donde as relações locais, entendidas aqui como dadas em Israel e em 

Judá, estavam em profundo diálogo e conexão com as relações globais, isto é, o 

Levante, em específico, e o Antigo Oriente Próximo como um todo. Descartar a 

inserção de Israel e de Judá de todo este contexto, seria condenar qualquer pesquisa 

minimamente séria destes reinos antigos, pois, ficaríamos restritos a informações quase 

exclusivamente bíblicas, donde a tendência de análise seria o isolamento destes povos 

como uma cultura fechada em si mesma. Posto isto, torna-se necessária a pergunta de 

como eram as mulheres de poder no Antigo Oriente Próximo; melhor dizendo, como 

estas mulheres tinham acesso e mesmo poderiam exercer o poder na antiguidade nesta 

região?  

 Logo de início é preciso ressaltar que diversos reinos do Antigo Oriente Próximo 

tinham nomes para as mulheres da realeza que indicavam o correspondente feminino 

para rei: em Mari, a rainha era chamada de šarratu, equivalente e derivada de rei, šarru; 

na Assíria, a rainha era nomeada como aššat šarri, isto é, “esposa do rei”; em Ugariti, 

também havia nomenclatura para a rainha, mlkt (MARSMAN, 2003; SOLVANG, 

2003). Todavia, mesmo em sociedades em que não havia uma forma linguística 

feminina correspondente a rei, a figura feminina existia e pode ter inclusive assumido o 

poder político reinol e governado utilizando o título masculino. É o caso, por exemplo, 

do Egito que, em variados momentos de sua história, teve uma mulher ocupando o lugar 

de governo como Faraó. É o que a historiografia registra, como ilustração para nosso 

artigo, do caso de Sobeknefu (1798-1794 a.C.), última governante da vigésima dinastia 

que usou o título masculino; Hatshepsut (1479-1458 a.C.), após a morte de seu marido 

Thutmose II, governou com as insígnias de um rei (MARSMAN, 2003). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             208 

 

 O registro histórico do título “rainha” ou sua ausência apontam para a mesma 

realidade: mulheres exerceram o governo de reinos no Antigo Oriente Próximo. 

Assumir o controle político de um reino demonstra o auge do poder feminino nestas 

sociedades da Antiguidade. Todavia, este poder é exercido como decorrente e 

dependente do poder masculino, ou seja, estas mulheres assumem a regência dos reinos 

em detrimento da morte do esposo, o rei. Embora seja o auge do poder possível às 

mulheres, estas sociedades eram mais complexas, não só possibilitando o acesso ao 

poder por parte de certas mulheres da realeza, mas, exigindo delas efetiva participação 

na engrenagem política de sua época. Assim, este grupo de mulheres era utilizado como 

potencial aumento de poder paterno, na proposição de casamentos estratégicos, o que 

garantiria a perpetuidade de dinastias e de reinos e seus domínios regionais. 

 Para além do acesso de monarcas a outros reinos através do casamento 

diplomático e o consequente aumento de poder; além da função de procriação e a 

consequente criação de uma dinastia dominante, as mulheres da realeza participavam 

ativamente nas estruturas reinóis também pelas manufaturas, pelos serviços e pelos 

cultos (SOLVANG, 2003). A participação das mulheres da realeza na economia do 

reino se dava já no contrato de matrimônio com os vultuosos dotes pagos por seus pais 

ou irmãos. Os dotes eram símbolos de elevação social e, ao mesmo tempo, a primeira 

contribuição destas mulheres para a construção ou elevação da casa real. Ademais, estas 

mulheres realmente se colocavam como ativas na economia, pois, precisavam 

multiplicar estas finanças iniciais a fim de manter seu séquito e também seu prestígio. 

Daí, muitas mulheres foram importantes agentes da vida econômica ao se inserirem nas 

manufaturas têxteis, preparação de refeições, entre outros3. É preciso não subestimar a 

atividade destas mulheres na economia, pois, uma das principais formas de pagamento 

de tributos na Antiguidade se dava em produtos têxteis (SOLVANG, 2003). Muito 

próximo de seu papel na economia, estas mulheres da realeza participavam também de 

outros serviços ao reino, desde o aconselhamento aos reis, o cuidado com as viúvas e 

órfãos, representações em banquetes oficiais até o exercício da justiça, quando outro 

representante não era nomeado pelo rei (SOLVANG, 2003).  

                                                 
3 Elna K. Solvang (2003) nos oferece uma boa lista de atividades econômicas desenvolvidas por mulheres 

da realeza nas mais diversas sociedades do Antigo Oriente Próximo, para além das citadas no corpo de 

nosso texto. Entre elas: criação de ovelhas, cultivo de oliva para a produção de azeite e de uva para a 

produção de vinho. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             209 

 

As mulheres da realeza também desempenharam papéis ativos no que tange à 

religião e o contato com as divindades, embora esta função também diga respeito, acima 

de tudo, ao rei. Ao lado dos reis, elas também exerceram função de sacerdotisas; no 

Novo Reino Hitita, por exemplo, o título de rainha era inseparável do de sacerdotisa 

(SOLVANG, 2003). Uma das funções dos reis dizia respeito à construção de templos e 

sua manutenção, além, claro, de prover o necessário para os cultos. Rainhas e outras 

mulheres da realeza como, por exemplo, princesas, também tomaram parte ativa nestas 

funções ao levarem adiante, como responsáveis, os processos de construção e decoração 

dos templos e das estátuas dos deuses (SOLVANG, 2003). Finalmente, a prática da 

designação das filhas, por parte da realeza, para tomarem parte e protagonismo nos 

cultos públicos como sacerdotisas, era uma importante forma de a realeza aumentar e 

divulgar sua influência na sociedade (SOLVANG, 2003), o que demonstra não apenas a 

íntima relação entre política e religião na Antiguidade, mas, também, o papel ativo das 

mulheres nesta seara do poder. 

É neste contexto maior e compartilhado que as mulheres de poder de Israel e de 

Judá se encaixam. Na sequência, analisaremos as especificidades destas mulheres na 

participação do exercício do poder. Posteriormente, abordaremos o contexto político da 

Dinastia Omrida, fator determinante que possibilitará com que Atalia reine em Judá, 

personagem e reinado que trataremos em nossa última sessão neste artigo. 

Levando em consideração o que foi acima exposto acerca do papel das mulheres 

de poder na Antiguidade Oriental, analisaremos o reinado de Atalia de Judá. A 

metodologia de análise escolhida por nós foi uma leitura crítica dos textos bíblicos que 

versam sobre Atalia, cotejados com a historiografia especializada na História Política de 

Israel e Judá. Ademais, de igual modo, correlacionamos Atalia com outras mulheres de 

poder do Oriente Próximo Antigo, amparados nas referências historiográficas que se 

detém sobre esta temática, objetivando compreender a forma como o poder feminino se 

estruturava na referida temporalidade, sobretudo no que tange às rainhas que atuaram 

como regentes. 

 

1. As rainhas em Israel e Judá 

A Bíblia Hebraica se refere às mulheres da realeza em Israel e em Judá como 

sendo semelhantes aos reinos vizinhos (SOLVANG, 2003). A estas mulheres 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             210 

 

específicas, a participação mais elevada no poder se dava com o lugar social que 

passariam a ocupar após seus casamentos com outros reis: rainha-mãe, rainha consorte 

e, com menos frequência, rainha regente4. 

Apesar de longa discussão acadêmica e sua ausência de consenso5, a Bíblia 

Hebraica, embora não tenha um termo para expressar “rainha”, utiliza o termo gĕbîrâ 

בִירָה)  .Geralmente gĕbîrâ é atribuída diretamente e sem muita análise à rainha-mãe .(גְּ

Todavia, esta é uma posição problemática, pois, nem toda rainha-mãe é nomeada desta 

forma. Logo, surge a igualmente problemática hipótese de que a gĕbîrâ fosse como uma 

função oficial do reino ocupada por uma mulher de alto prestígio. Este argumento, 

embora atrativo, não pode ser comprovado historicamente, pois, não há fontes que 

permitam seu desenvolvimento. Assim, no que diz respeito à rainha-mãe e sua imediata 

relação com a gĕbîrâ, concordamos com Zafria Ben-Barak de que “o simples fato de ser 

rainha-mãe não lhe conferia nenhum status político oficial além da honra que lhe era 

devida em virtude de sua posição de mãe” (BARAK, 1991, p. 34). Entendendo a gĕbîrâ 

como uma alta posição política nos reinos de Israel e de Judá, todavia, não é possível 

estabelecer uma divisão muito clara entre ela e a rainha-mãe, uma vez que algumas 

mulheres que assumiram esta função, de fato, se tornaram rainhas mães (SOLVANG, 

2003; KULOBA, 2014).  

 Nos Livros dos Reis, todos os monarcas de Judá vêm associados aos nomes de 

seus pai e mãe6. Este padrão utilizado pela Bíblia Hebraica nestes dois livros em 

específico é uma novidade nas elaborações de listas reais do Antigo Oriente Próximo, 

demonstrando a importância e a efetiva participação destas mulheres na vida pública do 

reino. Em Judá e em Israel, como em seus reinos vizinhos, a rainha-mãe desempenhava 

importante e elevada função política e social, a ponto de alguns especialistas afirmarem 

que “em geral, [a rainha-mãe] deveria ser a segunda pessoa mais poderosa do reino. Isso 

se devia ao fato dela ser a mãe do rei” (KULOBA, 2014, p. 345). Todavia, embora seja 

uma posição de privilégio ser a mãe do rei e, consequentemente, ser a chave que une 

duas gerações de governantes, isto é, seu esposo e seu filho, a grande importância da 

rainha-mãe não brotava apenas dos laços sanguíneos e simbólicos da realeza, mas, do 

                                                 
4 Este tema trataremos como estudo de caso na última sessão do artigo, com a figura de Atalia. 
5 Solvang (2003) traz pormenorizadamente esta longa discussão acadêmica. 
6 Há apenas duas exceções de reis que não têm suas mães nomeadas: Jorão (2Rs 8, 16-18) e Acaz (2Rs 

16, 2-3). Estas omissões talvez sejam fruto de esquecimento. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             211 

 

seu local de origem e da sua capacidade de estabelecer fortes relações com outras 

pessoas do poder dentro e fora do reino (KULOBA, 2014). 

 Um dos principais papéis desempenhados pelas rainhas consortes logo após dar 

à luz o primogênito do sexo masculino era a tentativa de influenciar os reis em 

estabelecer oficialmente aquele filho como o sucessor ao trono. Embora, geralmente, 

fosse observada a tradição sucessória da primogenitura, havia situações que esta não era 

observada: ou por desejo direto do rei ou mesmo por influência da rainha-mãe em favor 

de outro filho homem; em todo o caso, a decisão final era sempre do rei. A Bíblia 

Hebraica registra situações em que a rainha-mãe garantiu a sucessão ao filho de sua 

predileção, como por exemplo, Betsabé em favor de Salomão (1Rs 1, 11). O fato de a 

rainha consorte, agora mãe de um filho legítimo do rei pleitear a sucessão para seu 

rebento, significava um considerável aumento de seu poder em todo o reino, afinal, após 

a morte de seu marido, ela seria a mãe do rei. A rainha-mãe, justamente por ter acesso e 

participação nas políticas do reino quando rainha consorte e certamente ter, oficialmente 

ou na intimidade, aconselhado e discutido estes assuntos com seu marido, exerceria 

influência fortíssima sobre seu filho que acabara de assumir o trono de seu pai. Não 

obstante, é preciso ressaltar que, embora poderosa e influente, a rainha-mãe, em 

assuntos de governo, tem seu poder de forma indireta, pois, emanado de seu marido ou 

de seu filho, isto é, o poder das rainhas dependia diretamente dos reis. Portanto, 

algumas rainhas desempenharam importantes funções políticas, mas isso parece ser 

devido ao caráter pessoal e não ao poder oficial (KULOBA, 2014). 

 

2. Dinastia Omrida  

Depois de sua “fundação” por Jeroboão I, Israel viveu uma série de disputas 

internas pelo trono israelita até o início da dinastia Omrida. Jeroboão I foi sucedido por 

Nadad, seu filho. Porém, ele foi assassinado por Baasa que assume o trono em seu lugar 

(1Rs 15, 25-33). Quando Baasa morreu, seu filho Elá assumiu o trono, mas foi 

derrubado por um militar chamado Zambri, que reinou por sete anos em Israel. Vemos 

aqui que graças a uma série de assassinatos régios, Israel não conseguiu, em seus 

primeiros anos, formar uma dinastia. Malgrado a isso, após esse período, Omri, 

comandante do exército de Israel, toma o poder de Zambri, inicia uma nova dinastia, a 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             212 

 

dinastia omrida, que reinou em Israel por cerca de 42 anos, 884-842 a.C. (KAEFER; 

DIETRICH, 2022).  

Conforme Mário Liverani, “o advento de Omri ao poder marca uma reviravolta 

decisiva no sentido de decolagem político-institucional e econômico no reino de Israel” 

(LIVERANI, 2008, p. 145). A dinastia iniciada com a chegada de Omri ao poder 

marcou o fim de um período de instabilidade interna em Israel. Agora, com a nova casa 

real, Israel não só gozava de estabilidade política interna, como pôde ambicionar crescer 

economicamente e territorialmente: “No tempo dos omridas, o Reino do Norte destacou 

as primeiras operações de construção monumental e atingiu seu primeiro período de 

prosperidade econômica e poder territorial” (FINKELSTEIN, 2015, p. 108).  

Durante os anos da dinastia omrida, o reino de Israel se converteu em uma 

potência regional no Levante (MENDONÇA, 2017; KAEFER, 2020) e isso é atestado 

pelas inúmeras referências extrabíblicas à dinastia omrida e pela conhecida expansão 

territorial de Israel no período. A estela de Mesa, rei de Moab, constata o poderio militar 

e a expansão dos omridas ao declarar que eles se apoderaram dos territórios 

pertencentes a Moab por cerca de quarenta anos (GRESSMAN, 1926/1965): “Amri, rei 

de Israel, humilhou Moab muitos dias... Amri tinha ocupado toda terra de Madaba e 

habitou nela” (FINKELSTEIN, 2015, p.108). A partir disso, podemos perceber a forma 

como a dinastia omrida era conhecida “internacionalmente” em razão de seu poder e 

influência nos demais reinos levantinos, sobretudo os menos desenvolvidos.  

Durante o domínio omrida, Israel conseguiu se expandir territorialmente 

(MENDONÇA, 2017). As zonas de expansão omrida foram: na região Leste até Gilead; 

na região Oeste até o Mar Mediterrâneo; ao Norte perto de Dã; e ao Sul sobre os reinos 

de Judá, Moab, Amon e Edom (KAEFER; DIETRICH 2022). Com isso, fica nítido que 

o reino de Israel, durante os anos da dinastia omrida, era um reino heterogêneo, formado 

por diversas populações diferentes, gerando assim uma forte diversidade populacional: 

“Os Omridas tinham uma agenda ambiciosa; eles optaram pela expansão para as terras 

baixas e além, e a criação de um grande Estado territorial, ‘multiétnico’” 

(FINKELSTEIN, 2001, p.  109). Ademais, os omridas contavam com um dos mais 

poderosos exércitos do Levante, o que é atestado, além da já citada estela de Mesa, 

também no monólito de Kurkh, do rei assírio Salmanasar III, que diz que o Israel 

Omrida, durante o reinado de Acab, comandava um exército com cerca de duas mil 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             213 

 

bigas e dez mil soldados a pé (KAEFER, 2020), um número considerado elevado para a 

época.  

Até a tomada de poder por Omri, a capital de Israel era Tersa. Mas, chegando ao 

poder, Omri funda uma nova capital, Samaria (1Rs 16, 23-24). Um dos motivos que 

podem ter levado Omri, fundador da dinastia, a mudar a capital de Israel seria o desejo 

de “estabelecer maior ligação com a planície costeira e o importante porto de Dor” 

(MENDONÇA, 2017, p. 112). Ou seja, Omri teria se preocupado em fazer sua capital se 

integrar às diversas partes do reino. Samaria não era apenas uma residência real, mas 

um ambicioso programa de construção que demonstrava o poderio omrida (LIVERANI, 

2008). Samaria se converteu em uma das maiores, mais populosas e mais desenvolvidas 

cidades do Levante.  

Um dos reis mais importantes da dinastia omrida foi Acab (873-852), que foi o 

monarca omrida que reinou por um período maior. Durante seu reinado, Israel se 

relacionou com as cidades fenícias de Tiro e Sidônia, o que proporcionou a Israel um 

contato com o comércio marítimo fenício (1Rs 16, 31-32), gerando muito lucrativo para 

Israel, fato que possibilitou ao reino gozar de uma atividade econômica comercial ainda 

mais efetiva. Como fruto dessa política de aproximação com os fenícios, Acab se casou 

com Jezabel, filha de Etbaal, rei dos sidônios (2Rs 16, 31). A figura de Jezabel é muito 

conhecida na Bíblia Hebraica, sendo geralmente associada à maldade, à ambição e à 

idolatria. Em certa medida, graças à ativa influência de Jezabel no reinado do seu 

esposo, Acab é avaliado negativamente pelo deuteronomista7 (MENDONÇA. 2017).  

Como dissemos acima, durante o reinado da dinastia omrida, Judá esteve sob o 

domínio omrida. Enquanto Israel prosperava, “Judá permaneceu uma entidade marginal 

– uma espécie de estado cliente [de Israel] ao sul” (FINKELSTEIN, 2001, p. 105). A 

dominação omrida sobre Judá pode ser percebida claramente nas páginas da Bíblia 

                                                 
7 Para além de todos os estereótipos bíblicos, Jezabel foi uma mulher de poder, pois ela soube usar de sua 

posição como rainha consorte de Israel para governar quase que em pé de igualdade com Acab, um caso 

único na Bíblia Hebraica: “Diferente de qualquer outra mulher ou mãe do rei no Antigo Testamento, 

Jezabel foi uma rainha verdadeira, auxiliar e parceira no governo de seu parido [...] ela participou 

efetivamente nos assuntos de governo com o consentimento de seu marido” (BRENNER, 2001, p. 21). 

Uma das principais origens de seu poder e influência está no fato de Jezabel advir de uma família 

poderosa, pois seu pai era rei dos sidônios. Isso fez que ela gozasse de uma atuação importante na corte 

israelita. O caso de Jezabel é importante, pois demonstra como uma rainha consorte poderia ganhar 

grande notoriedade no reino e até mesmo participar, em alguma medida, de decisões tomadas pelo seu 

marido.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             214 

 

Hebraica. O rei judaíta Josafá se prontificou a ir à guerra com Acab em Ramot-Gilead 

(1Rs 22, 1-4): ele não só vai, como também se veste com as indumentárias régias. Isso 

indica a submissão de Josafá para com Acab (MENDONÇA, 2017). Outro aporte 

documental sobre a submissão de Judá para com Israel está em 1Rs 22, 45 onde diz que 

Josafá viveu em paz com Israel. Esta expressão pode ser interpretada no sentido de que 

Josafá se “entregou completamente” a Acab, rei de Israel (HOLLADAY, 2010). “O 

verbo traduzido por ‘viveu em paz’, é um hifil de שׁלם, que pode ser traduzido como 

‘viveu em paz’, ‘fez a paz’, ‘estabeleceu a paz’ ou ‘entregou-se completamente’” 

(MENDONÇA, 2017, p. 162).  

Outra referência à vassalagem de Judá para com Israel foi o casamento 

diplomático entre Atalia, filha ou irmã de Acab, e Jorão de Judá. Em virtude desse 

casamento, os omridas passaram a influenciar internamente o reino de Judá com a 

presença de uma omrida como rainha consorte (FINKELSTEIN, 2001). Retomaremos a 

discussão sobre esse ponto posteriormente. Uma última referência sobre a submissão de 

Judá a Israel no período omrida foi que, durante a campanha do último rei omrida, 

Jorão, à região de Ramoth-Gileade, o rei judaíta Ocazias o acompanhou como vassalo 

(2Rs 9ss), o que acabou gerando sua morte por ocasião da revolta de Jeú. 

A partir disso, podemos entender, pela da análise do contexto, que 

provavelmente, Judá era um reino vassalo dos omridas. 

Jerusalem Não resta dúvida de que no Sul os omridas tinham o poder 

de dominar o reino de Judá, marginal e demograficamente 

empobrecido. [...] Tanto o texto bíblico quanto a Inscrição de Dã nos 

dizem que nas décadas seguintes os reis judaítas serviram às ambições 

militares dos omridas. De certa forma, estes foram os verdadeiros dias 

de uma Monarquia Unida, governada a partir de Samaria, não de 

Jerusalém (FINKELSTEN, 2001, p. 110, tradução nossa)8. 

 

Como citado acima, durante o século IX a.C., Judá foi vassalo de Israel. Tal 

vassalagem, gerou alguns ganhos para Judá, sobretudo no que tange a ampliação 

territorial. Durante a dominação omrida, Judá, com o auxílio israelita, conseguiu se 

expandir para algumas regiões do Levante como a Alta Safelá, Arad e o vale de 

                                                 
8 “There can be no doubt that in the south the Omrides had the power to take over the marginal, 

demographically depleted kingdom of Judah. [...] Both the biblical text and the Dan Inscription tell us that 

in the next decades the Judahite kings served the military ambitions of the Omrides. In a way, these were 

the true days of a United Monarchy, one which was ruled from Samaria, not from”. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             215 

 

Bersabeia (SERGI, 2013). Isso demonstra que a presença e a influência omrida em Judá, 

de certa forma, também trouxe pontos positivos para os judaítas. Malgrado a isso, como 

veremos a seguir, tais aspectos positivos da dominação omrida de Judá não foram 

recordados pela historiografia deuteronomista.  

 

2.1.  Dinastia omrida na historiografia deuteronomista  

Como vimos anteriormente, a dinastia omrida foi uma dinastia muito poderosa, 

transformando Israel em uma potência regional e submetendo Judá à condição de 

vassalo. Porém, a maneira como os omridas são retratados pela historiografia 

deuteronomista é fortemente negativa, o que fica claro na avaliação feita a cada um dos 

reis da referida dinastia. Nenhum dos reis omridas (Omri, Acab, Ocozias e Jorão)9 

recebeu uma avaliação positiva por parte do deuteronomista (MENDONÇA, 2017), o 

que faz deles, em certa medida, uma espécie de “‘grandes vilões’ na História de Israel e 

Judá” (FINKELSTEIN; SILBERMAN, 2003, p.155). Mas, dentre os omridas, a pior 

avaliação pertence ao rei Acab: “Acab, filho de Amri, fez mal aos olhos de Iahweh, 

mais do que todos os seus antecessores” (1Rs 16, 30). 

 Levando tais problemáticas em consideração, podemos ver claramente a 

animosidade do deuteronomista para com os omridas, visto que o deuteronomista 

converteu a dinastia omrida na pior de todas as dinastias que governaram Israel, porque 

eles são caracterizados como idólatras - adoradores de Baal - e imorais: “Os omridas são 

lembrados entre os mais desprezíveis personagens da história bíblica” (FINKELSTEIN; 

SILBERMAN, 2003, p. 155). Mas, qual seria a origem da animosidade deuteronomista 

para com os omridas? Muitos debates historiográficos foram levantados na tentativa de 

mapear esta situação. Vale salientar que, tal como já vimos anteriormente, os judaítas 

eram vassalos dos omridas e que o próprio reino de Judá lucrou consideravelmente com 

                                                 
9 A avaliação do deuteronomista a Omri é a seguinte: Amri fez mal aos olhos de Iahweh, superando nisso 

todos os seus antecessores. Imitou em tudo a conduta de Jeroboão, filho de Nabat, e os pecados a que este 

levara Israel, irritando Iahweh, Deus de Israel, com seus ídolos vãos.” (1Rs 16, 28). A avaliação feita a 

Ocozias: “Fez mal aos olhos de Iahweh e imitou o comportamento de seu pai [Acab] e de sua mãe 

[Jezabel], e o de Jeroboão, filho de Nabat, que levara Israel a pecar. Prestou culto a Baal e prostou-se 

diante dele, provocando a ira de Iahweh, Deus de Israel, como fizera seu pai” (1Rs 22, 53-54). Por fim, a 

avaliação do reinado de Jorão de Israel: “Fez mal aos olhos de Iahweh, não porém, como seu pai e sua 

mãe, pois derrubou a estela de Baal que seu pai havia feito. Mas continuou apegado aos pecados de 

Jeroboão, filho de Nabat, fez Israel cometer e deles não se apartou. Dentre as avaliações, a mais incisiva é 

contra Acab e a mais branda é contra Jorão. Mas, em todas há a preocupação do deuteronomista em 

demonstrar que todos os omridas, sem exceção, “fizeram mal aos olhos de Iahweh”.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             216 

 

essa submissão, sobretudo no que tange a ampliação territorial. Porém, tais memórias 

“positivas” em relação aos omridas foram ofuscadas e o que ficou mais evidente foi a 

memória do “fracasso” da aliança entre omridas e judaítas que gerou a morte do rei 

Ocazias de Judá por Jeú no curso de sua “revolução” (2Rs 9, 27-29): “Foram as 

consequências políticas da aliança [judaítas e omridas] - a morte de um rei judaíta em 

uma batalha que travou pelos omridas - [...] que determinaram sua [Omridas] imagem 

negativa” (SERGI, 2016, p. 523). A morte de Ocazias de Judá gerou uma grande crise 

dinástica interna em Judá que quase decretou o fim da dinastia davídica (SERGI, 2016). 

Isso produziu em Judá uma memória negativa do contato político entre daviditas e 

omridas. 

Por outro lado, os deuteronomistas tiveram contato, sobretudo a partir de 722 

a.C., depois que diversos israelitas foram para Judá por ocasião da investida assíria 

contra Israel, com a literatura israelita produzida nos dias da dinastia Nimshida - 

dinastia fundada por Jeú depois de seu golpe contra os omridas (2Rs 9ss). Tal dinastia 

era adversa aos omridas e cultivava uma visão negativa para com os mesmos. A 

passagem da vinha de Nabot (1Rs 21ss) pode ter sido compilada originalmente em 

Israel, durante a dinastia Nimshida, com o objetivo de depreciar os omridas como reis 

cruéis e injustos (SERGI, 2016). “Claramente, esses relatos anti-omrida se originaram 

em Israel e foram a fonte da qual os escribas deuteronomistas extraíram a ‘pecaminosa’ 

imagem dos omridas” (SERGI, 2016, p. 505). O contato do deuteronomista com tais 

textos negativos para com os omridas reforçou sua hostilidade para com a dinastia de 

Omri, dando início a uma visão fortemente negativa sobre os omridas que não só 

apagam seus feitos políticos, mas os caracterizam como reis maus e corrompidos.  

Levando em consideração as informações acima dispostas, percebemos que 

apesar da arqueologia ter classificado o poder e a importância dos omridas, a 

historiografia deuteronomista, devido à memória presente em Judá da morte do davidita 

Ocazias por causa da aliança de Judá com os omridas e do contato com textos e 

tradições israelitas anti-omridas da dinastia ninshida, forjou uma imagem fortemente 

negativa para com todos os integrantes dessa dinastia. Isso refletirá, como veremos a 

seguir, na forma como a Bíblia Hebraica apresenta Atalia e o período em que ela 

exerceu seu reinado em Judá, pois tal como o deuteronomista fez com todos os demais 

omridas, ele narrou sua história de modo altamente negativo. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             217 

 

3. Rainha Atalia10 

Uma das personagens mais intrigantes da História de Israel e Judá é a rainha 

Atalia. De acordo com o texto bíblico de 2Rs 11, 1-20, depois da morte de Ocazias, seu 

filho, ela chacinou quase toda a estirpe de Davi para reinar por seis anos em Judá (841 a 

836 a.C.). Porém, o plano de Atalia fracassa, pois ela não havia conseguido matar todos 

os daviditas. Um dos seus netos, Joás, foi salvo por Joseba, filha de Jorão, e colocado no 

Templo de Jerusalém. Quando Joás completou sete anos, ele foi proclamado rei pelo 

sacerdote Joiada e Atalia deposta, dando fim ao governo de Atalia e reestabelecendo o 

reinado dos daviditas. A narrativa sobre Atália, tal como apresentada pela Bíblia 

Hebraica é nitidamente negativa, pois ela é apresentada como usurpadora e assassina, ou 

seja, uma governante ilegítima (KULOBA, 2014). Malgrado a isso, muitos estudiosos 

contemporâneos tendem a classificar que a narrativa bíblica sobre Atalia seja altamente 

ideológica com o objetivo de depreciá-la, sobretudo por sua origem omrida (QUINE; 

SCALES, 2020), fazendo que o texto de 2Rs 11, 1-20, tal como está na Bíblia Hebraica 

seja “anti-Atalia, anti-omrida e anti-israelita” (MULLEN, 1993, p. 30).  Então, para 

melhor entendermos Atalia historicamente, faz-se necessário analisá-la não a partir da 

ideologia, mas sim a partir dos pressupostos históricos e políticos da época.  

Um dos primeiros pontos a serem considerados é que Atalia, antes de governar 

Judá, já estava na corte judaíta por mais ou menos nove anos, dos quais, oito anos como 

rainha consorte de Jorão e um ano como rainha-mãe de Ocozias. A chegada em Judá de 

                                                 
10De acordo com o historiador israelense Yigal Levin (2020), nas pesquisas atuais sobre Atalia existem, 

basicamente, três linhas interpretativas sobre seu governo. A primeira o classifica como “idólatra”, uma 

vez que o texto bíblico que descreve seu reinado faz menção a um templo de Baal (cf. 2REIS 11,18). 

Atalia seria uma ávida adoradora de Baal e teria usado sua influência para introduzir o culto baalístico em 

Jerusalém. O problema dessa linha interpretativa é que em nenhum lugar no texto bíblico Atalia é 

relacionada explicitamente a algum templo de Baal. A segunda linha de interpretação salienta o lado 

“pessoal” de Atalia. Segundo essa corrente, como ela teria gozado de privilégios políticos durante toda a 

sua vida em Judá como esposa e rainha-mãe, não estaria disposta a abandonar sua posição privilegiada 

após a morte do filho e por isso teria matado todos que poderiam reivindicar o trono. Porém, tal linha 

interpretativa também não é satisfatória, pois provavelmente Atalia tinha outros filhos além de Ocozias, e 

se um deles assumisse, ela continuaria como rainha-mãe. A última linha de interpretação parece a mais 

concreta, pois está mais condizente com a leitura crítica exegética do texto bíblico. Essa linha tenta 

analisar o reinado de Atalia a partir do contexto político do Oriente Próximo Antigo, que permitia a 

existência de regentes femininas, como é bem-documentado nas fontes disponíveis sobre esse recorte 

histórico. Assim, Atalia seria não como uma usurpadora, mas uma rainha regente legítima que, por 

ocasião do assassinato de boa parte da família real judaíta na segunda metade do século IX a.C., governou 

interinamente em nome de Joás, seu neto. Concordamos com a terceira linha historiográfica sobre o 

governo de Atalia e a entendemos como uma rainha regente que não teria motivos políticos para 

empreender uma chacina contra os daviditas, visto que isso inviabilizaria seu próprio governo.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             218 

 

Atalia, filha/irmã do rei Acab11, se deu por um casamento diplomático com Jorão, 

príncipe herdeiro de Judá (2Rs 8, 17-18). Na antiguidade oriental, casamentos 

diplomáticos entre dois reinos podiam simbolizar o estreitamento de laços. Tratando-se 

de Israel e Judá, tal como vimos, a relação era de suserania, por parte de Israel e 

vassalagem, por parte de Judá. Com isso, o casamento entre uma representante da casa 

suserana e vassala poderia significar um domínio mais efetivo do primeiro sobre o 

segundo (FINKELSTEIN, 2001) e parece ter sido o caso do casamento de Atalia e 

Jorão.  

No âmbito pessoal, sendo a esposa proveniente da casa mais forte, como era o 

caso de Atalia, ela ganhava influência interna dentro da corte, convertendo-se em rainha 

consorte, e o filho por ela gerado seria o herdeiro real o que garantiria, em certa medida, 

a extensão da autoridade da rainha durante o reinado de seu filho (SPAINER, 1998). 

Podemos, então, perceber que Atalia, devido à influência de seu reino e de sua dinastia 

de origem, chegou em Judá com um status político elevado. Como já dito, o casamento 

de Atalia representou a extensão da ingerência omrida em Judá, pois Atalia era uma 

“representante real dos omridas [em Judá]” (MENDONÇA, 2017, p. 39). Certamente, 

Atalia foi para Judá com uma comitiva, como era de praxe das princesas do Oriente 

Próximo, o que fez a presença israelita em Judá ser ainda mais efetiva e notada. 

Atalia, como rainha consorte, tinha a função de representar a estabilidade e a 

continuidade da dinastia, pois ela geraria o herdeiro. Ademais, a rainha consorte “na 

maioria dos casos, também teve um papel ativo no culto real, desfrutava de uma posição 

de autoridade sobre o harém real e tinha alguma influência política e outras tarefas 

administrativas no palácio” (SERGI, 2014, p. 200). Por falta de aparato documental, não 

temos detalhes sobre a atuação de Atalia na corte judaíta como rainha consorte. Mas, o 

texto bíblico testifica a influência de Atalia na corte judaíta, pois ao apresentar o reinado 

de Jorão de Judá, o mesmo é avaliado negativamente pelo deuteronomista e a razão para 

tal são a presença e a influência de Atalia: “[Jorão] imitou o comportamento dos reis de 

Israel, como fizera a casa de Acab, pois foi uma filha de Acab, que ele tomou como 

                                                 
11 O texto bíblico oferece duas possibilidades sobre quem seriam os pais de Atalia. De acordo com 2Rs 8, 

18, ela é filha de Acab. Porém, 2Rs 8, 26 diz que ela era filha de Omri. Existe um forte debate sobre quem 

seria o pai de Atalia, Omri ou Acab, todavia, a resposta mais aceita é que ela era filha de Omri (LÓ, 

2006). Independentemente se Atalia era filha de Acab ou de Omri, fato é que ela era filha de um poderoso 

rei de uma poderosa dinastia. Isso fez com que ela tivesse um status político muito considerável em Judá.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             219 

 

esposa” (2Rs 8, 18). Ao se referir à “filha de Acab”, o texto bíblico faz menção a Atalia. 

Com isso, vemos como ela tinha ingerência, a ponto de ser uma das principais 

causadoras do pecado do seu marido, o associando às práticas omridas12, consideradas 

abomináveis pelo deuteronomista. Outro ponto importante a ser destacado é que Jorão é 

o único rei que tem referência direta à esposa na apresentação do seu reinado (LEVIN, 

2020), o que reforça ainda mais a imagem da presença ativa de Atalia nesse período. 

Após a morte de Jorão, Ocozias, filho de Jorão e Atalia subiu ao trono de Judá 

fazendo valer a premissa de que o filho de Atalia seria o herdeiro, mostrando seu 

prestígio interno. Ocozias era um rei que encarnava em si Israel e Judá, pois ele era 

judaíta, por parte de pai e omrida, por parte de mãe13. O texto bíblico chega a dizer que 

ele estava ligado com a família de Acab por afinidade (2Rs 8, 27). O termo em hebraico 

 traduzido por “afinidade” ou por “genro” pode indicar ainda “alguém que se torna (חֲתַן)

parente de uma outra família pelo casamento [...] e que desfruta da sua proteção” 

(HOLLADAY, 2010, p. 170). Mais do que qualquer outro rei predecessor, Ocozias 

tinha uma íntima relação de submissão, por sua parte, e de proteção, por parte dos 

omridas, para com Israel. Além da conexão sanguínea, o texto bíblico do livro de 

Crônicas coloca Ocozias seguindo os caminhos omridas em consequência dos conselhos 

de Atalia, que o autor classifica como iníquos: “Ocozias também andou nos caminhos 

da casa de Acab, porque a mãe dele o aconselhava a cometer iniquidades” (2Cr 22, 3-4). 

Atalia havia se tornado conselheira de seu filho, uma atitude típica de uma rainha-mãe 

no Oriente Próximo: “Uma rainha-mãe poderia representar o povo perante o rei e ser 

seu conselheiro em assuntos de Estado” (MARSMAN, 2003, p. 370). Com isso, vemos 

                                                 
12 "Seu casamento foi um casamento político, que estabilizou o status de Judá como protetorado de Israel. 

Através dela, os reis da Casa de Omri governaram de Dan a Bersabéia. Ela aparentemente trouxe uma 

delegação de escritores, artistas e cortesãos, que trazem alguma aparência de civilização para o 'sul 

selvagem' da terra de Canaã" (KNAUF, 2002, p. 23).  
13 Uma questão que merece atenção, mas que não desenvolveremos de forma profunda dado os limites do 

presente trabalho, é a relação entre Atalia e o pan-israelismo. Uma vez desconsiderada a hipótese da 

existência histórica do reino unido de Israel e Judá no século X a.C., governado por Davi e Salomão 

(FINKELSTEIN; SILBERMAN,2003), a historiografia especializada, buscando compreender o 

desenvolvimento do forte sentimento de unidade entre Israel e Judá na Bíblia Hebraica, cunhou o termo 

“pan-israelismo” que seria a consciência identitária de união entre os reinos de Israel e Judá, com seus 

territórios e populações em um só reino unificado (KAEFER, 2016). A origem do desenvolvimento do 

pan-israelismo estaria na relação histórica entre os reinos Israel e Judá e suas populações. Como vimos, 

durante boa parte do século IX a.C., Judá foi vassalo de Israel, o que pode ter constituído uma das bases 

para a memória da unidade entre Israel e Judá (MENDONÇA, 2017). Outro ponto que pode ter sido 

fundamental para tal desenvolvimento foi a presença e o reinado de Atalia, princesa israelita, em Judá. 

Com ela, a influência de Israel em Judá se tornou muito evidente, constituindo assim um dos fundamentos 

para a formação dessa consciência de unidade entre Israel e Judá. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             220 

 

mais uma vez Atalia como uma mulher de grande influência interna na corte de Judá. O 

que já ocorrera nos dias de Jorão agora se repete nos dias de Ocozias.  

O reinado de Ocozias, no entanto, durou apenas um ano, devido a seu 

assassinato por Jeú (2Rs 9, 27-29). Diante da vacância do trono judaíta, Atalia assumiu 

o poder e, apesar do texto bíblico não a chamar de rainha, assim como a nenhuma outra 

mulher judaíta ou israelita, 2Rs 11, 3 diz que ela “reinava sobre a terra”, reconhecendo 

assim a sua soberania: “a forma verbal מֹלֶכֶת “reinava” (qual particípio feminino singular 

de מלך “reinar” “dominar” “ser rei”) indica o aspecto duradouro da ação (LÓ, 2014, p. 

30). Com isso, o texto bíblico citado faz que Atalia seja a única mulher israelita ou 

judaíta da Bíblia Hebraica a quem o verbo reinar (melek) seja atribuído a uma 

personagem feminina (SMITH, 2005). Muito se tem debatido sobre os eventos que 

levaram Atalia ao trono de Judá. Mas, a despeito do texto bíblico que a trata como uma 

governante ilegítima que tomou o poder por obra de um banho de sangue, muitos 

estudiosos têm considerado a possibilidade de ver o governo de Atalia como um 

governo legítimo, considerando o quadro pintado pela Bíblia Hebraica um tanto quanto 

exagerado e tendencioso.  

Antes, porém, de falarmos sobre o governo de Atalia em si, faz-se necessário 

olharmos para outros reinos do Antigo Oriente Próximo e vermos se havia ali a 

possibilidade de uma mulher, legitimamente, assumir o trono. Temos dois principais 

casos de mulheres que governaram por um período determinado: Hatshepsut, 

governante egípcia da décima segunda dinastia que governou em nome do seu enteado 

Tutmés III, no início do século XV a.C., e Sammuramat, rainha da Assíria, que 

governou em nome de seu filho Added-Nireri III na passagem do século VIII para o VII 

a.C. Um ponto que chama a atenção nos dois casos é que elas reinaram como regentes. 

Ou seja, em um momento político onde o herdeiro era muito novo para assumir, tais 

mulheres, cada uma em seu contexto, governaram como regentes até que o herdeiro 

fosse considerado apto a governar. Não havia possibilidade, na cultura política de então, 

de uma mulher assumir o poder e governar em seu próprio nome. O poder feminino na 

Antiguidade Oriental estava intimamente relacionado com a figura masculina (SMITH, 

2005). Como foi o caso das duas rainhas citadas, tendo o herdeiro masculino idade para 

assumir o trono, a autoridade do mesmo era automaticamente reconhecida. A partir 

disso, Omer Sergi (2013, p. 237) conclui 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             221 

 

Uma mulher agindo como a única soberana de um antigo reino do 

Oriente Próximo (como o reinado de Atalia é descrito em 2Rs 11, 1–

3) é conhecido apenas na forma de regência. Isso ocorreu quando a 

herança dinástica foi perturbada pela morte de um rei que não tinha 

herdeiros, ou cujos herdeiros eram jovens demais para governar. Em 

tais casos a esposa principal poderia governar como corregente em 

nome do jovem herdeiro até que ele atingisse a maioridade (SERGI, 

2013, p. 237, tradução nossa)14. 

 

Então, no Antigo Oriente Próximo, a única forma de governo permitida a uma 

mulher era a regência. Tendo isso em mente, muitos pesquisadores defendem que, na 

verdade, Atalia tenha se colocado como regente até que o jovem Joás fosse apto a 

governar Judá: “Devemos supor que, em vista da emergência criada pela revolução de 

Jeú, Atalia, por causa de sua posição-chave como rainha-mãe, prontamente assumiu o 

governo, apenas para entregá-lo a seu neto quando chegasse a hora” (LEVIN, 1982, p. 

88). Com base em tal argumentação, a informação bíblica de que Atalia teria buscado 

matar todos os daviditas perderia sentido, uma vez que com a morte de Joás, seu 

governo perderia totalmente a legitimidade: “A condição básica para tal ‘regência’ era 

que fosse em nome de alguém para reinar. Ou seja, Atalia poderia ser uma ‘regente’ 

apenas enquanto seu neto Joás estivesse vivo. Se ela realmente o tivesse assassinado, ela 

não teria legitimidade para ocupar o trono!” (LEVIN, 2020, p. 13). Ainda, de acordo 

com o texto bíblico, Jeú havia matado 42 daviditas “irmãos” de Ocozias no curso de sua 

revolta (2Rs 10, 12-14). Se Jeú já havia matado 42 daviditas além do próprio Ocozias, 

quem poderia ter restado na linhagem dinástica para Atalia matar? (GOTTWALD, 

2001). Provavelmente, o deuteronomista, para salientar a perversidade de Atalia e dos 

omridas, atribuiu a mesma a morte dos daviditas15.  

                                                 
14 “A woman acting as the sole sovereign of an ancient Near Eastern kingdom (as the reign of 

Athaliah is described in 2 Kings 11:1–3) is known only in the form of regency. This occurred 

when dynastic inheritance was disturbed by the death of a king who had no heirs, or whose heirs 

were too young to rule. In such cases the chief wife could rule as a co-regent on behalf of the 

young heir until he reached his majority”.  
15 Além dos argumentos já demonstrados, é inimaginável pensar que Atalia teria deixado Joás, seu neto, 

escapar do massacre supostamente empreendido por ela. Outro ponto é que o menino Joás, segundo a 

narrativa, teria sido escondido no Templo e, quando ele foi apresentado como legítimo herdeiro, todos 

aceitaram sem conhecer sua procedência, confiando apenas na palavra do sacerdote. Historicamente, tal 

sequência de acontecimentos é no mínimo improvável: “A improbabilidade de tal série de eventos sugere 

que o autor do relato pode ter sido influenciado mais pela ideologia da sucessão ininterrupta da linhagem 

de Davi do que por uma versão precisa do passado” (MULLEN, 1993, p. 29). Outro ponto a ser levantado 

sobre a dificuldade histórica de assumirmos a chacina de Atalia dos daviditas é que muitos dos que ela 

supostamente matou eram, provavelmente, seus filhos e netos, visto que era costume uma mulher ter 

muitos filhos na Antiguidade. Atalia já tinha perdido sua base política internacional com a deposição dos 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             222 

 

Outro ponto que merece atenção nessa discussão é sobre as bases de apoio de 

Atalia16. De acordo com o texto bíblico, ela reinou durante seis anos em Judá. Ela não o 

teria feito sem uma base política sólida. Provavelmente, a base de apoio de Atalia era o 

grupo político, que denominaremos de “Pró-Omrida”. Tal grupo estava no poder em 

Judá, pelo menos desde os dias de Josafá, e era favorável a uma aproximação tácita 

entre Judá e o Israel omrida, visto que durante o reinado dos reis judaítas Josafá, Jorão e 

Ocozias, o reino omrida de Israel era um dos mais hegemônicos do Levante. Sendo 

assim, é razoável supor que havia em Judá grupos políticos que advogavam pela 

aproximação e submissão de Judá para com Israel, como de fato foi feito, argumentando 

de que isso seria lucrativo para Judá. Para os partidários de Atália e do grupo pró-

omrida, o fato de a rainha ter ascendência israelita e omrida não era motivo de 

depreciação, como se tornou para os deuteronomistas posteriormente, antes simbolizava 

o ideal empregado por eles de uma estreita aproximação entre Judá e o Israel Omrida.  

Com a morte de Ocozias, Atalia se colocou como regente e o grupo pró-omrida a 

apoiou: “Se a nobreza de Jerusalém negociou o casamento [entre Atalia e Jorão] [...] 

provavelmente apoiou [...] seu reinado.” (BRANCH, 2004, p. 546). Levando isso em 

conta, é razoável supor que a elite hierosolimitana - pró-omrida - era a principal base de 

apoio de Atalia. Concluímos, assim, que não houve nenhuma mudança política com a 

subida de Atalia ao trono, afinal, ela representava o mesmo grupo político que estava no 

poder, garantindo assim a continuidade (SERGI, 2013). Atalia não só garantiu a 

continuidade dinástica, como também a continuidade governamental do grupo que 

representava. Por isso, em nenhuma medida, o governo de Atalia pode ser considerado 

“revolucionário” como o de Jeú, pois não interrompeu a ordem política vigente nem a 

dinastia reinante (SERGI, 2012).  

O governo de Atalia, a despeito do texto bíblico, era um governo legítimo, o que 

mostra o quanto a influência omrida era presente em Judá (SERGI, 2013). Outro ponto 

que deve ser considerado é que a legitimidade dinástica de Atalia também estava no fato 

de ela ser vista, pelo menos pelos seus partidários, como um membro efetivo da casa de 

                                                                                                                                               
omridas em Israel, matar arbitrariamente a sua família a colocaria em um estágio profundo de isolamento, 

em uma sociedade onde os laços familiares eram muito importantes (SERGI, 2012).  
16 No curso do golpe sofrido por Atalia, o sacerdote faz a seguinte ameaça: “se alguém a seguir, passai-o a 

fio de espada” (2Rs 11, 15). Tal ameaça seria ilógica se não existissem grupos que pudessem se levantar 

em favor de Atalia (LÓ, 2006). Isso demonstra que, possivelmente, Atalia tinha uma base aliada 

considerável.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             223 

 

Davi. Atalia tinha sido esposa e mãe de daviditas, tornando-se assim, “parte da casa de 

Davi” (SOLVANG, 2003, p. 159), dando a ela viabilidade, em casos extremos, de 

assumir o trono em Judá (MULLEN, 1993). Ou seja, ela tinha toda possibilidade de ser 

regente em favor do seu neto Joás, pois tinha legitimidade dinástica para tal. 

Além da legitimidade dinástica de Atalia e de sua base de apoio política, como 

demonstramos, ela construiu o poder ao longo da sua vida em Judá como rainha 

consorte e como rainha-mãe, e essa construção deu a ela autoridade real e poder de base 

para ser considerada apta a governar em nome de seu neto17 (BRENNER, 2001). Atalia 

assumiu, ao longo de sua vida, os postos mais altos que uma mulher poderia assumir na 

antiguidade oriental: princesa, rainha consorte, Rainha-mãe e, por fim, regente. Isso fez 

dela uma mulher muito poderosa, apta a governar: “É provável que Atalia tenha 

assumido o cargo de rainha-mãe. Com isso, competia-lhe a importante função de cuidar 

da estabilidade da realeza e, eventualmente, exercer a regência até que a ocupação por 

direito se tornasse viável” (LÓ, 2006, p. 86). A partir da consideração sobre a 

legitimidade de Atalia, Norman Gottwald (2001) argumenta que o deuteronomista não 

apresentou Atalia como rainha no texto, dando a ela atribuições próprias dos monarcas 

(tais como: idade ao assumir o trono; nome do pai, etc) porque de fato ela não era uma 

monarca “independente” como os outros. O seu poder dependia do seu neto Joás, uma 

vez que ela era sua regente, ou seja, governante interina, por isso ela não teria recebido 

a típica apresentação deuteronomista para os demais monarcas (MULLEN, 1993).  

Apesar de não termos informações sobre os feitos de Atalia como governante, 

fato é que nos seis anos de governo, Judá se manteve estável (LÓ, 2006). Não há 

indícios de revoltas contra Atalia ou invasões estrangeiras nesse período. Por mais que 

não tenhamos detalhes sobre as ações de Atalia como governante, provavelmente ela foi 

muito astuta para conseguir manter o poder por um tempo considerável, em um 

contexto político “internacional” caótico com a revolta de Jeú em Israel: “Atalia reinou 

seis anos. Ela deve ter sido politicamente astuta para ter sobrevivido tanto tempo, 

especialmente quando outros – homens – duraram apenas semanas ou breves anos” 

(BRANCH, 2004, p. 554). Ou seja, a historiografia classifica que apesar da imagem 

                                                 
17 “Atalia esteve no governo de Judá durante o reinado de seu esposo Jorão, filho de Josafá [...] depois 

durante o reinado de seu filho Acazias (843-842), e depois da morte de Acazias, Atalia reinou soberana 

sobre Judá em Jerusalém por cerca de sete anos (842-836). Somando todo esse período, Atalia esteve 

presente no governo de Judá por aproximadamente dez anos” (MENDONÇA, 2017, p. 219).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             224 

 

construída pelo deuteronomista sobre Atalia, ela foi uma rainha com notórias 

habilidades ao exercer um governo eficiente em um momento político e histórico 

desafiador (SMITH, 2005).  

Malgrado a isso, o grupo pró-omrida, que havia dado fundamentação ao governo 

de Atalia, a cada dia se enfraquecia mais. O motivo principal para isso era o fato de os 

omridas terem sido depostos por Jeú em Israel. Frente a tal cenário, outros grupos 

podem ter ganhado força em Judá, como os grupos mais favoráveis ao alinhamento de 

Judá para com os arameus, novos senhores do Levante por ocasião da queda dos 

omridas. Esse grupo pode ter sido representado pelos povos da terra (am-há-arets), que 

segundo o texto bíblico, se uniram ao sacerdote Joiada para depor Atalia. Os povos da 

terra eram, no período monárquico de Judá, grandes proprietários de terras do interior 

de Judá (DONNER, 2017).  

De acordo com Mario Liverani (2008), diferentemente dos omridas que haviam 

se aliado com os fenícios, que tinham uma política mais aberta ao mundo mediterrâneo, 

a dinastia Nimshida buscou se aliar com os arameus que tinham uma proposta mais 

interiorana e agropastoril de gerir sua economia reinol. Provavelmente, tal proposta 

interiorana agradou os povos da terra, pois isso estaria mais alinhado com sua proposta 

econômica. Então, o objetivo não seria apenas depor a pessoa de Atalia, mas também o 

grupo político que ela representava, que já estava bastante enfraquecido por ter perdido 

o seu principal referencial que eram os omridas. Ademais, o grupo encabeçado por 

Joiada desejava se alinhar com os arameus e se realinhar com o reino de Israel, agora 

comandado pela dinastia Nimshida.   

Os detalhes sobre como, historicamente, ocorreu a deposição de Atalia se 

perderam. O que temos no texto bíblico é uma descrição altamente ideológica. Mas, o 

que fica claro após a análise textual e historiográfica é que na descrição do rapto de Joás 

por Joseba, houve uma substituição de regência de Atalia por Joiada: “Talvez 

devêssemos entender as ações de Joseba não como uma tentativa de salvar Joás das 

garras de Atalia, mas como uma tentativa de roubá-lo (afinal, isso é o que diz!) e 

colocar-se como intercessora” (LEVIN, 2020, p. 17). Ou seja, estando Joseba associada 

a Joiada, de acordo com o livro de Crônicas Joseba era esposa de Joiada (2Cr 22, 11), 

ela, ao se colocar como intercessora de Joás, significaria que Joiada passaria a 

influenciar o menino, tornando-se assim o seu regente. Anteriormente, a regente de Joás 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             225 

 

era sua avó Atalia, mas agora a regência seria empreendida por Joiada, representante do 

grupo alinhado com os interesses dos povos da terra. A influência de Atalia foi trocada 

pela influência de Joiada e por mais que Joás tenha sido coroado (1Rs 11,12)18, ele tinha 

apenas sete anos, sendo ainda muito novo para reinar de forma independente. Sua 

coroação foi mais um ato simbólico que efetivo, uma tentativa por parte de Joiada e seus 

partidários de revestir a deposição de Atalia de certa legitimidade, tentando fazer dela 

uma usurpadora. Então, quem governou Judá, pelo menos até sua aptidão política, foi 

Joiada que passou a controlar Joás, e consequentemente todo o reino de Judá (LEVIN, 

2020). 

Joás com a idade de sete anos era muito jovem e seu único ato político 

na época foi sentar-se no trono como um símbolo da legítima 

autoridade masculina. Ele não exercia nenhuma autoridade e 

influência política significativa. O mecanismo político de Judá estava 

nas mãos do sacerdote Joiada e de seus guardas leais que organizaram 

o golpe (KULOBA, 2014, p. 150, tradução nossa)19. 

 

 Com o estabelecimento do novo governo em Judá, não havia mais espaço para a 

presença de Atalia. Com isso, Atalia foi morta e o grupo político por ela representado 

perde toda força, o que fica claro pelo fato de uma tendência anti-omrida ter tomado a 

cultura política e literária de Judá nos anos posteriores. De acordo com 2Rs 11, 20, há 

um claro contraste entre o “Povo da Terra” e a “Cidade”. Enquanto os primeiros 

estavam em festa, os segundos estavam “calmos”20. Podemos interpretar uma clara 

oposição entre o “povo da terra”, que festejou a deposição de Atalia e o “povo da 

                                                 
18 De acordo com Mario Liverani (1974) o desejo de Joiada era usurpar o trono de Atalia. Então, o 

menino Joás, ao passar para as mãos de Joiada e seus partidários, serviu como base de legitimação para as 

pretensões de Joiada. É importante salientar que o texto bíblico enfatiza a importância de Joiada no 

reinado de Joás, mostrando a tamanha influencia que o primeiro tinha sobre o ultimo: “Joás fez o que é 

agradável aos olhos de Iahweh, durante toda sua vida, pois o sacerdote Joiada tinha o educado” (2Rs 12, 

2). A atuação de Joiada fez que, aos olhos do dueteronomista, Joás andasse nos caminhos de Iahweh, o 

que fica claro no emprego do termo hebraico ּהוֹרָהו  - que é um hifil de ירה- em 2Rs 12, 2 que transmite a 

ideia de que o sacerdote Joiada “instruía” ou “dirigia” Joás (STRONG, 2002), mostrando assim a sua 

atuação ativa no reinado de Joás, possivelmente como seu novo regente. Aqui, o deuteronomista faz um 

paralelo entre Joiada e Atalia. Enquanto a presença de Atalia teria levado Jorão e Ocozias para longe dos 

caminhos de Iahweh, a presença do sacerdote Joiada faz Joás andar nos caminhos de Iahweh.  
19 “Joash at the age of seven was very young and his only political act at that time was to sit on the throne 

as a symbol of legitimate male authority. He did not wield any significant political authority and 

influence. The political mechanism of Judah was in the hands of Jehoiada the priest and his loyal guards 

who had organized the coup”. 
20 O termo presente no texto hebraico de 2Rs 11, 20- שָׁקָטָה - é um qal de שׁקט e pode ser interpretado como 

“ficou calmo” e também traduz a ideia de “inatividade” (HOLLADAY, 2010). Dito isso, podemos 

deduzir que o texto queria passar a ideia de que a “cidade” ficou inativa diante da deposição de Atalia, 

reforçando assim a hipótese que a elite urbana de Jerusalém era sua principal base de apoio.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             226 

 

cidade”, entendido aqui como a elite urbana de Jerusalém, que não participou de tal ato 

por apoiar Atalia e seu governo (LÓ, 2006). Concluímos, assim, que “o golpe que tirou 

Atalia do trono de Jerusalém e Judá foi realizado pelos sacerdotes e o povo da terra. 

Estes dois grupos formavam um núcleo ou uma base de poder religioso e econômico em 

Judá. Ambos aproveitaram o momento propício para derrubar Atalia” (MENDONÇA, 

2017, p. 285). Com a nova ordem política iniciada por Joiada, houve uma mudança nos 

rumos políticos de Judá, pois o grupo político que anteriormente estava no poder foi 

substituído por outro.  

A morte de Atalia representou o alinhamento de Judá para com os Arameus, 

embora tal alinhamento tenha se tornado “oficial” apenas quando Joás pagou tributo a 

Hazael (2Rs 12, 18-19), e um realinhamento entre Israel e Judá. Assim como Israel 

tinha matado os omridas, agora Judá matara a última representante dessa dinastia: 

“Executar Atalia significava obediência à política de Jeú contra os omridas em Israel. 

[...] parece que a execução de Atalia foi motivada pela tendência política da elite judaíta 

para permanecer leal aos reis de Israel” (SERGI, 2013, p. 138-139).  

Em nenhum momento Atalia é condenada pelo deuteronomista por seu gênero 

(ARNOLD; WILLIAMSON, 2011; LÓ, 2016) e ela não é, em tempo algum, 

relacionada diretamente com o culto a Baal (LEVIN, 2020). Sugerimos, a partir disso, 

que a origem da animosidade entre o deuteronomista, que escreveu cerca de um século 

depois do seu reinado em Judá, e Atalia, está no fato dela ter raízes na dinastia omrida. 

Por isso, ela foi taxada pelo autor bíblico de uma forma tão depreciativa e negativa, 

assim como o foram os demais reis e membros da dinastia omrida. Isso foi um fator 

determinante para a construção negativa da figura de Atalia. Se, por um lado, a 

associação de Atalia com os daviditas pode ter sido um ponto salientado pelo grupo 

político que apoiou Atalia e seu governo, assim como sua ascendência omrida, só que 

por um viés positivo; por outro, sua ascendência omrida foi enfatizada negativamente 

pelo grupo contrário a ela e, posteriormente, pelos deuteronomistas, fazendo que o 

mesmo peso negativo que recaiu sobre Acab e os omridas recaísse também sobre ela. 

 

 

 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             227 

 

Considerações finais 

Os estudos bíblicos são majoritariamente liderados por teólogos e cientistas da 

religião e, no campo da História, são ainda abordados de forma incipiente e não raras 

vezes inadequadamente. Justamente por se tratarem de campos do saber voltados para 

as práticas religiosas, muitas das quais ainda ativas em nossos tempos, a pesquisa 

histórica, pode agregar valor às pesquisas sobre Antigo Oriente Próximo, e perceber 

que, apesar das estruturas patriarcais daquelas sociedades, a participação feminina no 

poder e na atividade política não se dava nem por intransigência ou desvio de caráter 

das mulheres, nem tampouco pela incapacidade masculina que regulava o exercício do 

poder. Assim, embora de fato o exercício do poder e a dominância política fossem 

espaços predominantemente masculinos, em hipótese alguma as mulheres não estavam 

inseridas neste processo; melhor dizendo, embora o poder político feminino estivesse 

atrelado e mesmo decorresse do masculino, mulheres da realeza tinham parte ativa no 

governo de seus reinos. Donde nossa primeira conclusão: no Antigo Oriente Próximo, o 

exercício do poder jamais foi exclusividade dos homens.  

O que nos leva a outra importante conclusão: o exercício da monarquia dependia 

da interação das funções e dos poderes masculino e feminino, o que soterra a falsa e 

tradicional dicotomia de homens públicos e mulheres restritas ao doméstico. Portanto, 

estas mulheres da realeza exerciam seu poder não porque simplesmente estavam 

atreladas aos reis, mas, porque exerciam funções específicas a elas destinadas, desde sua 

ação na família, base de todo sistema de poder da Antiguidade, até sua ação pública na 

prática do poder e na consolidação simbólica da família real. Todavia, é preciso 

ressaltar, não queremos afirmar em hipótese alguma que o papel feminino nas 

monarquias e o exercício do poder no Antigo Oriente Próximo tenham alguma relação 

com as reivindicações de igualdade de gênero da contemporaneidade, pois, há evidente 

desequilíbrio. Este desequilíbrio, porém, não deve cegar o pesquisador em perceber que 

a monarquia ou o exercício do poder nestas sociedades jamais foram exclusividades 

masculinas. 

Por fim, ressaltamos a importância dos estudos de gênero para melhor 

compreensão da Antiguidade. Todavia, tal perspectiva não pode se sobrepor às relações 

históricas estabelecidas entre aquelas diversas culturas que viveram no Antigo Oriente 

Próximo. Perceber as conexões entre estas diversas culturas e suas estruturas de poder 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             228 

 

mostrou-se revelador para que não cometamos o anacronismo histórico de imaginar 

uma rainha regente legitimamente no exercício do poder e apoiada pelas camadas 

dirigentes, simplesmente, de uma hora para outra, ser deposta de seu trono pelo simples 

fato de ser mulher. O fato é que o gênero do governante naquele momento histórico de 

Judá era irrelevante: Atalia governava como viúva do antigo rei e como mãe do 

próximo. Atalia teve sua legitimidade no trono judaíta enquanto os omridas eram fonte 

de poder e prestígio para aquele Reino. A partir do momento em que a dinastia omrida 

foi deposta pela revolução de Jeú em Israel, aos poucos o Reino de Judá foi notando que 

nova ordem política se impunha no Levante e, por isso, não era mais interessante estar 

sob o governo de uma omrida. Enfim, Atalia governou com legitimidade e apoio dos 

potentados de Judá, mas, uma vez perdida sua força política regional, por questões 

políticas e não de gênero, foi deposta do trono, pois, já havia cumprido seu papel: 

governou Judá e garantiu a continuidade da dinastia davídica que, agora, seria 

influenciada pelos novos interesses estabelecidos pela política regional. 

 

 

Referências bibliográficas 

 

ARNOLD, Bill T.; WILLIAMSON, Hugh G. M. (Eds.). Dictionary of the Old 

Testament: Historical Books. Westmont: InterVarsity Press, 2005. 
 

BARAK, Zafria Ben-. The Status and Right of the Gĕbîrâ. In: Journal of Biblical 

Literature 110, 1991, p. 23-34. 
 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 2012. 

 

BRANCH, Robin Gallaher. Athaliah, a treacherous queen: A careful analysis of her 

story in 2 Kings 11 and 2 Chronicles 22: 10-23: 21. In: Die Skriflig, v. 38, n. 4, 2004, p. 

537-559. 

 

BRENNER, Athalya (Ed.). A mulher israelita: papel social e modelo literário na 

narrativa bíblica. Paulinas, 2001. 

 

DONNER, Herbert. História de Israel e dos povos vizinhos: dos primórdios até a 

formação do Estado. São Leopoldo: Sinodal, 2017. 
 

FINKELSTEIN, Israel; SILBERMAN, Neil Asher. A Bíblia não tinha razão. São 

Paulo: A Girafa, 2003. 
 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             229 

 

FINKELSTEIN, Israel. O Reino esquecido: Arqueologia e História de Israel Norte. 

São Paulo: Paulus, 2015. 
 

FINKELSTEIN, Israel. The Rise of Jerusalem and Judah: The Missing Link. In: 

Levant, v. 33, n. 1, 2001, p. 105-115. 
 

GOTTWALD, Norman Karol. The politics of ancient Israel. Westminster John Knox 

Press, 2001. 
 

GRESSMAN, H. Altorientalische Texte zum Alten Testament. Berlin/Leipzig: 

1926/1965, p. 440-441. 

 

HOLLADAY, William. Léxico Hebraico e Aramaico do Antigo Testamento. São 

Paulo: Vida Nova, 2010. 

 

KAEFER, José Ademar; DIETRICH, Luiz José. A consolidação dos reinos de Israel 

Norte e Judá. In: NAKANOSE, Shigeyuki; DIETRICH, Luis José; KAEFER, José 

Ademar; MARQUES, Maria Antônia; FRIZZO, Antônio Carlos. Uma História de 

Israel: Leitura Crítica da Bíblia e Arqueologia. 1. ed. São Paulo: Paulus, 2022, p. 

115-153. 

 

KAEFER, José Ademar. Arqueologia das terras da Bíblia. Volume II. São Paulo: 

Paulus, 2016.  

 

KNAUF, E. A. The Queens' Story: Bathsheba, Maacah, Athaliah and the 'Historia 

of Early Kings', Lectio Difficilior 2, 2002. 
 

KULOBA, Robert Wabyanga. Athaliah of Judah (2 Kings 11): A Political Anomaly or 

an Ideological Victim?. In: ADAM, A. K. M.; TONGUE, Samuel (eds.). Looking 

through a glass Bible: postdisciplinary Biblical interpretations from the Glasgow 

School. Boston: 2014, p. 139-152. 

 

LEVIN, Yigal. ליה: נסיכה משומרון בממלכת יהודהעת  (Atalia: uma princesa de israelita na 

corte de judaíta). In: Judea and Samaria Research Studies, Ariel University Center of 

Samaria, v. 9, ed. 1, p. 5-36, 2020. Disponível em: 

https://www.academia.edu/63504985/Athaliah_An_Israelean_Princess_in_the_Judahite

_Court_in_Hebrew_ Acesso em: 18 fev. 2023. 
 

LEVIN, Christoph. Der Sturz der Königin Atalja. Verlag Katholisches Bibelwerk, 

1982. 
 

LIVERANI, Mario. L'histoire de Joas. Vetus Testamentum, v. 24, n. 4, p. 438-453, 

1974. 

 

LIVERANI, Mário. Para além da Bíblia: história antiga de Israel. São Paulo: Paulus, 

2008. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 206-230, jan.-jun./2023                                             230 

 

LÓ, Rita de Cássia. Atália Rainha de Judá: Leitura Exegética e Histórica de 2 Reis 

11.1- 3,13-16. 2006. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião) – Faculdade de 

Humanidades e Direito, Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do 

Campo, 2006. 
 

MARSMAN, Hennie J. Women in Ugarit and Israel: their social and religious 

position in the context of the Ancient Near East. Boston: Brill, 2003. 
 

MENDONÇA, Elcio V. S. A Dinastia Omrida: Reconstrução do Primeiro Estado 

Independente de Israel a partir da Bíblia e da Arqueologia. Tese (Doutorado em 

Ciência da Religião) – Programa de Pós-Graduação em Ciência da Religião, 

Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 2017. 
 

MULLEN, E. Theodore. Narrative history and ethnic boundaries: the deuteronomic 

historian and the creation of Israelite national identity. Scholars Press, 1993. 
 

SCALES, Joseph; QUINE, Cat. Athaliah and Alexandra: Gender and Queenship in 

Josephus. In: Journal of ancient Judaism, v. 11, n. 2, p. 233-250, 2020. 

 

SERGI, Omer. Judah's Expansion in Historical Context. In: Tel Aviv, v. 40, n. 2, 2013, 

p. 226-246. 
 

SERGI, Omer. Queenship in Judah revisited: Athaliah and the Davidic Dynasty in 

Historical Perspective. In: Tabou et transgressions: Actes du colloque organisé par 

le Collège de France, Paris, les. 2012. p. 11-12. 
 

SERGI, Omer. The Alleged Judahite King List. Its Historical Setting and Possible Date. 

In: Semitica, v. 56, 2014, p. 233-247. 
 

SERGI, Omer. The Omride Dynasty and the Reshaping of the Judahite Historical 

Memory. In: Biblica, 2016, p. 503-526. 

 

SMITH, Carol. Realeza feminina em Israel? Casos de Betsabéia, Jezabel e Atalia. In: 

DAY, John. Rei e Messias em Israel e no antigo oriente próximo. São Paulo: 

Paulinas, 2005. p. 149-171. 
 

SOLVANG, Elna k. A Woman's Place is in the House. Royal Women of Judah and 

their Involvement in the House of David. London: Sheffield Academic Press, 2003. 

 

STRONG, James. Dicionário Bíblico Strong: Léxico Hebraico, Aramaico e Grego de 

Strong. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2002. 
 

TOSELI, CECILIA. O Êxodo como tradição fundante de Israel Norte a partir de 1 

Reis 12, 26-32. 2016. [142f]. Dissertação (Ciências da Religião) – Universidade 

Metodista de São Paulo.



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             231 

 

Tudo é vaidade: uma crítica de Coélet ao javismo deuteronomista 

All is vanity: Coelet’s critique of deuteronomist Yahvism 

 

 

Filipe Costa Machado1 

 

 

Resumo: O presente artigo tem como proposta apresentar uma crítica do livro de 

Eclesiastes ao javismo deuteronomista, aqui entendido como a religião que se tornou 

predominante na obra histórica deuteronomista, isto é, os livros históricos de 

Deuteronômio a Reis. Essa crítica se dá em três aspectos principais que se relacionam 

entre si, ou seja, a teologia da retribuição, a sabedoria e a história. Além desses, 

interessa a essa pesquisa a avaliação de Coélet sobre a política, como um 

desdobramento da sua perspectiva sobre esses três aspectos do javismo. Sendo assim, é 

preciso caracterizar essa corrente religiosa, bem como a relação entre a história de Israel 

e o relato presente na Bíblia Hebraica, para que fique clara a diferença entre essa 

perspectiva e aquela do Eclesiastes. Em seguida, apresenta-se a crítica do livro de 

Eclesiastes à teologia da retribuição, à pretensão de se saber quem Deus é e como age, 

isto é, a crítica à sabedoria, à história e, por fim, à monarquia e à política, como 

desdobramento de todas as outras. 
 

Palavras-chaves: Bíblia Hebraica; Eclesiastes; Teologia da retribuição; História de 

Israel. 

 

 

Abstract: The purpose of this article is to present a critique of the book of Ecclesiastes 

to the Deuteronomist Yahwism, understood here as the religion that became 

predominant in the Deuteronomist historical work, that is, the history books from 

Deuteronomy to Kings. This criticism takes place in three main aspects that are related 

to each other, namely, the theology of retribution, wisdom and history. In addition to 

these, this research is interested in Coelet's assessment of politics, as an unfolding of his 

perspective on these three aspects of Yahvism. Therefore, it is necessary to characterize 

this religious current, as well as the relationship between the history of Israel and the 

story in the Hebrew Bible, so that the difference between this perspective and that of 

Ecclesiastes becomes clear. Then, it presents the criticism of the book of Ecclesiastes to 

the theology of retribution, to the claim to know who God is and how he acts, that is, the 

criticism of wisdom, history and, finally, monarchy and politics, as an offshoot of all the 

others. 

 

Keywords: Hebrew Bible; Ecclesiastes; Retribution Theology; History of Israel. 
 

 

 

 

                                                 
1
 Doutorando e Mestre em Teologia pela PUC-Rio, graduado em Teologia pela Faculdade Batista do Rio 

de Janeiro. Email: filipemachado91@gmail.com. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             232 

 

Introdução  

A Bíblia Hebraica (BH) é um importante livro por fundamentar as três religiões 

monoteístas mais populares – judaísmo, cristianismo e islamismo –, que dominaram 

historicamente o Ocidente e o Brasil. Além disso, trata-se de uma obra literária com 

diversas histórias de libertação, resistência e busca por uma sociedade mais justa e 

igualitária. 

Entretanto, essas qualidades não isentam o seu leitor da necessidade de 

interpretá-la a partir do contexto histórico-social adequado, como qualquer outro texto 

sagrado. Caso contrário, corre-se o risco de hermenêuticas que fundamentem seu uso 

para legitimar conflitos políticos, religiosos e sociais, violências, intolerância ou 

desrespeito a outras tradições, algo que precisa ser combatido na atualidade. 

Em tempos de legitimação bíblica para grupos políticos extremistas, traficantes 

evangélicos, perseguições religiosas e homofobia, é importante compreender a BH a 

partir das suas pretensões como obra narrativa e teológico-religiosa. Isso refreia a leitura 

conservadora e fundamentalista e faz da obra um motivador na contemporaneidade para 

construção de uma sociedade mais justa, dialógica e pacífica.  

Nesse sentido, o objetivo deste artigo é propor uma leitura do livro de 

Eclesiastes como uma crítica ao javismo em três aspectos fundamentais de sua teologia 

desenvolvida pelo deuteronomista: a teologia da retribuição, a reivindicação de saber 

como se relacionar com Iavé e o projeto político-religioso de unificação de Judá e Israel 

a partir da aliança davídica, esse último de forma indireta pelo questionamento da 

teologia da retribuição. Defende-se, portanto, que a história narrada na BH não é uma 

coleção de fatos históricos, mas teológico-religiosos, o que significa que mostram mais 

da relação do povo com o divino do que acontecimentos factuais. Nessa perspectiva, o 

deuteronomista reinterpreta a história de Israel a fim de apresentar sua narrativa 

religiosa que se desdobra politicamente na intenção de unir Israel e Judá em torno do 

javismo com centro em Jerusalém. Por fim, apresenta-se a crítica do livro sapiencial, 

que desaprova essa postura de saber quem é o Divino e como se relacionar com ele. São 

questionadas, assim, todas as pretensões do deuteronomista, e o resultado é uma religião 

própria de Coélet, com semelhanças e diferenças do restante da BH. Para isso, o 

presente estudo, realizado a partir de uma pesquisa bibliográfica, fundamenta-se nas 

perspectivas histórica de Finkelstein e Silberman (2003) e teológica de Estrada (2018), 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             233 

 

Rad (1996) e Römer (2008; 2016). Em seguida, Ravasi (1993) e Vílchez Líndez (1999) 

constituem a principal bibliografia relacionada ao Eclesiastes. 

 

1. A história do povo de Israel e a Bíblia Hebraica 

A história de Israel se confunde com suas experiências religiosas e a atuação de 

Deus entre o povo. A narrativa da BH mostra Iavé agindo desde a gênese não somente 

do mundo, mas de toda a etnia – que se tornaria hebraica – na mensagem a Abrão para 

que saísse da sua terra e fosse para outra, prometida a ele pelo divino. A história, 

portanto, era “um trecho de caminho em que o próprio Deus caminhava com seu povo” 

(RAD, 1996, p. 89). 

Nesse sentido, o texto sagrado, principalmente onde se propõe a narrar a 

história de Israel, não é historiográfico, no sentido moderno do termo, isto é, não 

constitui um relato confiável de fatos históricos, mas é permeado de mitos religiosos e 

ensinos teológicos que constroem a identidade hebraica. São narrações didáticas que 

pretendem formar e unir o povo, Israel e Judá, numa sociedade com cultura, língua, 

descendentes e religião comuns: “quando, em Israel, uma geração repassava sua história 

o que realmente passava era sua própria e peculiar relação com Deus” (RAD, 1996, p. 

18). 

Sua escrita é feita ao longo de vários anos e retoma tradições orais milenares. 

Por isso, a compilação desse texto é tarefa complexa, mas necessária, sobretudo, no 

período do exílio do Reino do Sul, em que parte do povo é levado à Babilônia, 

apreendendo uma nova cultura que se misturará à sua. O texto, portanto, tem a missão 

de manter a cultura e a unidade do povo no exílio e depois dele. Como afirma Estrada 

(2018, p. 60), “unificar correntes heterogêneas e contrapostas foi uma das grandes 

tarefas que assumiram os escritores que buscavam salvar a identidade nacional judia no 

período em que haviam perdido a sua independência territorial, social e cultural”. 

O exílio e pós-exílio foram períodos de decadência política e, na perspectiva 

dos profetas, religiosa. Por isso, foi também um tempo de vasta produção teológica com 

objetivos bem definidos. A BH tornou-se um texto tão importante e bem elaborado que 

sua leitura é válida até hoje não somente pelo aspecto histórico, mas também por 

apresentar “manifestação de temas intemporais da libertação de um povo, da contínua 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             234 

 

resistência à opressão e da busca pela igualdade social” (FINKELSTEIN; 

SILBERMAN, 2003, p. 425). 

Ainda que sua importância seja imensurável, contudo, a Bíblia Hebraica – 

como qualquer texto religioso – não é um relato histórico, o que só foi discutido e 

apresentado a partir do século XVIII com a crítica textual e as descobertas 

arqueológicas (LIVERANI, 2003, p. VII-IX). Percebeu-se, assim, que “a composição da 

Bíblia obedeceu a um projeto teológico e ideológico mais que à história real” 

(ESTRADA, 2018, p. 58). Por outro lado, a BH não é uma criação sem uma base 

histórica de um narrador que arbitrariamente combina datas e acontecimentos, mas 

possui contornos da história do Antigo Israel, de memórias preservadas (RAD, 1996, p. 

162; FINKELSTEIN; SILBERMAN, 2003, p. 29).  

A historiografia moderna, sustentada pelas escavações arqueológicas, 

o conhecimento das tradições do Oriente próximo e os dados 

históricos das grandes nações vizinhas de Israel oferecem hoje outra 

versão diferente da história judia. Não foi a história que gerou a fé, 

mas o contrário, a partir da fé monoteísta tardia se recompôs história e 

se transformaram os acontecimentos (ESTRADA, 2018, p. 58). 

 

Essa compilação dos textos que se tornariam a primeira e a segunda parte da 

BH – Lei e Profetas – é atribuída inicialmente à época do rei Josias – em Judá –, no 

final do século VII A.E.C.2, e se estende até o período do pós-exílio no século V A.E.C. 

Outros livros, como o de Eclesiastes – que se tornariam a terceira parte, Escritos –, são 

mais tardios, séculos III e II A.E.C., em que se tem mais influência da filosofia grega e 

um judaísmo pós-exílico, sob domínio helênico. Fontes diferentes, como a javista, 

eloísta, sacerdotal e deuteronomista, com diversas narrativas e gêneros diferentes são 

reunidas e o resultado é “uma composição gigantesca em conglomerado de peças 

heterogêneas que nesse estado dificilmente poderiam ser pensadas como uma obra de 

leitura seguida” (RAD, 1996, p. 16)3.  

Sendo assim, a linguagem bíblica não é descritiva, nem explicativa, nem se 

baseia em significados estabelecidos; mas é simbólica, provocativa e testemunhal. Trata 

                                                 
2
 A.E.C. é abreviatura para “Antes da Era Comum”, equivalente à “antes de Cristo”. 

3
 Ainda que essa hipótese documental – proposta por Julius Wellhausen no final do século XIX – não 

explique a questão redacional da BH, é consenso de que diversas fontes escreveram e editaram o texto até 

sua redação final (ANDIÑACH, 2015, p. 59). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             235 

 

de eventos, de acontecimentos e eventos, a partir dos quais se expressa a fé religiosa em 

um Deus diferente, misterioso, totalmente transcendente. Mais que narrar feitos 

históricos verdadeiros que tornem claras a origem e a evolução de Israel, busca-se 

iluminar a situação histórica concreta em que se vive com relatos, epopeias, e lendas 

que reafirmam a fé em Deus e a identidade de povo eleito. [...] Não havia interesse em 

relatar feitos reais e profanos da evolução histórica, mas sim integrá-los em uma 

cosmovisão religiosa preocupada por assegurar a salvação do povo judeu (ESTRADA, 

2018, p. 60). 

Nessa escrita e compilação retrospectivas, juntam-se grandes feitos de caráter 

político, teofanias, as histórias dos reis e dos profetas, legislações sobre a vida em 

sociedade e sobre o culto. Houve também a mitificação de personagens importantes, 

como Abraão, Moisés e Davi, que se tornariam os patriarcas e reis de quem todo o povo 

seria descendente. Antigas tradições e fatos históricos foram misturados em epopeias 

bíblicas reafirmando a identidade do povo eleito (ESTRADA, 2018, p. 57; RAD, 1996, 

p. 162). 

Nesse sentido, pode-se perceber que há um desenvolvimento teológico que se 

adapta às novas realidades e não um texto estático, já definido e finalizado. É o relato de 

um povo, que vai se descobrindo como nação eleita, e seu Deus, Criador e mantenedor 

dessa sociedade. Portanto, a BH é definida substancialmente pelo seu período histórico 

e social, e entender isso é fundamental para uma correta interpretação do texto: “a perda 

da plausibilidade e da verdade histórica afeta a leitura bíblica, desautorizando uma 

hermenêutica literalista e historicista e também a fé ingênua em um livro revelado que 

deve dar lugar a uma fé crítica” (ESTRADA, 2018, p. 58). 

Essa leitura e fé críticas são fundamentais na percepção de imagens diferentes 

de Deus na BH que vão se construindo ao longo do tempo e que formam o panorama 

religioso do Antigo Israel. No presente trabalho, foca-se no javismo pós-Josias, imagem 

de Deus predominante na obra histórica deuteronomista (HDtr)4. 

  

 

                                                 
4
 A HDtr é a releitura que o deuteronomista faz dos eventos históricos de Israel, a fim de justificar o 

cativeiro babilônico, “opondo-se à ideia segundo a qual os deuses babilônicos teriam vencido Yhwh. 

Assim, a ‘história deuteronomista’ constituiu o primeiro ensaio de escritura de uma história completa de 

Israel e de Judá, das origens ao fim.” (Römer, 2016, p. 211).   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             236 

 

2. O javismo deuteronomista 

Da mesma forma que a BH é composta por relatos diversos, a caracterização da 

pessoa de Deus no texto sagrado é complexa porque é determinada por tradições muito 

heterogêneas. Elas se justapõem ao longo dos livros e são reunidas como um único texto 

sagrado como revelação realizada pelo próprio Deus. Nessa autorrevelação divina, 

“Deus ergue e ao mesmo tempo destrói todos os nossos esquemas conceituais sobre a 

divindade, todas as figuras, imagens e valores que cremos possuir de Deus. [...] o que 

podemos é forjar imagens de Deus” (RAD, 1996, p. 90). 

Sendo assim, é necessário se aproximar da BH com essa chave de leitura do 

desenvolvimento teológico que vai se aglutinando para formar um mosaico divino, mas 

nunca definirá completamente o ser de Deus. Para Estrada (2018, p. 65), “a 

transcendência, glória e majestade divinas impedem referências diretas à sua identidade 

enquanto, por outro lado, ressaltam suas ações na história e na natureza”. 

Alguns eventos são primordiais nas formulações de imagens diferentes de Deus 

da religião do Antigo Israel. O povo de Israel tem sua gênese – segundo a BH – num 

tempo e local marcados pelo politeísmo de diversos povos que compartilhavam a 

mesma terra. No panteão de deuses egípcios, cananeus ou babilônicos, Iavé – o Deus de 

Israel – é o maior de todos, elege Israel como seu representante e, por isso merecia a 

adoração desse povo. Num contexto de guerras entre as diferentes civilizações, a vitória 

estaria reservada ao povo cuja divindade seria mais forte. Por isso, projetou-se em Iavé 

as pretensões bélicas de Judá, o que justificou a hostilidade aos povos vizinhos e até 

genocídios principalmente nos livros históricos que tratam da conquista da “terra 

prometida” (ESTRADA, 2018, p. 68). 

Os escritos mais tardios, por sua vez, rejeitam a continuidade da concepção 

politeísta e afirmam ser Iavé o único Deus. Passou-se da busca pela monolatria – 

adoração a um só deus – à condenação da idolatria, já que a religião de Israel se tornara, 

de fato, monoteísta (ESTRADA, 2018, p. 61). Assim, houve a necessidade de 

reformulação teológica a respeito do divino que deixou de ser o Deus apenas dos judeus 

para se tornar um Deus universal, de toda humanidade, que usa outros povos, como os 

assírios e os babilônios, para promover os seus desígnios (RAD, 1996, p. 157). Dessa 

forma, “a deidade deixa de ser Iavé nacional para converter-se no Deus único e 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             237 

 

universal” (ESTRADA, 2018, p. 61). Seu controle sobre toda a criação é absoluto e se 

torna responsável por todos os acontecimentos que envolveram Israel. 

Um importante exemplo desse poder universal é o controle de Iavé sobre Ciro, 

rei da Pérsia, que liberta Judá do cativeiro babilônico, mesmo sendo de um povo 

estrangeiro e adorador de outras divindades. Sendo assim, não há limites para Iavé, 

senhor da história e de todos os povos: “o poder do Deus de Israel era visto como ainda 

maior depois da queda de Judá e do exílio dos israelitas. Longe de ter sido humilhado 

pela devastação do seu Templo, o Deus de Israel passou a ser considerado uma deidade 

de força incomparável” (FINKELSTEIN; SILBERMAN, 2003, p. 23). 

Nesse processo de mudanças de perspectiva acerca de Iavé, as tradições que 

compõem os textos da BH vão acentuando as diferenças. A tradição sacerdotal, 

preponderante depois do exílio, foi a que mais ressaltou o senhorio de Iavé na história 

por meio das histórias universais de criação e do Gênesis. Por outro lado, a tradição 

javista realça a ideia do Deus criador, todo poderoso. Diante do sofrimento do exílio, a 

ideia de um Deus criador permitiu que o povo tivesse esperança na sua própria 

libertação, entendida como uma nova criação. A tradição profética, por sua vez, 

progressivamente espiritualiza e humaniza a imagem divina, em contraste com aquela 

do Deus dominador, e vincula a cólera divina à injustiça e ao abuso social (ESTRADA, 

2018, p. 63-70; GOTTWALD, 1988, p. 111-114). 

Por fim, a tradição deuteronomista reinterpretou as narrativas da BH e 

atualizou antigas tradições sagradas para colocá-las novamente em vigor em um tempo 

religiosamente deteriorado, buscando a purificação da influência dos deuses cananeus. 

Ela escreve em três momentos diferentes – à época de Josias, no exílio e no pós-exílio – 

e reedita outras fontes, de tal forma que se torna preponderante em toda a BH. Essa 

fonte reafirma Deus como o Iavé da Aliança, além de adicionar a centralidade do 

templo de Jerusalém para culto a essa divindade e a teologia da retribuição, ou seja, a 

necessidade por obediência pelo povo que, caso seja fiel, será abençoado, caso responda 

com desobediência, será castigado. Essa ideologia influenciaria todo o pensamento 

teológico da BH, principalmente nos livros da Lei e dos Profetas (ANDIÑACH, 2015, 

p. 132; RÖMER, 2008, p. 293). 

Assim, a história é escrita pelo deuteronomista para explicar o motivo de Israel 

e Judá terem caído diante dos impérios assírio e babilônico. Segundo essa perspectiva, 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             238 

 

era necessário, para justificar a permissão de Iavé para que tais eventos ocorressem, 

“interpretar o curso das monarquias em Israel do ponto de vista da fidelidade e da 

desobediência à aliança” (GOTTWALD, 1988, p. 112). Já no pós-exílio, os escritores 

deuteronomistas tinha por objetivo “continuarem a adesão à sua identidade religioso-

cultural” (GOTTWALD, 1988, p. 112). 

Diante desse cenário, serão apresentados dois importantes aspectos do javismo 

deuteronomista, que interessam a esta pesquisa: a teologia da retribuição e o projeto 

político-religioso de Josias de unificação dos dois reinos, Israel e Judá. Ambos serão 

questionados por Coélet, o primeiro de forma direta e o segundo indiretamente, como 

um desdobramento da sua perspectiva acerca do agir de Deus. 

 

3. Teologia da retribuição e o pan-israelismo 

A teologia da retribuição é apresentada principalmente no livro de 

Deuteronômio, segundo a qual todo aquele que “ouvir a voz do Senhor” será exaltado e 

“todas as bênçãos virão” sobre ele (Cf.: Dt 28.1-13). Por outro lado, aquele que 

desobedece será amaldiçoado. Essa perspectiva está tão enraizada na BH que pode ser 

vista na Lei, nos Profetas e nos Escritos, ainda que algumas obras desse último grupo se 

proponham a criticá-la, como Jó e Eclesiastes. 

A retribuição do deuteronomista também é fundamental para uma teologia da 

terra, um lugar assegurado por Iavé para o seu povo escolhido. Nesse âmbito, à dinastia 

davídica seria reservado um lugar – com centro em Jerusalém – de onde todos os outros 

povos seriam expulsos pelo próprio ser divino e onde ele seria adorado num tempo de 

paz e plenitude (MENDENHALL, 2001, p. 169-170; LIVERANI, 2003, p. 194). Isso 

justificaria quaisquer guerras e genocídios para a conquista da terra, já que os fiéis se 

entenderiam como “braço” do seu deus, que a deu ao seu povo. 

A teologia da retribuição ganha força com o exílio e a universalização de Iavé, 

que passou a ser entendido como o único Deus que a tudo controla. Sendo assim, diante 

da infidelidade de Israel e de Judá à aliança, é o próprio Iavé que permite tanto as 

invasões assírias quanto o cativeiro babilônico. 

“Como era possível que Deus, de quem Israel havia recebido sempre a 

promessa de bênçãos abundantes, pronunciaria um juízo tão terrível 

sobre seu povo?” A culpa não era de Iavé. [...] Mas Israel não havia 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             239 

 

feito nada além de acumular, geração após geração, culpas e 

infidelidades até se tornar verdadeiramente insuportável. Assim 

nasceu essa obra sombria [Deuteronômio], com uma redação de 

história projetada para a penitência; e se a escreveu com a esperança 

de que as gerações futuras poderiam aprender com ela e obter uma 

lição a fim de restabelecer a paz (RAD, 1996, p. 166).  

Nessa perspectiva, o deuteronomista reinterpreta a história, de tal forma que as 

derrotas são vistas como castigos divinos pela desobediência, ou seja, a quebra da 

aliança entre Iavé e seu povo. Pode-se ver, por exemplo, desde o livro de Josué até os 

Reis, que as vitórias em batalhas só acontecem quando o povo é fiel: “para os 

deuteronomistas exílicos conquista e lei estão relacionadas. Para possuir a terra é 

preciso obedecer à Lei, transmitida por Moisés e os deuteronomistas” (RÖMER, 2008, 

p. 137). A infidelidade de Israel justifica as invasões assírias. Elas são a outra face da 

cólera divina, legitimada na desobediência dos idólatras de Samaria. A paz, por sua vez, 

só viria pela fidelidade a Iavé. Em Judá, de outra parte, tem-se a permanência de 

Jerusalém mesmo diante do cerco de Senaqueribe, o que é entendido como uma 

preferência do divino pelos judaítas e a manutenção da aliança davídica, continuada em 

Josias no século VII A.E.C (MENDENHALL, 2001, p. 158). 

Nesse sentido, a primeira redação da HDtr conta a história de Israel para 

valorizar Judá, como o povo escolhido por Deus para uma aliança, sempre renovada nos 

grandes personagens – patriarcas e reis –, em que a obediência é retribuída com bênção 

e a desobediência com maldição. Apresenta, assim, uma monarquia unida na época 

áurea de Davi e Salomão5, que deveria se reunificar no período de Josias, herdeiro do 

trono davídico. A HDtr, enfim, é fundamentada por uma ideologia, mais que um relato 

histórico; um ideal posterior que fundamentaria as aspirações políticas de Josias. As 

reformas desse rei, então, impõem a centralização do culto no Templo de Jerusalém e a 

eliminação de outros lugares cúlticos em Israel (FINKELSTEIN; SILBERMAN, 2003, 

p. 72; LIVERANI, 2003, p. 195-196). 

A matança desses sacerdotes e a centralização do culto ritual no 

templo de Jerusalém deixam claro que as chamadas reformas de Josias 

eram na verdade pouco mais do que uma típica exploração da tradição 

religiosa para consolidar o controle político. Sua destruição dos 

santuários do norte acabou com todos os rituais que poderiam servir 

                                                 
5
 Entende-se aqui que esse reino unido nunca existiu, de acordo com Liverani (2003) e Finkelstein e 

Silberman (2003). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             240 

 

para solidificar comunidades e solidariedades rivais. Isso foi 

politicamente crucial: o povo do norte de Israel não reconheceu a 

legitimidade do regime de Jerusalém desde os dias de Salomão, e as 

persistentes solidariedades do norte teriam interferido na ambição de 

Josias de restaurar a idade de ouro de Davi e Salomão. Os únicos 

rituais aceitáveis eram os de Jerusalém que solidificavam a 

solidariedade nacional presidida por Josias (MENDENHALL, 2001, 

p. 72). 

 

A esse projeto político e ideológico josiânico de unificação de Israel e Judá, 

com centro em Jerusalém e baseado na aliança davídica com Iavé, chama-se pan-

israelismo. Ele começa com a vinda de israelitas para Judá, a fim de fugir das incursões 

assírias. Com o enfraquecimento dos assírios na época de Josias, surge a ambição pelos 

territórios que antes pertenciam a Israel (COELHO; CARMO, 2021, p. 70-71; 

FINKELSTEIN; SILBERMAN, 2003, p. 318). Dessa forma, criou-se, pelo 

deuteronomista, a tradição de uma monarquia unificada baseada no javismo que 

legitimasse o projeto josiânico.  

A historiografia deuteronomista apresenta traços fortemente 

propagandísticos em prol dos interesses e concepções da dinastia 

davídica durante o reinado de Josias. Ela formulará uma série de 

escritos que tem o objetivo de lançar bases para as pretensões de 

Josias, e isso pode ser visto, por exemplo, na apresentação de Davi 

como governante de Israel e Judá, uma vez que os anciãos do Norte 

espontaneamente sagram Davi com rei (COELHO; CARMO, 2021, p. 

72-73). 

 

Nesse sentido, advoga-se aqui que o pan-israelismo está profundamente 

relacionado à retribuição, não só porque ambos são importantes ao deuteronomista, mas 

também porque a retribuição é a justificativa pela qual Israel caiu. Sendo assim, se 

Israel sofreu pela sua infidelidade, só lhe resta se reunificar a Judá e Josias, herdeiro da 

aliança davídica. Sem a retribuição, portanto, o fundamento religioso do pan-israelismo 

não existiria. 

Ainda que o pan-israelismo não tenha se concretizado, ele influenciou escritos 

posteriores, numa utópica união esperada quando o trono davídico se restabelecesse. A 

perspectiva retributiva se mantém no pós-exílio e retroalimenta o sistema religioso que 

“aumenta as regulações, os mandamentos e as prescrições, sempre em nome da 

divindade” (ESTRADA, 2018, p. 72). Assim, o poder político e o religioso se fundiram 

para controle do povo a partir de leis cada vez mais severas, burocracia e 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             241 

 

regulamentações fundamentadas numa suposta vontade de Iavé, que é representada pela 

Torá. O javismo se torna, então, uma religião de livro: “Torá é pátria portátil” 

(RÖMER, 2008, p. 180) e obedecer a tais regras era a única forma de alcançar a 

santidade que, por sua vez, era o meio pelo qual o ser humano seria abençoado. 

 

4. O livro de Eclesiastes 

Os séculos III e II A.E.C. foram um período de considerável produção 

teológica por influência sobretudo da filosofia grega, cuja aproximação à religião 

judaica aconteceu principalmente em comunidades da diáspora. São, portanto, textos 

mais helenizados, reconhecidamente posteriores por utilizar um hebraico que apresenta 

“aramaismos” –influência do aramaico no texto hebraico – ou até mesmo a língua 

grega.  

Dentro desse grupo de obras tardias, encontra-se o livro de Eclesiastes, ou 

Coélet, cuja autoria e escrita já não mais se atribui a Salomão, mas foi definida como 

textos dessa época posterior. Por isso, seu autor é chamado apenas de “pregador”, em 

hebraico, “qohélet” ou “coélet”. A datação desse livro, em geral, é o período entre 300 

A.E.C. e 200 A.E.C (BONORA, 1994, p. 14). 

Coélet se propõe a analisar tudo que se vê debaixo do sol e desconsidera a 

dimensão espiritual-metafísica da realidade tão presente ao longo da BH. Não é, 

portanto, um livro que define Deus ou a sua forma de agir no mundo, mas seu autor olha 

para a realidade que o cerca ao longo da história. Nas palavras do cardeal Ravasi: “o seu 

horizonte é o do cosmo inteiro e o do arco da história humana, abraçando tudo que está 

debaixo do sol. Acima do sol, porém, ele não se atreve; o grande ausente desse 

gigantesco afresco é o Criador” (RAVASI, 1993, p. 57). 

A pesquisa de Coélet tem essa pretensão à universalidade, porque é também a 

pesquisa de todo ser humano para responder aos enigmas da vida sem recorrer ao 

transcendente (VÍLCHEZ LÍNDEZ, 1999, p. 177). Por outro lado, não há espaço, na 

obra de Coélet, para a metafísica e, por isso, pode-se perceber um autor angustiado, já 

que não faz a “passagem do finito ao infinito” (MOINGT, 2010, p.136). 

Nesse sentido, Coélet se aproxima de filósofos existencialistas, ainda que os 

anteceda por centenas de anos, por afirmar uma prisão do indivíduo a uma realidade 

temporal angustiante (MOINGT, 2010, p. 169). A temporalidade é fundamental na 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             242 

 

teologia do livro de Eclesiastes e, diante dela, “o sentido de vazio que Qohélet 

experimenta se une ao de impotência; o torvelinho das palavras é símbolo de abismo e 

do vórtice que nos aspiram, torvelinho e vórtice que são o do não-sentido e o da morte” 

(RAVASI, 1993, p. 169). 

Diante dessa realidade, que é inevitavelmente limitada pelo tempo e, por isso, 

carente de sentido em si mesma, a conclusão do autor sapiencial é de que tudo na 

experiência humana é vaidade (Cf.: Ec 1.2). Nesse sentido, não há recompensa para o 

que se faz ou não se faz na vida do homem e isso é a base da teologia de Coélet: a 

negação da retribuição. 

4.1. A crítica à teologia da retribuição e à sabedoria 

O Eclesiastes é um livro sapiencial, o que significa que ele busca explicar 

como a vida humana é organizada, qual a melhor forma de viver e o que fazer para 

alcançar a felicidade (VÍLCHEZ LÍNDEZ, 1999, p. 133). Nesse sentido, Coélet percebe 

que a teologia da retribuição falha no seu objetivo de explicar o mundo que o cerca, na 

sua proposta de triunfalismo para o fiel a Iavé. Para o autor hebraico, “assim como tu 

não sabes qual o caminho do vento, nem como se formam os ossos no ventre da mulher 

grávida, assim também não sabes as obras de Deus” (Cf.: Ec 11.5).  

Em outras palavras, o agir de Deus no mundo é misterioso e não pode ser 

definido nessa relação mecanicista de causa e efeito da retribuição. Pelo contrário, para 

o livro de Eclesiastes, “há justos que recebem o que o ímpio merece e ímpios que 

recebem o que os justos merecem” (Cf.: Ec 8.14) e “tudo sucede igualmente a todos” 

(Cf.: Ec 9.2). 

Coélet apresenta uma nova proposta de teologia, uma teologia de crise. Na 

fronteira entre o que se pode ver debaixo do sol e o transcendente misterioso, o autor de 

Eclesiastes percebe que “a realidade humana não faz aparecer nenhuma lei do agir 

divino; a impressão colhida é antes aquela de uma arbitrariedade total” (GLASSER. 

1975, p. 64).  

De fato, os resultados nunca são mecânicos, as proporções nunca são 

matemáticas, os finais são sempre surpreendentes. Alguns dados são 

verificáveis em sua raiz, mas não o são mais em sua plena atuação, 

que pode manifestar-se de mil formas e em mil possibilidades. Seja 

como for, na base de tudo está a nossa ignorância a respeito do 

protagonista da história, Deus, e de seu estranho projeto. [...] tudo está 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             243 

 

suspenso no imponderável de Deus e da natureza. [Nós] estamos 

sempre na incerteza (RAVASI, 1993, p. 241).  

 

Para o ser humano, isso significa que não há mais confiança no agir divino. A 

perspectiva aliancista é abandonada pelo Eclesiastes, na medida em que a condição 

humana, inclusive a do fiel a Deus, não passa de “vaidade” (Cf.: Ec 1.2, 12.8). Assim, 

pode-se ver um rompimento com a tradicional proposta desenvolvida pelo 

deuteronomista de relação com Iavé por meio da aliança e da Lei. 

Nesse sentido, falha a pretensão da sabedoria tradicional em entender o agir 

divino e por isso ela também não passa de vaidade. Para Coélet, a própria sabedoria 

perde sua razão de ser num ceticismo implacável do autor bíblico, que não se importa 

em questionar o fundamento do javismo deuteronomista, tão importante para toda a 

história de Israel, e romper com essa tradição religiosa. 

Se Qohélet foi capaz de confrontar-se com o ensino tradicional em 

coisas tão graves como na negação de qualquer retribuição, na 

impossibilidade de conhecer os sentimentos de Deus para com o 

homem, já podemos imaginar que não existe nada, por muito certo 

que pareça, que não negue ou ponha em dúvida Qohélet. Por isso 

repetirá uma e outra vez: “Tudo é vaidade”, porque nada tem 

consistência, tudo desvanece como a fumaça e o vento (VÍLCHEZ 

LÍNDEZ, 1999, p. 21). 

Nesse sentido, a divindade de Coélet não é o Iavé da aliança, mas um Elohim 

misterioso, sobre o qual ele pouco fala e que fica quase ausente de suas reflexões 

teológicas. O sábio não sabe quem o divino é, mas parece convicto de que não é o Deus 

deuteronomista. 

4.2. O Elohim de Coélet e a crítica à história 

Em Coélet, o relacionamento entre Criador e criatura não é mais definido pela 

retribuição, mas pelo respeito silencioso diante do mistério. Como o autor hebraico 

afirma, é “melhor ouvir que oferecer sacrifícios”, “sejam poucas as tuas palavras” e 

“não tardes em cumprir teus votos” (Cf.: Ec 5.1-4). Para o cardeal Ravasi (1993, p. 

180), todo diálogo com Deus “se extingue na interrogação ou na resignação impotente 

do homem ou no silêncio de Deus, que parece tão ‘celeste’ e distante do horizonte 

terrestre. [...] A ação de Deus, imperscrutável e absoluta, não admite intervenções, 

retificações ou críticas”. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             244 

 

Nesse sentido, o livro dá uma nova perspectiva acerca de como o ser humano 

deve se relacionar com Deus, isto é, num silêncio respeitoso e resignado. Para Coélet, a 

obra de Deus – Elohim – é um mistério, nem o sábio a conhece (Cf.: Ec 8.17). O Deus 

de Coélet é inescrutável, desconhecido. Para o autor hebraico, “assim como tu não sabes 

qual o caminho do vento, nem como se formam os ossos no ventre da mulher grávida, 

assim também não sabes as obras de Deus” (Cf.: Ec 11.5). 

O livro de Jó descreve um rico proprietário que se revolta contra um 

deus que ele acha incompreensível, constatando que a doutrina da 

retribuição que se encontra em certas passagens do livro de Provérbios 

(o mau será punido, o justo viverá feliz) não funciona. Nessa 

constatação ele é acompanhado por Coélet (o Eclesiastes), o primeiro 

filósofo do judaísmo, que insiste sobre o fato de que a divindade é 

inacessível e que chama o homem a reconhecer e a aceitar os seus 

limites (RÖMER, 2016, p. 17). 

 

Ainda que nada possa afirmar sobre o Deus misterioso, não há em Eclesiastes 

dúvidas sobre sua existência. Se para Estrada (2018, p. 200) “a rejeição do imaginário 

tradicional e as dificuldades para criar imagens alternativas coerentes com o 

cristianismo favorecem o agnosticismo”, em Coélet, ainda que haja rejeição do 

imaginário tradicional sobre Deus, não há possibilidade de rejeitá-lo. 

O traço semítico pode ser encontrado, desde logo, na inabalável fé de 

Qohélet em Elohim, apesar da inescrutabilidade dos desígnios divinos 

e mesmo daquilo que neles pareça repugnar à razão humana. Uma fé 

que se exprime como ‘temor’, como espanto reverencial dos ‘filhos de 

adão’ perante o incognoscível (Ec 3.14) (CAMPOS, 2004, p. 19).  

 

Sendo assim, tem-se não mais a fé no Iavé da retribuição, mas no Elohim 

misterioso: Coélet evita usar o nome específico de Deus, optando pelo seu nome mais 

genérico. O ceticismo do sábio o leva a afirmar não conhecer Deus, mas nunca a negar 

sua existência. Se ele não conhece esse Elohim – tampouco outros o conhecem –, então 

não se pode afirmar como o divino age em meio à sua criação. 

Percebe-se, no poema de abertura do livro, Ec 1.4-11, já uma inversão de 

valores caros à teologia deuteronomista. Para esse, Iavé é o Deus criador que premia a 

obediência com colheitas, rebanhos, chuva, filhos, saúde e muitos dias de vida (Cf.: Dt 

28ss). Já para Coélet, não há proveito pelo trabalho, gerações vem e vão, o sol dita a 

passagem do tempo, em que “o ritmo dia-noite é o cárcere do homem” (RAVASI, 1993, 

p. 61).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             245 

 

A história e a criação não são, portanto, lugar de ação de Iavé, mas não passam 

de um palco fixo onde se dá o drama – ou a tragédia – da vida humana para nenhuma 

plateia. Elohim é aquele que distribui à existência dias alegres e amargos de forma 

arbitrária e misteriosa: “E o homem é impotente para deter esse ondear de seus dias, 

porque o pêndulo está nas mãos de Deus, que cria os dias felizes e os tristes, e 

misteriosamente os distribui” (RAVASI, 1993, p. 181). 

Nesse sentido, percebe-se que o Elohim de Coélet não é o Deus que premia ou 

castiga, tampouco renova alianças com personagens importantes da vida política ou 

religiosa de Israel ou conduz a humanidade para um lugar prometido. Se o faz, é de 

forma misteriosa, de tal forma que nenhum ser humano pode afirmar os motivos e 

razões de sua ação. Resta à criatura o silêncio resignado da adoração de uma divindade 

transcendente que ele pouco conhece, mas teme como seu criador, dono de seus dias. 

Por fim, merece destaque um último desdobramento da negação da retribuição 

em Eclesiastes. A monarquia, em Coélet, é duramente criticada, como tantos outros 

aspectos da vida humana, deixando claro que o autor sapiencial desaprovaria qualquer 

pretensão deuteronomista de usar a religião para reivindicar um projeto político-

religioso, principalmente porque não há espaço na teologia do sábio para certezas 

vindas de Elohim. 

 

4.3. A crítica à política 

Na época da escrita de Coélet, Judá já não buscava o pan-israelismo, pois 

estava sob domínio helênico – ptolemaico. Sendo assim, não há motivos para o autor 

defender ou atacar essa antiga ambição josiânica ou uma monarquia unificada. Contudo, 

entende-se que se o Eclesiastes critica um aspecto fundamental da teologia 

deuteronomista – a retribuição – e isso tem diversos desdobramentos para a vida 

religiosa, a combinação de poderes político e sacramental em torno de um governo 

teocrático é um desses aspectos que, para Coélet, é vaidade – vão, sem sentido, apenas 

névoa-nada (CAMPOS, 2004, p. 36-37). 

Se o mistério caracteriza a ação divina, então não há retribuição como castigo 

para a suposta idolatria do Norte e, por isso, não se pode defender o trono davídico 

como centro do poder político para Judá e Israel, nem o templo de Jerusalém como casa 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             246 

 

de Deus. Fosse Coélet do século VII A.E.C., a ambição de Judá perderia sua base 

teológica e o pan-israelismo deixaria de ser uma proposta válida para o povo de Iavé. 

O livro de Eclesiastes traz duras críticas ao governo do seu tempo – que podem 

facilmente ser transportadas para a contemporaneidade – ou para o período de Josias. 

Não há esperança de que os líderes políticos ou religiosos agirão em prol dos mais 

necessitados. Pelo contrário, debaixo do sol, “no lugar do juízo há impiedade”, a 

hierarquia sempre gera opressão do pobre, a corrupção corrompe o coração e os 

governantes continuamente colocam tolos no poder (Cf.: Ec 3.16, 5.8, 7.7, 10.6). 

Todos esses trechos relacionados à política de Coélet repetem seu desprezo 

pela vulgaridade comum das cortes, dominante na sociedade, bem como sua 

desesperança na manutenção dessa situação. Nas palavras de Ravasi (1993, p. 155), “O 

Estado é visto como estrutura compacta e ‘mafiosa’, cujos níveis se controlam 

reciprocamente e se protegem segundo regras de solidariedade. Eis por terra o habitual e 

eterno pobre, esmagado, maltratado e humilhado”. 

A injustiça institucionalizada é mais um dos males denunciados por 

Eclesiastes. Não há, dessa forma, a quem recorrer, pois “o coração do homem está cheio 

de maldade” e “se enche de planos para fazer o mal” (Cf.: Ec 8.11, 9.3). Para o teólogo 

espanhol Vílchez Líndez (1999, p. 236), “o direito e a justiça deveriam ser os pilares 

fundamentais em que se sustentariam toda a sociedade. A realidade é bem outra e 

Qohélet confirma: o que prevalece é a lei do mais forte, que necessariamente gera mais 

injustiça e violência”. 

A análise em Eclesiastes se propõe à universalidade, como alguém que vê tudo 

que acontece debaixo do sol (Cf.: Ec 1.13). A hipérbole é óbvia e estabelece um 

princípio geral de textos sapienciais: suas conclusões servem para todos os seres 

humanos em qualquer tempo ou lugar. Portanto, se os trechos políticos apresentam 

críticas rigorosas à monarquia e à política de maneira geral, é fácil transportar essa 

convicção para o passado, nos tempos do pan-israelismo, e perceber que essa proposta 

não passa de vaidade de uma corte ambiciosa, que usa a religião para fundamentar suas 

pretensões. 

O javismo deuteronomista não é apenas teologia da retribuição e pan-

israelismo. Suas contribuições são fundamentais para o desenvolvimento do povo de 

Israel – e para a história do Ocidente –, como o estabelecimento do monoteísmo e a 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             247 

 

atenção dada a questões sociais por meio da Lei. Contudo, Coélet discorda 

veementemente dessa pretensão deuteronomista de saber quem é o divino e como ele 

age, e um desdobramento dessa crítica se dá na fundamentação religiosa do projeto de 

unificação dos reinos. Por isso, o sábio não só questiona a teologia vigente e tradicional, 

como critica o sistema político e as aspirações humanas. Tudo isso, para o livro de 

Eclesiastes, não passa de vaidade. 

 

Considerações finais  

Este breve trabalho buscou apresentar a crítica do livro de Eclesiastes ao javismo 

deuteronomista em três aspectos que se interrelacionam, ou seja, a retribuição, a 

sabedoria e a história de Israel, além do pan-israelismo, como um desdobramento dos 

demais. 

A proposta de Coélet, na fronteira da negação da transcendência, pode ser um 

terreno fértil para a teologia e para a ciência da religião. Ao perceber Deus como 

mistério, traz uma perspectiva que se abre para novas experiências não necessariamente 

restritas à sabedoria tradicional, já consolidada – até mesmo “engessada” – em 

comunidades da contemporaneidade. Abrem-se, dessa forma, novas possibilidades de 

diálogo inter-religioso e ecumenismo, na medida em que o divino desconhecido é 

percebido com perspectivas diferentes que são formuladas em cada religião de acordo 

com seus contextos históricos e sociais, e que podem contribuir umas com as outras no 

entendimento do transcendente. 

Além disso, essa reafirmação da inescrutabilidade divina deixa clara a 

separação entre o transcendente e o imanente, importante para se estabelecer a limitação 

da linguagem humana ao falar do divino. Se Coélet questiona os fundamentos da 

teologia vigente, que formou a maior parte da religião de Israel, haverá sempre a 

possibilidade de se criticar tudo que é dito sobre o divino e suas intenções. Dessa forma, 

a violência do pan-israelismo e da conquista da terra, a audácia do deuteronomista de se 

entender como “voz do divino” ou representante de Deus e legítimo ator da vontade 

divina na história humana podem e devem ser questionadas. 

A mescla de nacionalismo e religião aumenta o potencial de violência de 

ambos, poder político e religioso. Cria-se um sistema que se retroalimenta: quanto mais 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             248 

 

religioso, mais legítimo e, quanto mais legítimo, mais poder. Dessa forma, o binômio 

política- religião é perigoso por abrir espaço para grupos extremistas tanto de um lado 

quanto de outro. A ideia de uma nação eleita pode legitimar qualquer sorte de violência, 

xenofobia e racismo e, por isso, deve ser entendida dentro de um contexto histórico e 

teológico específicos, a fim de que exemplos como os genocídios da HDtr não se 

repitam. 

Além disso, Coélet avança numa direção fundamental ao perceber que a 

retribuição não é necessariamente a forma de Deus agir no mundo. Ainda que o livro de 

Eclesiastes não defina o que o Criador espera de sua criação, ele abre espaço para 

questionamentos e, por isso, é uma obra teológica por excelência. Permite e desafia o 

ser humano, em qualquer momento, a reavaliar suas crenças de acordo com a realidade 

que o cerca, buscando uma experiência religiosa mais adequada à sua vivência, isto é, 

que o satisfaça na sua subjetividade, mas que não fira aquela dos seus semelhantes. 

Nesse sentido, a vida religiosa passa ao âmbito privado, negando-lhe um lugar de 

liderança política e social, tão visto na contemporaneidade. 

Por fim, sobre esse lugar de poder, Coélet critica severamente a manutenção de 

uma estrutura corrupta, opressora, tola e que abandona as classes marginalizadas à sua 

própria sorte. Para o autor sapiencial, é inadmissível que Deus seja o fundamento dessa 

injustiça. Elohim está no céu, em sua inescrutabilidade. Aos seres humanos cabe a 

governança da criação e a busca da felicidade no comer, beber e se alegrar. Portanto, 

que o façam sem envolver o divino em seus erros e vicissitudes. 

 

Referências Bibliográficas  

 

ANDIÑACH, Pablo Rubén. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento. São 

Leopoldo: Editora Sinodal, 2015. 

 

BÍBLIA. Deuteronômio. Português. In: A Bíblia sagrada: antigo e novo testamento. 

Tradução de João Ferreira de Almeida. Brasília: Sociedade Bíblica do Brasil, 1969. 

 

BÍBLIA. Eclesiastes. Português. In: A Bíblia sagrada: antigo e novo testamento. 

Tradução de João Ferreira de Almeida. Brasília: Sociedade Bíblica do Brasil, 1969.  

 

BONORA, Antonio. Guía espiritual del Antiguo Testamento: El libro de Qohélet. 

Barcelona: Editorial Herder, 1994. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 231-249, jan.-jun./2023                                             249 

 

CAMPOS, Haroldo de. Qohélet: o que sabe Eclesiastes. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

COELHO, Bruno; CARMO, Matheus. Monarquia Unida de Israel e Judá: crítica de um 

conceito. Mythos – Revista do Núcleo de Estudos Multidisciplinares de História 

Antiga e Medieval, v. 11, p. 58-77, 2021. 

 

ESTRADA, Juan Antonio. Las muertes de Dios. Ateísmo y espiritualidade. Madri: 

Trota, 2018. 

 

FINKELSTEIN, Israel.; SILBERMAN, Neil Asher. A Bíblia não tinha razão. São 

Paulo: A Girafa, 2003.  

 

GLASSER, Étienne. O Processo da Felicidade por Coelet. São Paulo: Paulinas, 1975. 

 

GOTTWALD, Norman K. Introdução Socioliterária à Bíblia Hebraica. 2ª ed. São 

Paulo: Paulus, 1988. 

 

LIVERANI, Mario. Oltre la Bibbia: Storia antica di Israele. Roma: Editori Laterza, 

2003. 

 

MENDENHALL, George Emery. Ancient Israel’s Faith and History: An introduction 

to the Bible in context. Louisville: Westminster John Knox Press, 2001. 

 

MOINGT, Joseph. Deus que vem ao homem. Do luto à revelação de Deus. São Paulo: 

Loyola, 2010. 

 

RAD, Gerhard von. La acción de Dios en Israel. Ensayos sobre el Antiguo 

Testamento. Madrid: Trotta, 1996. 

 

RAVASI, Gianfranco. Coélet. São Paulo: Paulinas, 1993. 

 

RÖMER, Thomas. A chamada História Deuteronomista: introdução sociológica, 

histórica e literária. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

RÖMER, Thomas. A origem de Javé: O Deus de Israel e seu nome. São Paulo: Paulus, 

2016. 

 

VÍLCHEZ LÍNDEZ, José. Eclesiastes ou Qohélet. São Paulo: Paulus, 1999. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             250 

 

Trocas de vestes e transformações: descrições análogas ao perispírito 

na literatura não canônica do judaísmo antigo 

 

Changing clothes and transformations: descriptions similar to the perispirit 

in the non-canonical literature of ancient Judaism 

 

Daniel Salomão Silva1 

 

 

Resumo: O artigo busca destacar a presença de conceitos análogos ao de perispírito, 

conforme descrito nos escritos de Allan Kardec, em textos da Antiguidade judaica. 

Entre os textos apocalípticos, encontramos descrições de viagens celestiais, cujos 

personagens têm seus corpos transformados, em geral à semelhança de uma troca de 

vestes. Como na própria linguagem espírita, expressões judaico-cristãs são usadas ou 

ressignificadas para explicar conceitos, entendemos como importante investigá-las 

também em textos não canônicos. Ademais, para a própria compreensão do fenômeno 

religioso, julgamos interessante a identificação de proximidade entre tradições diversas. 

Também sob a perspectiva do diálogo inter-religioso, uma melhor compreensão dessas 

descrições pode aproximar religiosos na discussão ou na busca de pontos de crença 

comuns. 

 

Palavras-chave: perispírito, apocalíptica judaica, trocas de vestes. 

 

 

Abstract: The article seeks to highlight the presence of concepts analogous to the 

perispirit, as described in the writings of Allan Kardec, in texts from Jewish Antiquity. 

Among the apocalyptic texts, we find descriptions of celestial journeys, whose 

characters have their bodies transformed, generally similar to a change of clothes. As in 

the spiritist language itself, Judeo-Christian expressions are used or resignified to 

explain concepts, we understand how important it is to investigate them in non-

canonical texts as well. Furthermore, for the very understanding of the religious 

phenomenon, we find it interesting to identify proximity between different traditions. 

Also from the perspective of inter-religious dialogue, a better understanding of these 

descriptions can bring religious together in the discussion or in the search for common 

beliefs. 

 

Keywords: perispirit, Jewish apocalyptic, changing clothes. 

 

 

 

                                                 
1
 Daniel Salomão Silva é mestre e doutorando em Ciência da Religião pela UFJF. E-mail: 

salomaoime@yahoo.com.br.   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             251 

 

Introdução 

Um dos conceitos básicos do corpo doutrinário espírita, o perispírito é 

compreendido como estrutura semimaterial que possibilita a interação entre o elemento 

material e o elemento espiritual, ou seja, entre o espírito e o corpo (KARDEC, 2010a, p. 

149), composto de elementos “retirados do meio ambiente, do fluido universal” 

(KARDEC, 2010a, p. 225). Durante a vida corpórea, “é o intermediário de todas as 

sensações que o espírito percebe e pelo qual transmite sua vontade ao exterior” 

(KARDEC, 2008, p. 92). Após a morte do corpo, torna-se o veículo de manifestação e 

sensibilidade do espírito no mundo espiritual, o que também pode ocorrer durante vida 

física, em momentos de desprendimento ou emancipação, durante o sono ou em êxtases 

(KARDEC, 2010a, p. 293 a 322). Nessas condições, sob controle do espírito, possui 

certa plasticidade, que permite mudanças de aparência (KARDEC, 2008, p. 94) e 

penetrabilidade em obstáculos do plano material (KARDEC, 2008, p. 176). 

Sua natureza varia de acordo com o grau de adiantamento moral do espírito, 

sendo mais denso naqueles inferiores e mais etéreo nos superiores, o que define as 

regiões que os espíritos podem acessar no plano espiritual, durante a vida física ou após 

a morte (KARDEC, 2009b, p. 353; 2008, p. 113). Acompanhado de seu perispírito ou 

corpo espiritual, o espírito pode visitar locais do mundo espiritual compatíveis com sua 

condição moral, interagir com outros espíritos e até mesmo guardar parcialmente essas 

lembranças ao retornar a seu corpo físico. E é justamente na comparação dessas 

experiências, descritas em obras espíritas, com narrativas análogas nos textos judaicos 

de nosso interesse que vamos encontrar fértil terreno de investigação. 

Em complemento às importantes abordagens metafísicas, cosmológicas e 

científicas que têm sido apresentadas, nosso artigo busca destacar a presença de 

conceitos análogos ao de perispírito, conforme descrito nos escritos de Allan Kardec, 

em textos da Antiguidade judaica, particularmente não bíblicos. O próprio Kardec 

(2010a, p. 197, 322 etc.; 2010b, p. 78, 92 etc.) e, outros espíritas, Denis (2013) e 

Delanne (2003) dedicaram páginas para apontar a presença, em seus entendimentos, de 

ideias e fenômenos espíritas em todas as épocas da humanidade, destacando, 

principalmente em textos bíblicos, relatos de mediunidade, crença na reencarnação, 

descrições do plano espiritual e, no que nos interessa nesse texto, descrições de corpos 

espirituais.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             252 

 

Dentre suas formas de encarar o texto bíblico, Kardec (2009b, p. 447), levantou, 

por exemplo, hipóteses explicativas para os milagres e as predições dos evangelhos 

baseadas nas ideias espíritas. A partir das próprias concepções do perispírito, explicou 

as aparições de Jesus após sua morte. Também identificou nas palavras de Paulo de 

Tarso sobre o renascimento em “corpo espiritual” (1Cor 15:35-44 e 50) uma referência 

ao perispírito (KARDEC, 2018a, p. 31; 2018b, p. 88). 

Naturalmente, Kardec e os que o sucederam tinham olhares e objetivos 

confessionais ao identificar nos textos citados indícios das próprias ideias espíritas. 

Nossa proposta aqui não caminha nessa direção, mas busca despretensiosamente 

identificar possíveis analogias nessas diversas experiências e narrativas religiosas. 

Importante é o cuidado com anacronismos e expectativas pessoais sobre os textos. 

Ainda que identifiquemos analogias entre concepções desses textos e a ideia espírita de 

perispírito, como vamos mostrar, não pretendemos defender uma unidade de 

pensamento, dada a distância cultural e temporal entre essas construções religiosas. 

Afinal, mesmo com familiaridade com as línguas originais e os textos bíblicos, ao lidar 

com esse material não canônico “enfrentamos a barreira de estranhos padrões de 

pensamento e modos de expressão” (NICKELSBURG, 2011, p. 33) que não são os 

nossos. Logo, como aponta Pelletier (2006, p. 163), “não devemos acreditar muito 

depressa ter atingido as camadas profundas do sentido, em virtude de nossos 

conhecimentos críticos”. 

Nos exemplos acima, particularmente de Paulo, é possível identificar 

semelhanças com os entendimentos espíritas posteriores. Contudo, seu pensamento foi 

construído sobre ideias já presentes em seu contexto cultural, modificadas a partir de 

suas próprias experiências visionárias. Afinal, “Paulo é um apocalíptico judaico do 

primeiro século, e como tal era também um místico” (SEGAL, 2010, p. 69), logo 

compartilhava do misticismo e do apocalipsismo de sua época, descritos em 

documentos, em geral, judaicos e não canônicos (MACHADO, 2009, p. 59; COLLINS, 

2010, p. 17). Investigando esses textos, como veremos, é possível encontrar analogias 

ainda mais fortes. Para essa tarefa, partiremos dos instrumentos da pesquisa bíblica 

moderna. 

A história da pesquisa bíblica é marcada pela oscilação entre momentos de 

confiança e desconfiança das fontes e de crença e descrença na própria utilidade ou 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             253 

 

possibilidade de sua compreensão (THEISSEN & MERZ, 2004, p. 20). Nesse processo, 

as fontes canônicas receberam maior atenção, restando às não canônicas comumente a 

condição de falsidade ou menor importância. Contudo, nas últimas décadas, esses textos 

têm merecido mais cuidado (THEISSEN & MERZ, 2004, p. 39). 

A partir do século XVIII, inicialmente na Alemanha, a leitura histórico-crítica da 

Bíblia se espalhou rapidamente por todo o mundo ocidental erudito, buscando “as 

origens verdadeiras do texto e avaliar a probabilidade de que os eventos por eles 

relatados aconteceram do modo descrito” (GOTTWALD, 1998, p. 23). A comparação 

dos textos bíblicos com outros do mesmo período e/ou semelhantes foi um dos 

instrumentos dessa abordagem, o que lentamente abriria as portas para um maior 

respeito às fontes não judaicas e não canônicas. Contudo, pelo menos no que se refere 

aos textos judaico-cristãos extracanônicos do entorno do século I d.C., apenas em 

meados do século XX passaram a receber mais importância (THEISSEN & MERZ, 

2004, p. 29) enquanto fontes de informação sobre o judaísmo antigo e como portadores 

de visões sobre Jesus, os primeiros cristãos e sua forma de pensar.  

Do seu desenvolvimento aos dias de hoje, os métodos histórico-críticos foram 

complementados por outras abordagens, como as sociológicas e literárias, além de 

receberem justas críticas quanto às suas limitações. Todavia, as contribuições de todos 

esses métodos são inequivocamente fundamentais para uma aproximação dos textos 

bíblicos e extracanônicos do período (NOGUEIRA, 2019, p. 299) e nos permitem hoje 

análises como a que propomos aqui. Sem qualquer pretensão positivista, alinhamo-nos 

com um critério histórico de plausibilidade, que entende que ideias e ações descritas 

nesses textos, quando admissíveis no contexto judaico do período, podem ser históricas 

e se aproximar da mentalidade de seus redatores e leitores (THEISSEN & MERZ, 2004, 

p. 29). Além disso, também destacamos o tratamento mais compreensivo da experiência 

religiosa por parte de muitos estudiosos nas últimas décadas, o qual adotaremos aqui: 

independentemente da impossibilidade de se afirmar cientificamente a realidade dos 

fenômenos descritos, estes são entendidos como vivências reais pelos envolvidos, com 

importantes consequências para suas vidas (OTTERMANN & LECH, 2005, p. 303).  

Em resumo, apresentamos uma análise comparativa de duas tradições quanto 

uma mesma questão: a crença na existência de um mundo celestial ou espiritual, no qual 

é possível que certos indivíduos se manifestem com corpos adequados a essa 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             254 

 

experiência. Como na própria linguagem espírita, expressões judaico-cristãs são usadas 

ou ressignificadas para explicar conceitos, entendemos como importante investigá-las 

também em textos não canônicos da Antiguidade judaica. Ademais, para a própria 

compreensão do fenômeno religioso, julgamos interessante a identificação de 

semelhanças entre tradições originalmente distantes, mas que têm sido aproximadas por 

iniciativa dos espíritas desde o século XIX. Também sob a perspectiva do diálogo inter-

religioso, uma melhor compreensão dessas descrições pode aproximar religiosos na 

discussão ou na busca de pontos de crença comuns. 

 

1. A literatura não canônica do judaísmo antigo e a apocalíptica judaica 

Como bem descreve Nickelsburg (2011, p. 35), essa literatura judaica, bem 

maior que o próprio Novo Testamento, tem sido dividida em cinco categorias: livros 

apócrifos, pseudoepígrafos, manuscritos do Mar Morto, escritos de Filo de Alexandria e 

obra de Flávio Josefo. Em nossa análise, daremos ênfase as duas primeiras, por 

conterem as referências mais explícitas ao tema de nosso interesse. 

Encontrados em cavernas semelhantes às que abrigaram os textos de Qumran, 

esses documentos geralmente escritos nos séculos II e I a.C., foram populares entre 

judeus da Diáspora e cristãos de fala grega (GOTTWALD, 1998, p. 89), considerados 

por alguns eruditos cristãos da Antiguidade até mesmo como “inspirados ou escriturais” 

(CHARLESWORTH, 1992, p. 45). Todavia, apenas no século XVIII foram publicados 

em latim de forma organizada, com primeira edição incompleta em inglês só em 1913 

(CHARLESWORTH, 1992, p. 45). 

A expressão “apócrifos”, do grego para “livros secretos” ou “ocultos”, foi 

empregada já por São Jerônimo para se referir a livros ou trechos não encontrados na 

Bíblia Hebraica, mas incluídos em sua tradução grega, a Septuaginta, feita entre os 

séculos III e I a.C. (NICKELSBURG, 2011, p. 35). Alguns seriam incluídos nas Bíblias 

cristãs. Já os pseudoepígrafos, possivelmente escritos também nos séculos II e I a.C., 

são livros redigidos sob um nome fictício, ou seja, cuja autoria é atribuída falsamente a 

um personagem da tradição judaica (GOTTWALD, 1998, p. 89), como também ocorre 

com o livro canônico de Daniel. Importante é salientar que, como veremos, datações 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             255 

 

mais tardias têm sido propostas para apócrifos e pseudoepígrafos, ainda que registrem 

tradições de séculos anteriores. 

Em alguns desses textos foram observados elementos comuns, que os 

categorizaram como “apocalípticos”. A palavra “apocalipse” (em grego, “revelação”, 

“descoberta”) engloba basicamente um tipo de literatura revelatória, frequente entre II 

a.C. e III d.C. entre cristãos, judeus e outros povos do oriente (GOTTWALD, 1998, p. 

539; CHARLESWORTH, 1992, p. 48). Entretanto, não se pode atestar o uso da 

expressão “apocalipse” para se referir a um gênero literário antes do cristianismo, sendo 

o Apocalipse de João a primeira obra introduzida como um apocalipse, ainda que não 

saibamos se nela “a palavra denota uma classe especial de literatura ou se é utilizada, 

em sentido mais geral, como revelação” (COLLINS, 2010, p. 20). 

No gênero literário apocalíptico, as revelações são comunicadas pela visão, pela 

audição ou por ambas. No caso de visões, podem derivar de viagens espirituais, 

conduzidas por um mediador normalmente angélico, que explica a revelação ou guia o 

viajante, que é geralmente algum personagem venerável do passado. São fontes desses 

pseudônimos o período primordial (como Enoque e Abraão) e o período exílico e da 

restauração (como Daniel, Baruc e Esdras).  

Para Berger (2008, p. 357), “a linguagem apocalíptica é, sobretudo, metafórica e 

poética, pois trata da universalidade espacial e temporal do acontecimento como um 

todo, trata de afirmações sobre toda a realidade diante de Deus”. Charlesworth (1992, p. 

49) também destaca esse caráter universalista dos apocalipses, “que retratam todo um 

mundo do ser, inclusive uma perspectiva absorvente de tudo o que toca à existência 

humana”. Nessa mesma linha, Gottwald (1998, p. 540) aponta para os aspectos 

temporal e espacial da revelação, que podem estar presentes ou não em conjunto. O 

primeiro refere-se ao iminente tempo de perseguição e cataclismos que “conduzirão 

rapidamente ao final da ordem do mundo atual em julgamento e em salvação” para os 

crentes fiéis, que viverão de alguma forma após a morte. Habitualmente, é recomendado 

aos destinatários da revelação que permaneçam confiantes e aguardem o fim. Nesse 

sentido, o pensamento apocalíptico é proléptico, ou seja, ao anunciar a salvação que virá 

após a desgraça iminente, permite aos eleitos e aos justos que se preparem 

adequadamente para seu clímax e que desfrutem da feliz certeza de que serão salvos 

(BERGER, 2008, p. 360 e 361).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             256 

 

Já a revelação espacial, essencial a todos os apocalipses e mais importante para 

nossa análise, mostra ao seu receptor as características dos céus, com seus anjos, Deus e 

seu trono. Os apocalipses judaicos abrangem ambos os aspectos e entendem que a 

“história caminha em direção a um tempo do fim, sob a pressão de um reino celeste 

soberano, que ‘exerce controle sobre’ aquilo que acontece ‘na’ história e ‘em relação’ a 

ela” (GOTTWALD, 1998, p. 541).  

Para Collins (2010, p. 24), “a escatologia dos apocalipses difere daquela dos 

primeiros livros proféticos através do vislumbre claro de uma retribuição pós-morte”. 

Logo, ainda que esses livros sejam a principal e mais importante fonte da qual os 

apocalipsistas beberam, assimilar a literatura apocalíptica às profecias traz o risco de 

que percamos de vista “os seus componentes mitológicos e cosmológicos mais 

estranhos” (COLLINS, 2010, p. 37). Contudo, importante é observar certa “proto-

apocalíptica” nos círculos proféticos pós-exílicos, como em Is 6, 24-27, 56-66 e Zc 9-

14, onde já há conflito entre o bem e o mal e preocupações escatológicas, e em Ezequiel 

e Zc 1-8, onde há relatos de visões, simbolismos e anjos que os interpretam 

(GOTTWALD, 1998, p. 544; NICKELSBURG, 2011, p. 46). Além disso, inegável é o 

recurso frequente a frases bíblicas e a interpretação de profecias anteriores nos escritos 

apocalípticos (COLLINS, 2010, p. 41).  

O teor emocional das representações apocalípticas reflete a fascinação e o 

espanto característicos das religiosidades judaica e cristã diante da esperança de que as 

coisas passassem a transcorrer de outra forma, enquanto início de uma nova ordem 

(BERGER, 2008, p. 358). Para Crossan (1991, p. 103), o pensamento apocalíptico pode 

derivar de uma resposta possível a um ataque profundo à integridade cultural de um 

povo, combinado a uma ameaça político-religiosa e socioeconômica. Esse perigo pode 

ser real ou imaginário, pois o que importa é a forma como é percebido. Além disso, 

pode ser a reação de um grupo que perdeu poder e status ou uma resposta de toda uma 

sociedade dominada por um império externo. Logo, o colapso de estruturas sociais 

importantes e a percepção de que “as soluções ou salvações não decorrem do 

desenvolvimento histórico normal” são propícios ao surgimento e fortalecimento de 

movimentos apocalipsistas (CHARLESWORTH, 1992, p. 49). Também para Collins 

(2010, p. 87), situações reais de crise, acompanhadas de medo e ansiedade despertados 

pela opressão de um poder externo e pela sensação de anomia, são possíveis 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             257 

 

catalisadoras das crenças apocalípticas, que têm por característica “a tendência de 

explicar a situação humana em termos míticos”.  

Com a invasão da cultura helenística na Palestina, toda a estrutura da religião 

judaica ficou exposta a debate. As propostas greco-romanas, ao mesmo tempo 

universalizantes e individualizantes, questionavam os modos de vida e pensamentos 

judaicos. Frente ao natural conflito, o pensamento apocalíptico representou uma “opção 

radical pelo Deus judaico e o seu governo justo”, ao qual estão submetidos quaisquer 

impulsos universais e individualistas, substituídos pela confiança “no reino de Deus 

como o ponto final da história” (GOTTWALD, 1998, p. 545). Diante de privações e 

conflitos políticos e culturais, como os decorrentes do processo de helenização no 

século II a.C., nasceu certa discrepância entre a realidade presente dos judeus e a 

expectativa futura de uma condição melhor, o que contribuiu para a construção da 

estrutura intelectual da apocalíptica judaica (GOTTWALD, 1998, p. 546; HORSLEY & 

HANSON, 1995, p. 33). Também para Collins (2010, p. 66), dada a maior difusão de 

ideias, facilitada pela “rede de cidades helenísticas”, e dada a modificação das 

“circunstâncias políticas e sociais no Oriente Próximo”, é possível dizer, em sentido 

lato, que “essa ‘atmosfera helenística’ pode ser considerada a matriz da literatura 

apocalíptica”.  

O apocalipsismo, frente ao helenismo, participou, de certa forma, “da renascença 

geral da religiosidade oriental”. Prefigurou-se “no livro de Daniel e nas partes mais 

antigas do Apocalipse de Enoque”, aproximadamente suas contemporâneas. Seus 

adeptos consideravam-se santos em meio a uma massa desviada e significavam a volta 

do verdadeiro Israel (GUNNEWEG, 2005, p. 274). Encaixam-se nas definições acima 

também algumas seções de 4 Esdras, 2 Baruc, Apocalipse de Abraão, 3 Baruc, 2 

Enoque, Testamento de Levi (2-5), Apocalipse de Sofonias (fragmentário), Jubileus e 

Testamento de Abraão, ainda que esses dois últimos se alinhem também a outros 

gêneros literários (COLLINS, 2010, p. 22). Entretanto, a novidade apocalíptica não foi 

bem aceita no cânone judaico, com exceção do livro de Daniel, ainda que na terceira 

parte, entre os Escritos (GUNNEWEG, 2005, p. 274; GOTTWALD, 1998, p. 540). 

Ainda para Collins (2010, p. 67 e 69), mesmo admitindo o caráter de 

insatisfação com a própria situação em boa parte desses textos, “não há base para o 

pressuposto de que toda a literatura apocalíptica foi produzida por um único 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             258 

 

movimento”. Ainda que tenhamos movimentos apocalípticos, como o cristão primitivo 

e o de Qumran, e grupos de textos que talvez pertençam a uma tradição comum, como 

os livros que compõem 1 Enoque, as demais obras do gênero podem pertencer a outros 

círculos. Um provável ponto em comum está na composição dos textos, admitida como 

realizada por escribas, “um produto da atividade erudita, em vez do folclore popular” 

(COLLINS, 2010, p. 69).  

Enfim, ainda que não exista consenso, Collins (2010, p. 22), define apocalipse  

como um gênero de literatura revelatória com estrutura narrativa, no 

qual a revelação a um receptor humano é mediada por um ser 

sobrenatural, desvendando uma realidade transcendente que tanto é 

temporal, na medida em que vislumbra salvação escatológica, quanto 

espacial, na medida em que envolve outro mundo, sobrenatural. 

 

Logo, entendemos que o gênero apocalíptico “não é constituído por um ou mais 

temas distintivos, mas por uma combinação distinta de elementos” (COLLINS, 2010, p. 

32). Dentre esses temas, na viagem celestial podemos encontrar analogias com 

descrições espíritas do mundo espiritual, como veremos, o que inclui informações sobre 

os corpos ou vestes dos viajantes. 

 

2. Trocas de vestes, transformações e perispírito 

Em alguns textos da literatura apocalíptica é possível encontrar relatos de 

transformação do visionário ou viajante celestial no que tem sido denominado “estado 

angelomórfico”, ou seja, semelhante a anjos. Pelas descrições, podemos perceber que 

essa metamorfose é considerada necessária, pois, como aponta Machado (2009, p. 84) a 

experiência “em meio à incandescência e resplendor celeste não seria possível num 

corpo comum”. Para ele, essa transformação “é apresentada em termos de troca de 

vestes, unção, entronização e metamorfose para fogo ou luz”. Contudo, é na troca de 

vestes e nas metamorfoses que vamos encontrar mais semelhanças com as descrições 

espíritas de perispírito. 

Já nas tradições sobre Moisés, canônicas e extracanônicas, podemos encontrar 

referências sobre a questão nas descrições de seus “contatos” com Deus e o mundo 

celestial, quando sobe a montanha e age como revelador (NOGUEIRA, 2020, p. 73). 

Uma breve referência à troca (ou retirada) de vestes aparece em seu diálogo com a sarça 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             259 

 

ardente, quando é ordenado a retirar “as sandálias dos pés porque o lugar em que estás é 

uma terra santa” (Ex 3:5). Outro texto que pode ser identificado como precursor dessas 

tradições é o de Zc 3:3-5, quando Josué, diante de um anjo, é convidado a trocar suas 

“roupas sujas” por “vestes luxuosas”. Além disso, possivelmente registrando a 

continuidade da tradição, no Novo Testamento vamos encontrar na parábola do 

banquete nupcial a referência à “veste nupcial”, necessária à participação da festa de 

bodas (Mt 22:1-14), e, no relato da transfiguração de Jesus, quando “seu rosto 

resplandeceu como o sol e as suas vestes tornaram-se alvas como a luz” (Mt 17:2) na 

presença de Moisés e Elias, uma metamorfose temporária. Outras referências análogas 

estão em Ap 3:5, 6:11, 1Co 15:50-53, 2Co 5:2-8 etc. 

Aplicáveis aos exemplos acima, leituras metafóricas de descrições celestiais em 

textos bíblicos são também plausíveis. Por exemplo, o texto de Dn 12:3 explica que na 

ressurreição “os que são esclarecidos resplandecerão, como o resplendor do 

firmamento; e os que ensinam a muitos a justiça hão de ser como as estrelas, por toda a 

eternidade”. Nesse caso, este estado de “resplendor” tem sido entendido como uma 

condição ética superior ou, de forma literal, como um novo estado corporal 

(MACHADO, 2009, p. 95). Corroborando a segunda hipótese, é plausível associar 

literalmente os justos ressuscitados a anjos ou seres celestiais, pois as estrelas foram 

associadas a eles na tradição bíblica (Jó 38:7; Br 3:34). Também a exegese tradicional e 

as reflexões teológicas em textos paulinos quase sempre veem essas transformações em 

termos éticos e morais. Porém, em 2Cor 3:18, por exemplo, esse fenômeno “não diz 

respeito ao comportamento cristão diário, mas sim à transformação por visão” 

(MACHADO, 2009, p. 83). Assim, entendemos que essa segunda forma de 

compreensão, que admite entre os apocalípticos uma crença literal na transformação do 

viajante celestial, é a mais adequada nos textos seguintes.  

Para nossa análise, escolhemos quatro textos: 1 Enoque, 2 Enoque, Apocalipse 

de Sofonias e Ascensão de Isaías. A obra 1 Enoque é um texto pseudoepígrafo de local 

de origem incerto, possivelmente composto em aramaico e tradicionalmente dividido 

em cinco partes, com datações diferentes: o livro dos Vigilantes (1En 1-36), as 

Similitudes ou Parábolas de Enoque (1En 37-71), o livro Astronômico (1En 72-82), o 

livro dos Sonhos (1En 83-90) e a Epístola de Enoque (1En 91-108). Dentro da Epístola 

é possível ainda identificar uma unidade independente, o Apocalipse das Semanas (1En 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             260 

 

93:1-10; 91:11-17), e, dentro do livro dos Sonhos, está também o Apocalipse Animal ou 

dos Animais (1En 85-90). O texto completo de 1 Enoque só existe em etiópico, mas 

trechos da primeira, quarta e quinta partes foram também encontrados em grego. 

Fragmentos de todas as partes foram mais recentemente encontrados em aramaico, com 

exceção das Similitudes (COLLINS, 2010, p. 75).  

A parte que nos interessa está nas Similitudes ou Parábolas de Enoque (1En 37-

71), obra de datação bem discutível. Para alguns, deve ser situada já em I d.C. 

(COLLINS, 2010, p. 258; NICKELSBURG, 2011, p. 476; VERMES, 2015, p. 129), 

para outros, entre 105 e 64 a.C. (MACHADO, 2009, p. 100). Nesse texto, em 1En 46:1-

6, Enoque, para alguns identificado com o “filho do homem” (COLLINS, 2010, p. 271; 

NICKELSBURG, 2011, p. 465), é descrito como justo e escolhido pelo Senhor dos 

Espíritos, com as funções de revelar segredos, vencer reis e abaixar a cabeça dos 

poderosos. No fim do texto, Enoque ascende aos céus (não sabemos se durante o sono), 

onde é guiado pelo anjo Miguel (71:2-3) até o Ancião ou Cabeça de Dias e tem seu 

corpo transformado: 

 

E caí sobre minha face, e todo o meu corpo derreteu, e meu espírito 

foi transformado; e eu clamei em alta voz no espírito de poder e eu 

abençoei e louvei e exaltei. E estas bênçãos que saíam da minha boca 

eram agradáveis diante do Cabeça de Dias. E este Cabeça de Dias veio 

com Miguel e Gabriel, Rafael e Panuel, e milhares e dezenas de 

milhares de anjos sem conta. E aquele anjo veio a mim, e me 

cumprimentou com sua voz, e me disse: “Tu é o Filho do Homem que 

nasceu para a justiça, e a justiça permanece sobre ti, e a justiça do 

Cabeça de Dias não te deixará” (1En 71:11-14). 

 

Na tradução acima, de Knibb (1982 apud MACHADO, 2009, p. 101), a 

expressão “meu espírito foi transformado”, associada ao “derretimento” do corpo, pode 

nos remeter a uma modificação corporal/espiritual. Contudo, outros preferem uma 

tradução mais metafórica, como “meu espírito se transtornou” (CORRIENTE & 

PIÑERO, 1984, apud MACHADO, 2009, p. 101), como comentamos. Todavia, 

entendemos que essas traduções não são excludentes e tanto um transtorno como uma 

efetiva transformação são plausíveis concomitantemente. Ademais, nada indica que essa 

transformação tenha sido definitiva, pois não somos informados sobre uma permanência 

definitiva de Enoque junto ao Ancião ou sobre seu retorno à vida cotidiana. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             261 

 

Na obra 2 Enoque, essa transformação do viajante celestial fica mais evidente, 

descrita como uma mudança de vestes. A datação máxima para o texto é I d.C. e sua 

provável origem é o Egito. Provavelmente escrito em grego, possui estrutura muito 

semelhante à 1 Enoque (NICKELSBURG, 2011, pp. 428; COLLINS, 2010, pp. 346 e 

347). A parte de nosso interesse narra uma experiência de ascensão aos céus enquanto 

Enoque dorme (1:5), após a qual instrui seus filhos e, de certa forma, toda a 

humanidade. Em sua viagem celestial, a partir do capítulo 3, sua subida é gradativa, 

passando por diferentes céus, onde vivencia experiências diferentes. Esse tipo de 

estratificação do mundo celestial é comum nos textos apocalípticos. Já no sétimo céu, os 

anjos que até ali o acompanharam não podem prosseguir, deixando-o aos cuidados de 

Miguel (21:2-4). Nesse ponto sua transformação é narrada, como traduz Andersen 

(1983, apud MACHADO, 2009, p. 103): 

 

E o Senhor disse a Miguel, “vá e desvista Enoque de suas roupas 

terrenas. E unja-o com meu prazeroso óleo e vista-o com as vestes de 

minha glória”. E assim fez Miguel, exatamente como o Senhor lhe 

disse. Ele me ungiu e me vestiu. E o resplendor daquele óleo era 

maior do que a luz mais intensa e seu unguento é como o orvalho doce 

e sua fragrância mirra; e é como raios do sol cintilante. E olhei para 

mim mesmo e eu tinha me tornado como um de seus gloriosos e não 

havia diferença perceptível (2En 22:8-10). 

 

A intensidade de sua transformação luminosa é ainda destacada em outros 

trechos (37:2) e, nesse caso, uma interpretação apenas metafórica de sua metamorfose 

não nos parece adequada. Como aponta Collins (2010, p. 352), Enoque é efetivamente 

transformado em um estado semelhante ao de anjo, ainda que temporariamente: o 

viajante retorna ao corpo (38:1-2). 

Também no Apocalipse de Sofonias, de datação máxima em I d.C., há narrativa 

semelhante. Obra que chegou até nós apenas na citação de Clemente de Alexandria e 

em um breve fragmento saídico (COLLINS, 2010, p. 345), apresenta a ascensão 

celestial de Sofonias de forma bem semelhante às já citadas acima. Em determinado 

momento, como traduz Wintermute (1983, apud MACHADO, 2009, p. 117): 

 

Milhares de milhares e miríades de miríades de anjos davam louvou 

diante de mim. Eu, pessoalmente, fui colocado em traje angelical. Eu 

vi todos aqueles anjos orando. Eu, pessoalmente, orei junto com eles, 

conheci a linguagem deles com que falavam comigo (Apoc. Sof. 8:2-

4).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             262 

 

 

Nesse trecho, também somos informados que a capacidade de compreender os 

anjos é associada à transformação. Apenas na condição angelical poderia conversar com 

eles. 

Por fim, o pseudoepígrafo Ascensão de Isaías, do século I d.C., narra a viagem 

celestial de Isaías, aos moldes dos trechos acima. Mais distante temporalmente dos 

textos que citamos, guarda ainda ideias apocalípticas mais antigas, como veremos. A 

obra tem sido dividida em duas partes. Na primeira, possivelmente escrita em hebraico, 

é apresentado o martírio do profeta; na segunda, uma possível interpolação cristã 

redigida em grego, sua ascensão propriamente dita (OTTERMANN & LECH, 2005, p. 

299). Já no início da última parte, o autor descreve com detalhes o arrebatamento de 

Isaías, como traduz Bettiolo et al (1995, apud OTTERMANN & LECH, 2005, p. 304): 

 

E enquanto ele estava falando com o Espírito Santo aos ouvidos de 

todos eles, ele ficou calado, e sua mente foi levada para cima dele, e 

ele não viu os homens que estavam de pé na sua frente. De fato, seus 

olhos estavam abertos, mas sua boca estava calada, e a mente no seu 

corpo foi levada para cima dele. Mas sua respiração ainda estava nele, 

pois estava vendo uma visão. E o anjo que foi enviado para mostrá-lo 

(a visão) não era deste firmamento, nem era dos anjos de glória deste 

mundo, mas ele veio do sétimo céu. E as pessoas que estavam em 

torno, à parte do círculo dos profetas, não pensaram que o santo Isaías 

tinha sido levado para cima. E a visão que ele viu não era deste 

mundo, mas do mundo que é escondido da carne (Asc. Is. 6:10-15). 

 

Podemos observar que a ascensão ocorre sem seu corpo físico (ver também 7:5) 

e não é precedida de estado de sono. Sua “mente” é conduzida por um anjo do sétimo 

céu a um mundo espiritual, “escondido da carne”. Todavia, nesse processo, Isaías é 

transformado continuamente: 

 

E ele transportou-me para o terceiro céu e do mesmo modo eu vi 

aqueles que estavam à direita e à esquerda e ali também havia um 

trono no meio e um que estava sentado (nele), mas nenhuma menção 

deste mundo foi feita lá. E eu disse ao anjo que (estava) comigo, pois 

a glória de minha face estava sendo transformada conforme eu subia 

de um céu para outro céu, “nada da vaidade daquele mundo é 

mencionada aqui” (Asc. Is. 7:24-25). 
 

Ao chegar ao sétimo céu, essa transformação também é descrita como mudança 

de vestes. Ao referir-se a Enoque e outros que estavam com ele, apresenta-os como 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             263 

 

“despidos de suas vestes de carne”, agora com suas “vestes de cima”, e “eram como os 

anjos que estavam lá em pé em grande glória” (9:9). Como apontam Ottermann e Lech 

(2005, p. 319), “o corpo é pensado apenas como uma veste e não como um elemento 

essencial da pessoa humana”, o que contraria o entendimento de que todo o pensamento 

judaico desse período concebia uma unidade absoluta corpo-alma: havia abertura para 

uma concepção dualista (WRIGHT, 2020, p. 216 a 219). 

Enfim, a partir das citações acima, apontamos agora as analogias com as 

descrições espíritas do perispírito. A primeira delas é a própria existência de um 

envoltório diferente do corpo físico, que acompanha o espírito em seu percurso celestial 

e está sujeito a modificações. Particularmente os trechos de 2 Enoque e Ascensão de 

Isaías deixam claro que o corpo material não participa das experiências narradas. Outros 

textos do período corroboram essa interpretação (SILVA, 2022, p. 112). Além disso, 

contrariando possíveis entendimentos de que não haveria um corpo intermediário, mas 

apenas espírito e corpo físico, está a própria comparação com vestes: estas envolvem o 

espírito, são diferentes dele, logo um terceiro elemento, como entendem os espíritas. 

Analogamente, o corpo físico pode ser entendido como uma “veste de carne” (Asc. Is. 

9:9). 

Em segundo lugar, essa capacidade de se transformar (1En 71:11), também 

representada pela troca de vestes, é análoga à propriedade plástica associada pelos 

espíritas ao perispírito. Ampliando o que já comentamos, Kardec aponta que “o 

perispírito se dilata ou contrai, se transforma; numa palavra, presta-se a todas as 

metamorfoses, de acordo com a vontade que atua sobre ele”, “modela-se à vontade do 

espírito” (KARDEC, 2008, p. 94). 

Em terceiro lugar, essa transformação e a própria natureza do perispírito têm 

relação com a condição evolutiva do espírito e com as regiões do plano espiritual que 

podem ser alcançadas (KARDEC, 2009b, p. 353). A própria ausência de vaidade em 

níveis mais elevados (Asc. Is. 7: 25) é uma referência a essa evolução moral, como 

também a capacidade de compreensão da linguagem angelical (Apoc. Sof. 8:4). Nos 

textos acima, os anjos, naturalmente mais próximos de Deus, já possuíam suas vestes 

gloriosas (2En 22:8). Isso também é descrito em Asc. Is. 7:27-37, já chamando atenção 

para a condição luminosa de suas aparências, como em 1En 71:1 e 2En 22:9-10. Como 

também aponta Kardec (2009a, p. 374), a intensidade da luz é diretamente proporcional 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             264 

 

à pureza do espírito, de sorte que as menores imperfeições morais a atenuam e 

enfraquecem. A luz irradiada por um espírito será tanto mais viva quanto maior for o 

seu adiantamento.  

Além disso, “os espíritos inferiores não podem suportar o brilho e a impressão 

dos fluidos mais etéreos” (KARDEC, 2009b, p. 356). Todavia, pela sua própria 

condição evolutiva/moral e/ou com ajuda dos anjos que os acompanham, Enoque, Isaías 

e Sofonias têm suas vestes/corpos alterados a cada nível atingido. Como descreve Asc. 

Is. 7:25, “a glória de minha face estava sendo transformada conforme eu subia de um 

céu para outro céu”. Nessa direção, também interessante é a descrição da futura descida 

do Cristo à terra, quando a cada céu terá seu corpo transformado “à imagem daqueles 

que o habitam” (Asc. Is. 10:21). Cada céu tem sua condição mínima de acesso, sua 

veste/corpo específicos. Também segundo o espiritismo, há regiões espirituais 

apropriadas aos bons e interditadas aos menos adiantados (KARDEC, 2010a, p. 123, 

244, 619 etc.). Essa estratificação celeste, ainda que eventualmente concebida como 

simbólica e flexível (KARDEC, 2010a, p. 621), aparece também nas concepções 

espíritas, que vão apontar regiões elevadas e inferiores no mundo espiritual (KARDEC, 

2009b, p. 345; 353). 

Considerações finais 

Ainda que sem pretensões confessionais ou anacrônicas, procuramos nesse texto 

apontar possíveis analogias entre descrições de corpos espirituais em textos judaicos e 

em textos espíritas. Concluímos pela proximidade de entendimentos, reconhecendo a 

escassez de referências judaicas sobre a questão específica e as barreiras linguísticas e 

culturais que separam as duas tradições religiosas citadas. 

Mesmo que o espiritismo se entenda como uma revelação independente, em sua 

origem, do texto bíblico, mas oriunda dos espíritos e desenvolvida pelos encarnados 

(KARDEC, 2009b, p. 28), sua relação com a tradição judaico-cristã é evidente: o 

próprio Allan Kardec entende o espiritismo como “terceira revelação”, após as 

revelações centralizadas em Moisés e Jesus (KARDEC, 2010b, p. 59). Logo, na sua 

aproximação com conceitos bíblicos, a Doutrina Espírita, de certa forma, se relaciona 

também com as tradições não canônicas que expusemos acima. Na própria linguagem 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             265 

 

espírita, termos judaico-cristãos são utilizados ou ressignificados para explicar 

fenômenos ou conceitos.  

Assim, entendemos como importante esse tipo de investigação comparativa, 

tanto para os espíritas que buscam compreender sua tradição, como para os que têm o 

espiritismo como objeto de pesquisa acadêmica. Ademais, para a própria compreensão 

do fenômeno religioso, julgamos interessante a identificação de semelhanças entre 

tradições originalmente distantes, mas que têm sido aproximadas por iniciativa dos 

próprios espíritas desde o estabelecimento de suas bases doutrinárias.  

Também sob a perspectiva do diálogo inter-religioso, um mais profundo 

entendimento dessas descrições pode ser veículo de aproximação de tradições e seus 

adeptos na discussão ou na busca de pontos de crença comuns. Além dos textos bíblicos 

canônicos, outros escritos do período, como exemplificamos acima, apresentam 

interessantes analogias, não apenas com o conceito de perispírito, mas também com os 

de plano espiritual, mediunidade, êxtase etc., que não buscamos explorar nesse breve 

artigo. Ficam como sugestões para trabalhos futuros. 

Importante é também salientar que, ainda que tenhamos partido apenas dos 

textos da chamada Codificação Espírita em nossa pesquisa, nas obras que se sucederam 

à de Allan Kardec aparecem diversas outras descrições de corpo e plano espiritual ainda 

mais assemelhadas às dos textos judaicos que citamos. Logo, como segunda indicação 

de trabalhos futuros, sugerimos a comparação com descrições presentes nas obras 

mediúnicas de Francisco Cândido Xavier, Divaldo Pereira Franco e Yvonne do Amaral 

Pereira. 

 

Referências Bibliográficas 

ANDERSEN, F. 2 (Slavonic Apocalypse of) Enoch. A new translation and 

introduction, in: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The Old Testament 

pseudepygrapha, v. 1. Nova Iorque: Doubleday, 1983, p. 91-221. 

 

BERGER, Klaus. Hermenêutica do Novo Testamento. 3a ed. São Leopoldo: Sinodal, 

2008. 

 

BETIOLLO, Paolo; GIAMBELLUCA KOSSOVA, Alda; LEONARDI, Claudio; 

NORELLI, Enrico; PERRONE, Lorenzo (eds.). Ascensio Isaiae: textos. Turnholt, 

Brepols, 1995. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             266 

 

CHARLESWORTH, James H. Jesus dentro do Judaísmo: novas revelações a partir 

de estimulantes descobertas arqueológicas. 3a ed. Rio de Janeiro: Imago, 1992. 

 

COLLINS, John J. A imaginação apocalíptica: uma introdução à literatura 

apocalíptica judaica. São Paulo: Paulus, 2010. 

 

CORRIENTE, Frederico; PIÑERO, Antonio. Libro 1 de Henoc (Etyópio e griego), in: 

MACHO, A. Diez (ed.). Apocrifos del Antiguo Testamento. t. IV. Ciclo de Henoc, 

Madri: Cristiandad, 1984, p. 11-143. 

 

DELANNE, Gabriel. A alma é imortal. 8a ed. Rio de Janeiro: FEB, 2003. 

 

DENIS, Léon. Depois da morte. 28a ed., Brasília: FEB, 2013. 

 

GOTTWALD, Norman K. Introdução socioliterária à Bíblia Hebraica. São Paulo: 

Paulus, 1998. 

 

GUNNEWEG, Antonius H. J. História de Israel: dos primórdios até Bar Kochba e 

de Teodor Herzl até os nossos dias. São Paulo: Edições Loyola, 2005. 

 

HORSLEY, Richard; HANSON, John S. Bandidos, profetas e messias: movimentos 

populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

 

KARDEC, Allan. O livro dos médiuns. Rio de Janeiro: FEB, 2008. 

 

KARDEC, Allan. O céu e o inferno ou a justiça divina segundo o Espiritismo. Rio 

de Janeiro: FEB, 2009a. 

 

KARDEC, Allan. A gênese, os milagres e as predições segundo o Espiritismo. Rio de 

Janeiro: FEB, 2009b. 

 

KARDEC, Allan. O livro dos espíritos. 2a ed. Rio de Janeiro: FEB, 2010a. 

 

KARDEC, Allan. O Evangelho segundo o Espiritismo. Rio de Janeiro: FEB, 2010b. 

 

KARDEC, Allan. Revista Espírita: jornal de estudos psicológicos, ano VIII: 1865. 

Catanduva: Edicel, 2018a. 

 

KARDEC, Allan. Revista Espírita: jornal de estudos psicológicos, ano IX: 1866. 

Catanduva: Edicel, 2018b. 

 

KNIBB, M. A. The ethiopic book of Enoch. A new edition in the light of the 

aramaic Dead Sea Fragments, v. 2. Introduction, translation and Comentary. 

Oxford: At the Clarendon Press, 1982. 

 

NICKELSBURG, George W. E. Literatura judaica, entre a Bíblia e a Mixná. São 

Paulo: Paulus, 2011. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 250-267, jan.-jun./2023                                             267 

 

MACHADO, Jonas. O misticismo apocalíptico do apóstolo Paulo: um novo olhar 

nas cartas aos coríntios na perspectiva da experiência religiosa. São Paulo: Paulus, 

2009. 

 

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Os métodos histórico-críticos: pressupostos e 

pautas para renovação. In: Estudos teológicos, v. 59, n. 2, p. 296 a 310, São Leopoldo: 

Faculdades EST, jul/dez, 2019. 

 

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Religião e poder no cristianismo primitivo. 

São Paulo: Paulus, 2020. 

 

OTTERMANN, Monika; LECH, Leszek. Viagens extáticas entre o sétimo céu e os 

quintos do inferno – a Ascensão de Isaías e o Apocalipse de Pedro. In: NOGUEIRA, 

Paulo Augusto de Souza (org.). Religião de visionários – apocalíptica e misticismo no 

cristianismo primitivo. São Paulo: Loyola, 2005, p. 297-340. 

 

PELLETIER, Anne-Marie. Bíblia e hermenêutica hoje. São Paulo: Edições Loyola, 

2006. 

 

SEGAL, Alan F. Paulo, o convertido: apostolado e apostasia de Saulo fariseu. São 

Paulo: Paulus, 2010. 

 

SILVA, Daniel Salomão. A construção da noção de divindade de Jesus: uma 

perspectiva baseada na interpretação de Mc 14:61-62, Mt 26:63-64 e Lc 22:67-70. 

Dissertação de Mestrado. Juiz de Fora: UFJF, 2022. 

 

SILVA, Daniel Salomão. A leitura espírita da Bíblia: bases doutrinárias para uma 

hermenêutica crítica. In: Anais do 3o Encontro Internacional História e Parcerias. Rio 

de Janeiro: ANPUH, 2021. Disponível em: 

<https://www.historiaeparcerias.rj.anpuh.org/ 

resources/anais/19/hep2021/1634774567_ARQUIVO_a37475482d1f1333ca36790827c

f2ce5.pdf>. 

 

THEISSEN, Gerd; MERZ, Anette. O Jesus Histórico: um manual. 2a ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2004. 

 

VERMES, Geza. Jesus e o mundo do Judaísmo. 2a ed. São Paulo: Loyola, 2015. 

 

WINTERMUTE, O. S. Apocalypse of Zephaniah: A new translation and introduction, 

in: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The Old Testament pseudepygrapha, v. 1. 

Nova Iorque: Doubleday, 1983, p. 497-515. 

 

WRIGHT, Nicholas Thomas. A ressurreição do Filho de Deus. São Paulo: Paulus, 

2020. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             268 

 

O papel da linguagem na experiência religiosa a partir da obra  

De Magistro de Agostinho 

 

The role of language in the religious experience from the work  

De Magistro by Agostinho 
 

Graziele de Oliveira Mary1  

Jungley Torres Neto2 

 

Resumo: O presente trabalho tem por objetivo analisar a obra De Magistro de 

Agostinho e, através dela, lançar lumes à reflexão da experiência religiosa pelo fio 

condutor da linguagem e trazer contribuições à área da Filosofia da Religião. Diante do 

colóquio entre Agostinho e o seu filho Adeodato, analisar-se-á o fato de que não se 

pode falar sobre uma determinada coisa sem sinal, se, no momento em que a fazemos, 

somos interrogados; mais precisamente, palavras são sempre sinais (signos) e, 

igualmente, um sinal não pode ser sinal sem significar algo. Nesse itinerário, a 

linguagem passa a se configurar tão fundamental em nossa relação com o mundo, tanto 

do ponto de vista cognitivo, quanto prático, que será encaminhada a articulação e o 

embasamento teórico de que na potencialidade da linguagem está contida a condição de 

possibilidade de experiência entre ser humano e sagrado.   

 

Palavras-chave: Agostinho. Conhecimento. Linguagem. Experiência religiosa. 

 

 

Abstract: The present work aims to analyze the work De Magistro of Augustine and, 

through it, to shed light on the reflection of religious experience through the thread of 

language and to bring contributions to the area of Philosophy of Religion. Before the 

colloquy between Augustine and his son Adeodatus, it will be analyzed the fact that 

one cannot speak about a certain thing without a sign, if, at the moment we do it, we 

are questioned; more precisely, words are always signs (signs) and, equally, a sign 

cannot be a sign without meaning something. In this itinerary, language becomes so 

fundamental in our relationship with the world, both from a cognitive and practical 

point of view, that the articulation and theoretical foundation will be forwarded that in 

the potentiality of language is contained the condition of possibility of experience 

between human being and sacred. 

 

Keywords: Augustine. Knowledge. Language. Religious Experience. 

 

 

                                                 
1 Mestranda em Filosofia na área de concentração em metafísica pela Universidade Federal de Juiz de 

Fora (UFJF). Graduada em Filosofia e Pedagogia pelo Centro Universitário Internacional de Educação 

(UNINTER). Especialista em Educação pela Alfamérica.  
2 Doutorando em Ciência da Religião pela UFJF. Mestre e graduado em Filosofia pela mesma instituição.   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             269 

 

Introdução  

Escrita em modo de diálogo, a obra De Magistro constitui-se em um colóquio 

entre Agostinho e o seu filho Adeodato e insere-se no contexto histórico de 389 d. C.3. 

No período posterior ao recebimento de Agostinho do sacramento de batismo e ao 

período em que ele decide voltar para sua terra natal, Tagaste, na companhia de alguns 

amigos para se dedicar ao serviço de Deus.  

Conforme aponta Possidius, amigo e biógrafo de Agostinho:  

Tendo recebido a graça do batismo, aprouve-lhe voltar a sua casa e a 

seus campos na África, com alguns de seus amigos e concidadãos, 

igualmente servos de Deus. Ali ficou por quase três anos. 

Renunciando a suas propriedades, porém, com seus amigos vivia 

para Deus em jejuns, orações e boas obras, meditando dia e noite na 

lei do Senhor (Cf. Sl 1,2). Transmitia aos outros, presentes e 

ausentes, por meio de palavras e livros, o que Deus lhe dava a 

conhecer, refletia e orava (POSSIDIUS, 1997, p. 39). 

A gênese na qual foi desenvolvida a obra De Magistro, conforme aponta o 

autor Capánaga, diz respeito ao período de “grande ebulição intelectual, em que o 

grande pensador procurou harmonizar as conquistas da nova fé com os tesouros da 

antiga sabedoria (CAPÁNAGA, 1961, p. 573). No período referido também houve 

algumas miscigenações, das mais diversas, na língua, em face da expansão do domínio 

romano, com o escambo cultural. O período direciona-se para transição da Idade Antiga 

4000-3500 a.C., até a desagregação do Império Romano, em 476 d. C. Em síntese, um 

período de muitas mudanças, no âmbito cultural, político, econômico etc., e de 

mudanças pessoais para Agostinho, conforme citado anteriormente.  

Esse era o ambiente que vigorava no período em que se dá o diálogo de Santo 

Agostinho com seu filho Adeodato. Embora o livro tenha sido escrito após a morte de 

seu filho, que contava na época em que ocorreu o diálogo com apenas dezesseis anos, 

Agostinho guardara na memória o seu tão brilhante filho. Neste sentido, a obra consiste 

em ser uma investigação filosófica, mas possui também dosagens de afetividade 

demonstrada pelo filósofo em sua figura paterna e enquanto educador. 

                                                 
3
 Como o autor Marrou aponta, a conversão se dá em agosto de 386, e o diálogo De Magistro é escrito em 

389 (MARROU, 1957, p. 14).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             270 

 

Agostinho tem como objetivo no diálogo a educação de seu filho. Sua 

preocupação com a formação de Adeodato é algo importante no interior da obra. Não à 

toa Agostinho faz referência à De Magistro nas Confissões, descrevendo a capacidade 

de seu filho: 

Juntamos a nós o menino Adeodato, filho carnal de meu pecado. 

Aquele que muito bem o transformou. Com quase quinze anos e 

grande talento estava adiante de muitos homens idosos e doutos (...). 

Existe um livro nosso que se intitula De Magistro, onde ele dialoga 

comigo. Sabeis que todas as opiniões que ali se inserem, são 

atribuídas ao meu interlocutor, eram dele quando contava com 

dezesseis anos. Notei nele coisas ainda mais prodigiosas 

(AGOSTINHO, 2004, p. 199).  

Nesse labor filosófico, epistemológico, pedagógico e dialógico, Agostinho 

coloca em prática toda sua experiência adquirida como professor de gramática em 

Roma, dando para seu filho orientações eficazes para a sua formação e dando-lhe 

também respostas para questões fundamentais, como: “como é possível o 

conhecimento?”. E: “qual a utilidade da linguagem, para que serve e por que a usamos 

do modo como a usamos?”. Por conseguinte, nossas experiências de mundo: cultural, 

histórica e religiosa é mediada através de que?  

 Para se pensar nessas problemáticas, o presente trabalho terá como base uma 

pesquisa textual, bibliográfica, consultando-se as obras: De Magistro – objetivo 

principal de análise em consonância com outras obras de Agostinho: A Doutrina Cristã 

e Confissões, donde encontraremos subsídios para traçar um percurso dialógico que 

envolva filosofia, linguagem e experiência religiosa: experiência da verdade e de 

vinculação com o divino.  

Após o exposto, mesmo que brevemente e de modo introdutório, faz-se 

necessário encaminhar à temática pelas ‘luzes’ revigorantes de Agostinho. E perguntar, 

o que aprendemos com ele, que sem ele, não seria possível? E, como direcionar a sua 

teoria de conhecimento à Filosofia da Religião.  

1. Linguagem e conhecimento  

O colóquio na obra De Magistro abre-se com a questão: “o que compreendes 

desejarmos fazer ao falarmos?” (AGOSTINHO, 2007, p. 73). Questão essa colocada por 

Agostinho a seu filho Adeodato, seu interlocutor neste diálogo. A obra segue o processo 

natural de um diálogo constituído por perguntas e respostas. O filósofo Agostinho 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             271 

 

entende que a linguagem é o fio condutor do conhecimento. Partindo dessa 

compreensão, da linguagem enquanto caminho para o conhecimento, Agostinho 

empenha-se em entender o papel da linguagem no processo de transmissão dos 

significados, das intenções, das designações das coisas e, fundamentalmente, da 

transmissão da verdade.  

Pergunta-se, qual é, porém, o papel da linguagem no processo de 

conhecimento? Ou, qual a noção de linguagem trabalhada por Agostinho que sustente a 

transmissão da verdade? 

No início da obra supracitada, no capítulo primeiro, Adeodato (filho de 

Agostinho) e o pensador Agostinho concordam que quando se fala pretende-se ensinar 

ou recordar. Nesse itinerário, as palavras são colocadas como troca de saberes, 

compartilhamento de entendimento, genuinamente constituinte das relações humanas e 

pertencente ao modo de ensinar e aprender. Agostinho, já de início, coloca a 

problemática: “[...]aquela relação entre mestre e aluno, que consiste no ensinar por parte 

do primeiro e no aprender por parte do segundo, é fundada verdadeiramente na 

realidade das coisas e na possibilidade da natureza humana ou é uma pura e simples 

ilusão?” (AGOSTINHO, 2015, p. 27).  

A linguagem torna-se o caminho necessário e mais eficaz de todo processo 

instrutivo do saber. À luz desses pressupostos, Agostinho analisa as palavras enquanto 

sinais. A análise agostiniana se dá sob dois aspectos: o primeiro diz respeito aos sinais 

que significam outros sinais; o segundo diz respeito aos sinais que indicam coisas que 

não são sinais. Mais precisamente, o primeiro aspecto se refere à função da sintática, ao 

passo que o segundo aspecto, diz respeito às funções semânticas e pragmáticas. O 

aspecto da sintaxe apresenta-se como a parte da gramática que se preocupa com a 

relação entre as palavras. Já o aspecto da semântica forma o sentido. E no percurso do 

diálogo entre Adeodato e Agostinho constata-se, no capítulo segundo, que um sinal não 

pode sê-lo sem significar algo (AGOSTINHO, 2015, p. 51).  

Nas palavras de Agostinho: 

Compreendo que ao falar, pelas próprias palavras significamos, ou 

por outros signos, como ao expressarmos gestos ou letras; as coisas 

significadas nestes dois casos não deixam de ser signos ou coisas 

outras que signos não sejam, como ao proferirmos pedra. Por esse 

motivo essa palavra seria signo enquanto significa algo, mas o que 

por ela (pedra) seria significado não seria signo. Este gênero de 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             272 

 

palavras que significam coisas que não são signos, ao que aqui nos 

propusemos discutir não competem. Sustemos considerar que signos 

se mostram por signos e, destes descobrimos que com seus 

significados ensinamos ou rememoramos (AGOSTINHO, 2007, p. 

91).   

Ao refletirmos sobre a linguagem nos deparamos com os objetivos e a utilidade 

da fala. Em um primeiro momento, pensa-se na linguagem a partir da dimensão humana 

(da fala), para, em um segundo momento, pensar-se na linguagem interior, que ligada ao 

pensamento precede à verbalização, na qual explora os signos linguísticos que servem à 

razão, à base de conhecimento e a própria transmissão da verdade.  

Neste sentido, o especialista em Agostinho, Moacyr Novaes, aponta que: “o 

problema geral da significatio pode ser estudado no De Magistro, mais exatamente, a 

partir de um estudo da tese de que toda palavra é um nome”. E mais adiante Moacyr 

reitera que: “essa tese tem importância filosófica menos em razão de uma teoria da 

linguagem que a sustentaria, mas sobretudo em vista do horizonte de problemas que 

propiciam”. O especialista continua seu raciocínio e diz: “ainda que tenha inegável 

ressonância filosófica, possa ser encarada como indício de uma imagem agostiniana da 

linguagem” (NOVAES, 2007, p. 34).  

Agostinho ao analisar o termo ‘palavra’, ‘nome’ e ‘sinal’ aponta que se 

classificarmos a palavra ‘nome’, por exemplo, entrarão nesse grupo todas as palavras 

que são nomes, tais como ‘cadeira’, ‘rio’ e até mesmo a própria palavra ‘nome’. Indo 

além, ‘nome’, ‘rio’ e ‘cadeira’ participam de uma outra classe, a saber, a classe das 

‘palavras’. Dessa forma, ‘nome’ é sinal de ‘rio’ assim como ‘palavra’ é sinal de ‘nome’. 

Sobre isso, o autor explica que “[...] todos os nomes são palavras, mas nem todas as 

palavras são nomes” (AGOSTINHO, 2007, p. 95).  

Entretanto, surge uma problemática: qual seria então o sinal da palavra 

‘palavra’? Não poderia ser outro, a não ser o próprio ‘sinal’, cuja extensão conceitual é 

superior àquela apresentada pela ‘palavra’ e pelo ‘nome’ ou ‘verbo’. E aqui, faz-se 

necessário enfatizar que “[...]toda palavra é signo, mas nem todo signo é palavra” 

(AGOSTINHO, 2007, p. 96).  

Moacyr Novaes nos auxilia e diz:  

Ao afirmar e argumentar por que “toda palavra é um nome”, 

Agostinho examina a pertinência de uma simples classificação 

gramatical, por quanto os nomes são uma classe, ao lado dos verbos, 

conjunções, advérbios etc. Se toda palavra é um nome, então a 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             273 

 

primeira consequência será tão somente constatar a falência “ao 

menos parcial” da gramática escolar. Agora, tendo em conta que a 

tese é formulada e defendida no ambiente gramatical, será preciso 

ainda indagar qual o valor da gramática para a filosofia. Nossa 

questão, portanto, será considerar de que modo um tema escolar 

sobre as classes gramaticais (partes orationes) adquire dimensões 

especulativas (NOVAES, 2007, p. 34). 

Nesse itinerário, justifica-se a linguagem em seu sentido especulativo, pois 

nunca podemos nos colocar como mestres de nossa linguagem, mas sim como os 

receptores da verdade que ela transmite. Em outras palavras, o sentido da coisa em 

questão transmite-se tal como o é, de modo dinâmico e ascendente, e não impositivo ou 

apenas designativo.  

Moacyr Novaes diz:  

Ensinar ou aprender envolve a comunicação entre duas pessoas; mais 

do que isso, envolve a comunicação de conhecimento. Isto difere de 

uma consideração da linguagem que se restrinja ao vínculo entre três 

planos para um único homem: 1. As coisas, 2. A intelecção das 

coisas. 3. Os nomes dessas intelecções (NOVAES, 2007, p. 72). 

Pode-se afirmar que, conforme escreve na introdução da obra De Magistro, 

Maria Leonor Xavier, resumindo as reflexões de Agostinho e Adeodato, “as palavras 

podem significar reflexivamente ou transitivamente” (XAVIER, 1995, p. 16). Enquanto 

âmbito reflexivo diz respeito ao refletir-se frente a palavra e ao que ela traz em seu 

sentido. O âmbito transitivo relaciona-se ao modo passageiro, dinâmico, ascendente, 

especulativo e o fato de que as palavras vão além da gramática. Ambas as noções 

apontam para a compreensão de que, de um lado a linguagem não é meramente 

representação de um objeto externo sobre o qual o homem exerce controle, e, de outro 

lado, ela não corresponde somente também ao âmbito subjetivo, mas ela dá sentido, ela 

aparece como mediadora entre o sinal e coisa à qual nos referimos.  

A linguagem em Agostinho torna-se o fio condutor necessário no encontro do 

homem com o mundo e da transmissão de verdade e do conhecimento que dela advém. 

Através da linguagem relacionamos, identificamos, distinguimos, organizamos, 

ensinamos e aprendemos, pois, “as palavras servem, fundamentalmente, para aprender 

(NOVAES, 2007, p. 88). Existe uma simbiose entre o homem (e, portanto, a razão, o 

pensamento), uma vez que somente por meio desta que a verdade é transmitida, 

dialogada, compartilhada e dela, da linguagem, emerge o conhecimento das coisas.   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             274 

 

Em suma, na obra De Magistro surgem as questões mais pungentes na filosofia 

agostiniana, a saber, a teoria sobre o conhecimento, a questão da linguagem, sobre a 

aquisição e a transmissão de tal conhecimento ou leia-se da verdade. Problema este cujo 

trabalho se propõe a pesquisar e buscar uma fundamentação da teoria de conhecimento 

e da transmissão da verdade através da linguagem.  

 

2. A questão do Signo como linguagem em Agostinho: condição de possibilidade à 

experiência religiosa  

No que diz respeito à questão dos signos em Agostinho, tem-se que mencionar, 

dentre suas influências mais imediatas, duas grandes influências quanto ao rumo que ele 

dará em sua abordagem, a saber: as ideias de Platão e da escola do Estoicismo. Mesmo 

que com recortes, serão apontadas as principais ideias contidas no diálogo “Crátilo” de 

Platão e as ideias basilares no que se refere a ideia de signo contida na escola do 

Estoicismo. Em um primeiro momento, iremos situar a abordagem, enquanto um 

prelúdio, e, posteriormente, direcionar à abordagem sobre os signos no pensador 

Agostinho – objeto direto da investigação do presente trabalho.  

Em Platão, mais precisamente no diálogo “Crátilo”, os personagens Sócrates, 

Hermógenes e Crátilo trazem questões inerentes à linguagem, que Sócrates tenta 

discernir entre as teses opostas de Crátilo, que pensava ser o nome algo “natural”, e de 

Hermógenes, para o qual os nomes têm uma origem convencional. No começo do 

diálogo, Sócrates argumenta que o ato de “falar” não é uma possibilidade individual de 

cada pessoa, ou seja, cada um diz e nomeia aquilo que quer e, de modo recíproco, 

nomear, assim como qualquer outra ação, deve ser feita não segundo a opinião de todos, 

nem mesmo segundo critérios individuais. Se nomear não é algo que parte da vontade 

individual ou de um convencionalismo, como deve se dar, então, o nomear?  

Sócrates aponta-nos o “meio-termo” entre a argumentação de Crátilo e a de 

Hermógenes: o nome tem uma propriedade estável que é extremamente necessária, uma 

vez que ele é necessário para denominar as coisas e o contrário faria com que uma 

grande desordem acontecesse dentro de uma certa linguagem e de um entendimento. 

Contudo, o mais importante, não é a análise propriamente do nome, que é limitada, uma 

vez que chega um momento em que não se pode mais explicar claramente sua origem e 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             275 

 

derivação, mas sim a análise da coisa a que ele se refere (PLATÃO, 2014, 387.d.1 – 

387.d.5).  

Essa coisa a que se refere nos abre a possibilidade de entendimento sobre algo, 

isto é, a linguagem torna-se condição de possibilidade, não mero convencionalismo e 

nem desejo individual. Mas torna-se um “sentido” sobre algo, um “sinal” que expressa 

um modo de pensar, de representar, de conceber, de explicar, de discursar sobre algo, 

que muitas das vezes está além dele mesmo e, por isso, não se pode limitá-lo.  

Após o exposto, quanto às influências do Estoicismo, temos de trazer de início 

a questão etimológica de signo (tò sēmaínon), de significado (tò sēmainōmenon) e a 

realidade externa (tò tynchánon). Embora exista distinção etimológica nas palavras, é 

importante notar que existe uma correlação entre elas; mais precisamente, existe uma 

relação entre palavras e coisas (Diógenes Laércio - VII, 57). 

Kneale nos auxilia e aponta: 

Os estóicos afirmam que estes três elementos estão conectados: o 

significado, o significante e o objeto. Desses três elementos, o 

significante corresponde à fala, como, por exemplo, “Dion”; o 

significado é o que se mostra por meio dessa palavra e que nós 

compreendemos como subsistente no nosso pensamento, mas que os 

bárbaros não entendem mesmo que tenham ouvido a palavra; o 

objeto, por último, é o que existe de forma física fora de nós, como 

por exemplo, o próprio Dion. Dois desses elementos são corpóreos, a 

saber, a palavra e o objeto, ao passo que um deles é incorpóreo: o 

significado [lektón] que é verdadeiro ou falso (KNEALE, 1980, p. 

133). 

Existe uma correlação indissolúvel entre o signo, significante e significado, entre 

as coisas e o pensamento. Nesse sentido, o conceito de signo que Agostinho irá abordar 

terá uma aproximação dos conceitos que os estóicos usaram nas suas teorias lógicas e 

semânticas, mas, temos que reforçar, tanto na influência platônica quanto na estóica, 

citadas anteriormente, que Agostinho dará sua própria assinatura à abordagem dos 

signos, colocando-se como um pensador singular quanto a temática e dando 

contribuições inovadoras.  

O termo latino signum é usado por Agostinho e muitas das vezes traduzido como 

sinal. O que é, porém, signo ou sinal para Agostinho? Podemos vislumbrar a resposta 

em, pelo menos, duas obras do filósofo: no diálogo De Magistro, composto em 389 d. 

C. e o texto De Doctrina Christiana, considerado por muitos estudiosos como um 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             276 

 

manual de exegese e formação cristã, cujos primeiros três livros foram escritos em 397 

e que Agostinho só veio a terminar em 426 ou 427 d. C.  

Na obra Da doutrina cristã, ao abordar a temática dos signos e, por conseguinte, 

ao se ocupar das questões da linguagem, Agostinho aborda temáticas como o 

conhecimento que temos de Deus, o conhecimento das realidades inteligíveis e o 

conhecimento de nós mesmos, ao propor uma hermenêutica das sagradas escrituras, ele 

também apresenta uma retórica religiosa, um discurso sobre como pregar a religião 

cristã. Em outras palavras, Agostinho aponta para a condição de possibilidade da 

linguagem revelar as Sagradas Escrituras.  

Em De Magistro, Agostinho define o que entende por signum do seguinte modo: 

“em geral chamamos sinais (signa) a tudo o que significa algo, e entre estes 

encontramos também as palavras” e afirma também que toda “palavra é sinal, mas nem 

todo sinal é palavra (AGOSTINHO, 2007, p.96). Já na De Doctrina Christiana ele dá, 

em primeiro lugar, a seguinte definição: “denomino sinal (signum) a tudo o que se 

emprega para significar alguma coisa além de si mesmo” (AGOSTINHO, 2021, p. 42). 

Mais adiante, no livro II, é mencionado que:  

O sinal é, portanto, toda coisa que, além da impressão que produz em 

nossos sentidos (praeter speciem quam ingerit sensibus) faz com que 

venha ao pensamento outra ideia distinta (aliud aliquid ex se faciens 

in cogitationem venire). Assim, por exemplo, quando vemos uma 

pegada, pensamos que foi feita por um animal. Ao ver fumaça, 

percebemos que embaixo deve haver fogo (AGOSTINHO, 2021, p. 

42). 

 

A obra Da doutrina cristã pode ser considerada uma das primeiras obras de 

retórica cristã em língua latina, e aponta para exegese bíblica. Na obra em questão, 

Agostinho vai nos apontar caminhos compreensivos para significação de signo (sinal).  

Agostinho diz no livro I:  

Toda doutrina reduz-se ao ensino das coisas e ao dos sinais. Mas as 

coisas são conhecidas por meio dos sinais. Portanto, acabo de 

denominar coisas a tudo o que não está empregado para significar 

algum outro objeto como, por exemplo, uma vara, uma pedra, um 

animal ou outro objeto análogo. Não me refiro, contudo, àquela vara 

da qual lemos que Moisés atirou às águas amargas para diluir sua 

amargura (Ex 15,25). Nem à pedra que Jacó pôs debaixo da cabeça, 

como almofada (Gn 28,11). Nem àquele cordeiro que Abraão imolou 

no lugar de seu filho (Gn 22,13). Esses objetos, de fato, são coisas, 

mas nas circunstâncias mencionadas tornaram-se ao mesmo tempo 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             277 

 

sinais de outras coisas [..] ninguém emprega as palavras a não ser para 

significar alguma coisa com elas. Daí se deduz que denomino sinais a 

tudo o que se emprega para significar alguma coisa além de si mesmo 

(AGOSTINHO, 2021, p. 42).  

Agostinho traça uma contraposição entre as coisas e os signos. Esta 

contraposição não está em sua composição material, mas no significado que têm para 

nós. À guisa de exemplo: encontramos um cordeiro e ele nada mostra para nossa mente, 

além de sua presença, em contrapartida o cordeiro de Abraão significava, para ele, seu 

filho que iria ser imolado como prova de obediência a Deus. Ou seja, a designação do 

referido cordeiro apontava para outra coisa além de si mesma. 

No livro II, da obra Da Doutrina Cristã, Agostinho aponta: 

O sinal é, portanto, toda coisa que, além da impressão que produz em 

nossos sentidos, faz com que nos venha ao pensamento outra ideia 

distinta. Assim, por exemplo, quando vemos uma pegada, pensamos 

que foi impressa por animal. Ao ver fumaça, pensamos que embaixo 

deve haver fogo. Ao ouvir a voz de um ser animado, damo-nos conta 

do estado de seu ânimo. Quando soa a corneta, os soldados sabem se 

devem avançar, retirar-se ou fazer alguma outra manobra exigida 

pelo combate (AGOSTINHO, 2021, p. 85).  

Seguindo o raciocínio de Agostinho, as coisas são simplesmente coisas até o 

momento em que recebem uma atribuição de significado ou de representação. Quando 

elas recebem um nexo de significações, as coisas passam a ser signos, ou melhor, 

passam a ser coisas-signos. O argumento, então, aponta para compreensão de que, para 

entendermos o significado de um signo deve-se estar aberto para condição de 

possibilidade de abertura à coisa que esse signo indica. Segundo Agostinho: “a 

ignorância da natureza das coisas dificulta a interpretação das expressões figuradas, 

quanto estas se referem aos animais, pedras, plantas ou outros seres citados 

frequentemente nas Escrituras e servindo como objeto de comparações” (AGOSTINHO, 

2021, p. 111). 

A tese central de Agostinho quanto ao significado de sua abordagem de signos, 

na De Doctrina Christiana, é que as verdades a serem descobertas nas Escrituras foram 

transmitidas nas Sagradas Escrituras por meio da linguagem verbal (verba - signo 

verbal), às vezes usando expressões que devem ser consideradas literalmente e em 

outros casos por expressões que têm um sentido figurado. O que se traduz em uma 

forma de interpretação que ora pende para a letra do texto sagrado, ora para seu espírito 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             278 

 

(GINZBURG, 2010, p. 58). 

Nas palavras de Agostinho: 

com efeito, os signos são próprios ou figurados. São chamados 

próprios quando empregados para designar os objetos para os quais 

foram convencionados. Por exemplo, dizemos: boi, e relacionamos 

com o animal que todos os homens de língua latina denominam por 

esse nome. Os signos são figurados ou metafóricos, quando as      

mesmas coisas, que denominamos com seu termo próprio, são 

também tomadas para significar algo diferente. Por exemplo, dizemos: 

boi e por essa palavra entenderemos o animal que se costuma chama 

por esse nome e, além disso, entenderemos que se alude ao pregador 

do evangelho, conforme o deu a entender a Escritura na interpretação 

do Apóstolo, que disse: “Não amordaçarás o boi que tritura o grão” 

(1Cor 9,9) (AGOSTINHO, 2021, p. 99).  

Percebe-se intrinsecamente a relação entre linguagem e experiência religiosa. 

No sentido semântico da linguagem, ela se abre à ontologia, tem seu significado por 

ser contextual e, por isso, ela traz em si significações culturais, sociais, históricas e de 

valores, onde essa estrutura pré-compreensiva se perfaz pela própria linguagem. Em 

outros termos, a linguagem se faz presente na pré-experiência, pois ela é o símbolo, é 

imagem, é ideologia e são visões prévias do intérprete, bem como à mediação de 

relação entre o intérprete e o sagrado, assim como a condição de possibilidade 

discursiva/ narrativa daquela experiência.  De modo mais preciso, existe uma relação 

visceral entre a estrutura da pré-compreensão, isto é, situacional, dotada de 

significação com a estrutura da compreensão Pois dizer que “uma pessoa experimenta 

x” é também reconhecer que tal experiência depende em parte do que é x, na medida 

em que o que “x é”, é em si mesmo, ou pelo menos em parte, determinado por uma 

consciência contextual.  

A linguagem é o vir à luz das coisas e nela se realiza a compreensão Conforme 

já apontara Santo Agostinho, que contra os seus antigos companheiros maniqueístas, 

no Comentário literal ao Gênesis e Sobre o Gênesis, cita: “Dixitque Deus ‘fiat lux’ et 

facta est lux”/ “disse Deus: haja luz, e luz foi feita” (Gênesis 1:3). Nesta ocasião, o 

pensador Agostinho ao traduzir a palavra grega λόγος (lógos), proveniente do 

evangelho de João: “no princípio era o Lógos, e o Lógos estava com Deus, e o Lógos 

era Deus” (João 1:1), opta pelo termo “Palavra” ou “Verbo”, conforme a tradução 

latina e assim consegue fazer uma aproximação dos textos do Antigo e do Novo 

Testamento. Haja vista que o vocábulo lógos encontra-se intimamente ligado ao termo 

https://www.bibliaonline.com.br/nvi/gn/1/3+
https://www.bibliaonline.com.br/acf/jo/1/1+


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             279 

 

ἀρχῇ (arqué), palavra grega usada para designar a gênese. Lógos, habitualmente 

traduzido como razão, é percebido por Agostinho também à designação de Palavra de 

Deus, o criador não apenas do mundo, mas também da Palavra, pois “haja luz" é a 

primeira Palavra de Deus referida na Bíblia. De modo sintético, a partir de Agostinho, 

pode-se inferir que no princípio era linguagem; e depois de dois mil anos a linguagem 

continua a ser pensada como o princípio e como condição de possibilidade desse “vir à 

luz”, da interpretação, da compreensão e do entendimento humano de mundo. 

O filósofo Agostinho, ao se colocar como um dos primeiros autores, se não o 

primeiro, que pensou a linguagem como um sistema de signos, construído pelos seres 

humanos, com a finalidade de transmitir seus pensamentos e proporcionar uma 

possibilidade de exegese da Sagrada Escritura, abre caminhos para o estudo da 

linguagem, da semiótica: a relação entre signo      e designado. E, mais do que isso, da 

relação entre ser humano e o sagrado pelo fio condutor da linguagem. Onde o ser 

humano experimenta a verdade, proveniente da vinculação com o divino, que se 

apresenta em sua excepcionalidade própria.  

Podemos inferir que as palavras escritas são sinais das palavras faladas e 

palavras faladas, por sua vez, são sinais de pensamento do orador. Se tudo ocorrer bem, 

as palavras ditas irão transmitir perfeitamente o pensamento. Existe, portanto, na 

abordagem sobre os signos de Agostinho, a dimensão epistemológica, pois ele lida com 

um sentido literal, com história da criação enquanto história da criação e não somente 

como salvação individual, sobre a possibilidade e condição do conhecimento e do 

sujeito conhecedor. Leva-se, portanto, em consideração toda fundamentação do 

conhecimento, a raiz etimológica, seja do latim, de ir à raiz do termo, para depois pensar 

na relação constituinte-prática. E tem-se também, fundamentalmente, a dimensão 

ontológica, pois ao partir do exame da natureza das coisas é apontado os nexos de 

significação das coisas, isto é, de seus significados, o que também nos aponta para a 

dimensão prática de quem analisa e interpreta a coisa em questão, conferindo-lhe, 

assim, sentido em sua existência.  

 

 

 

Considerações finais 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             280 

 

Diante do percurso que trilhamos e pelos objetivos que foram previamente 

traçados: de abordar a linguagem como fio condutor do conhecimento, da experiência 

humana de mundo e da experiência religiosa das Sagradas Escrituras, percebe-se que o 

conteúdo, a fundamentação e teoria de conhecimento do pensador Agostinho respalda-

se na linguagem e em sua condição de possibilidade epistemológica e ontológica. No 

caminho relacional-dialógico, percebido entre Agostinho e o seu filho Adeodato, na 

obra designada De Magistro, constata-se o desvelar da experiência de verdade, que não 

se limita à noção de certeza, mas sim da experiência de conhecimento que é dinâmico e 

ascendente.  

Neste percurso, constata-se a noção de que não podemos falar sobre uma 

determinada coisa sem sinal, se, no momento em que a fazemos, somos interrogados. 

Este interrogar é aquilo de mais característico da filosofia, é o que abre a condição de 

possibilidade para o conhecimento. O que nos aponta que as palavras, enquanto signos, 

significam alguma coisa, palavras são sempre sinais (signos) e, igualmente, um sinal 

não pode ser sinal sem significar algo. E por isso, em nosso trabalho, foi abordada a 

relação entre as palavras e os sinais, bem como dos sinais e da realidade e, 

fundamentalmente, da transmissão da verdade e o papel da linguagem neste processo. 

Percebe-se, de modo fundamental, que o fato de sermos seres de linguagem aponta-nos 

o aspecto relacional de nosso ser.  

Outrossim, percebe-se que temos as experiências religiosas em seus sentidos 

próprios e em seus nexos de significações: contextos culturais, sociais e em tradições 

religiosas que são vivenciadas, interpretadas e compreendidas pela mediação da 

linguagem. Em outros termos, de um lado existe o intérprete diante de sua religião e em 

paralelo existe à sua tradição e historicidade, isto é, o ‘pano de fundo histórico’ no qual 

o intérprete está inserido. O que liga, isto é, intermedia essas duas partes: intérprete e 

tradição é a linguagem, que é desde o princípio possibilidade de entendimento, 

interpretação, compreensão e, por isso, desde o início, ela é também ocupação de 

investigação de grandes filósofos, cientistas da religião e de notórios pensadores e, 

ainda, contribui para lançar lumes à área da Filosofia da Religião.  

Em suma, a linguagem em Agostinho configura-se o modo fundamental de 

relacionar o ser humano com o mundo, tanto do ponto de vista cognitivo, quanto 

prático, pois através da linguagem o ser humano relaciona-se com as coisas que estão às 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             281 

 

suas margens e com o mundo. A linguagem no processo de conhecimento é a instância 

mediadora entre o sinal e coisa à qual nos referimos. E, por isso, existe uma relação 

visceral e indissolúvel entre ser humano, pensamento, experiência religiosa e 

linguagem, uma vez que, somente por meio desta, nós temos experiências de mundo. De 

modo mais preciso e conclusivo, a linguagem é o caminho necessário no encontro entre 

o ser humano com o mundo e, por conseguinte, com o divino.   

 

Referências Bibliográficas  

 

AGOSTINHO. Comentário Literal ao Gênesis. In: Comentário ao Gênesis. Trad. de 

Agustinho Belmonte. São Paulo: Paulus, 2005. 

 

________. Confessiones - Confissões, edição bilíngue latim-português com tradução de 

Arnaldo do Espírito Santo, João Beato e Maria Cristina C.M.S. Pimentel, 2ª edição, 

Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 2004. 

 

________. A Doutrina Cristã. Tradução de Ir. Nair de Assis de Oliveira. São Paulo: 

Paulus, 2021.  

 

________. De magistro, edição bilíngue latim-francês com tradução, estudo e 

comentário de Emmanuel BERMON, sob o título La signification et l’enseignement, 

Paris: Vrin, 2007. 

 

________. De magistro, edição bilíngue latim-português com tradução, estudo e 

comentário de Antonio A. Minghetti, Porto Alegre: Editora Fi, 2015.  

 

________. De Magistro. Tradução de Angelo Ricci. São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

 

________. El Maestro. Tradução e direção de Victorino Capánaga. Madri: BAC, 1961.  

 

________. O Mestre. Introdução e comentários de Maria Leonor Xavier. Tradução de 

António Soares Pinto. Porto: Porto Editora, 1995. 

 

________. On the Trinity, edição com ensaio introdutório de Gareth MATTHEWS, 

Cambridge University Press, 2002. 

 

ALFARIC, Prosper. L’évolution intelectuelle de Saint Augustin, Paris: E. Nourry 

Editeur, 1918. 

 

AYOUB, C. Iluminação trinitária em Santo Agostinho. São Paulo: Paulus, 2011. 

BÍBLIA SAGRADA. Edição de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

GILSON, E. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. Trad. Cristiane Negreiros 

Abbud Ayoub. 2.ed. São Paulo: Paulus, 2010. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 268-282, jan.-jun./2023                                             282 

 

 

GIRAUD, Vincent. Augustin, les signes et la manifestation, Paris: Presses 

Universitaires de France, 2013. 

 

GONZÁLEZ, Alfonso Rincón. Signo y lenguaje en San Agustín, Bogotá: Centro 

Editorial/UNC, 1992. 

 

MARROU, Henry. Santo Agostinho e o agostinismo. Tradução de Ruy Flores Lopes. 

Rio de Janeiro: AGIR, 1957. 

 

NOVAES Filho, Moacyr Ayres. A Razão em exercício – Estudos sobre a filosofia de 

Agostinho, São Paulo: Discurso Editorial, 2007.  

 

NOVAES Filho, Moacyr Ayres.  Linguagem e Verdade nas Confissões. In: 

PALACIOS, Pelayo M. (org.) Tempo e Razão – 1.600 anos das Confissões de 

Agostinho, São Paulo: Loyola, 2002.  

 

NOVAES Filho, Moacyr Ayres.  Interioridade e inspeção do espírito na filosofia 

agostiniana. In: Analytica, Revista de Filosofia da Universidade Federal do Rio de 

Janeiro (Seminário Filosofia da Linguagem), Volume 7 – Nº 1 [2003].  

 

PETERSON, M. Allen. Introdução à Filosofia Medieval. Fortaleza: Ed. UFC, 1981. 

 

PLATÃO. Crátilo. Tradução de C. A. Nunes. 2 ed. Belém: Editora UFPa, 1988. 

 

POSSIDIUS, Vita Augustini. Trad. Monjas Beneditinas. SP: Paulus, 1997. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             283 

 

“Do que dorme com mulher casada por sua vontade:” Matrimônio 

cristão e o controle dos corpos nas Ordenações Afonsinas (1448) 

 

“The man who sleeps with a woman married by his will:” Christian 

marriage and the control of bodies in the Alfonsine Ordinances 

 

Ismael da Silva Nunes1 

Resumo: O presente trabalho tem como objetivo analisar uma documentação jurídica 

de Portugal, as Ordenações Afonsinas (1448), pensando, especificamente na questão 

matrimonial e na tentativa de controle dos corpos femininos dentro deste espaço 

normativo. Faremos essa análise amparados tanto na bibliografia pertinente a temática 

do poder em Portugal, como dos estudos de gênero no medievo. Levando em 

consideração a amplitude da documentação, focamos em analisar apenas os aspectos 

ligados ao adultério. Além disso, abordaremos o impacto que o discurso religioso teve 

sobre as construções jurídicas e como este, por sua vez, afetou a dinâmica das relações 

sociais, ajudando na legitimação do poder do marido sobre a esposa. Nossas pesquisas 

nos permitiram visualizar um tipo de sociedade que, muito embora punitiva e vigilante 

as condutas sexuais, não era capaz, totalmente, de impedir atos disruptivos.  

 

Palavras-chave: Ordenações Afonsinas, Matrimônio Cristão, Discurso Religioso. 

 

Abstract: The present work aims to analyze a legal documentation from Portugal, the 

Ordenações Afonsinas (1448), thinking specifically about the matrimonial issue and the 

attempt to control female bodies within this normative space. We will carry out this 

analysis based both on the bibliography relevant to the theme of power in Portugal, and 

on gender studies in the medieval period. Taking into account the breadth of 

documentation, we focused on analyzing only the aspects related to adultery. In 

addition, we will address the impact that religious discourse had on legal constructions 

and how this, in turn, affected the dynamics of social relations, helping to legitimize the 

husband's power over his wife. Our research allowed us to visualize a type of society 

that, although punitive and vigilant about sexual conduct, was not fully capable of 

preventing disruptive acts. 

 

Keywords: Alfonsine Ordinances, Christian Marriage, Religious Discourse 

                                                 
1 Mestrando em História pela Universidade Federal de Juiz de Fora, com bolsa financiada pela CAPES. 

Licenciado em História pela Universidade Federal de Juiz de Fora. Pesquisador na área de Idade Média 

Portuguesa, com interesse voltado para temas ligados a sexualidade e gênero.  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0153259793296546. E-mail: ismael.nunes@estudante.ufjf.br 

 

http://lattes.cnpq.br/0153259793296546


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             284 

 

Introdução 

 O objetivo deste trabalho passa por analisar o discurso jurídico existente em 

Portugal, no final do século XV, que tinha por proposito proteger a instituição 

matrimonial dos atos considerados desviantes aos seus princípios e características. Para 

isso nos debruçaremos sobre uma fonte histórica que consideramos de grande relevância 

na compreensão do ordenamento jurídico de Portugal no tardo medievo,2 as Ordenações 

Afonsinas.  

 Faremos essa análise com base na historiografia pertinente a temática, na esteira 

de autores importantes para o estudo da justiça em Portugal no século XV, como Luiz 

Miguel Duarte, Isabel Queiroz, Denise Nascimento dentre outros. Mas também nos 

valeremos das contribuições surgidas no campo dos estudos de gênero, sobretudo no 

que diz respeito a normatividade, e seu oposto não normativo. Nesse aspecto, trabalhos 

como de Helena Trigatti, Edlene Silva, Sooraya Medeiros nos ajuda a perceber a 

presença da não normatividade dentro dessa sociedade portuguesa medieval, revelando 

o quanto que, muito embora o discurso normativo, que vamos aqui abordar, fosse 

rigoroso em termos de definição de comportamentos aceitáveis, ele não era capaz de 

excluir totalmente a diversidade sexual.  

Segundo Scott, “O objetivo da nova pesquisa histórica é explodir a noção de 

fixidade, descobrir a natureza do debate ou da repressão que leva a aparência de uma 

permanência eterna na representação binária dos gêneros (1995, p. 87).” O que Scott 

aponta é a necessidade de desnaturalizar os papeis de gênero, mostrando que não existe 

uma forma natural de ser homem ou mulher, que não existe um papel “tradicional” da 

mulher, ou do homem, mas que tudo isso, que muitas vezes é concebido como natural, 

faz parte de um processo discursivo, na maioria das vezes, repressivo. Em outras 

palavras, conforme Butler “uma sedimentação de normas de gênero produz o fenômeno 

peculiar de um sexo natural, ou de uma verdadeira mulher (2018, p. 78).” 

 Aqui entra a importância de se pensar os discursos normativos e como eles 

atuam sobre os indivíduos que estão sob sua influência. O principal papel desses 

discursos é, justamente, naturalizar, por meio da repetição, o tipo de comportamento 

                                                 
2 Tardo Medievo se refere ao final do período medieval, no caso português relativo ao século XV, onde 

começamos a notar características importantes de uma mudança mental, política e econômica, mas muitos 

elementos próprios do medievo se mantem fortemente presentes. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             285 

 

esperado dos sujeitos. Nisso, a noção de “conceitos normativos” pensado por Scott 

(1995), pode nos ser útil para essa proposta de estudo. Para Scott esses conceitos 

“colocam em evidência interpretações do sentido dos símbolos que tentam limitar e 

conter as suas possibilidades metafóricas (1995, p. 86)” e estão fortemente presentes em 

doutrinas religiosas, educativas, científicas, políticas ou jurídicas.3  

 Aqui chegamos no ponto de se pensar as Ordenações Afonsinas e seu importante 

papel enquanto eco de uma conceituação normativa jurídica, que encontra raiz na 

própria tradição portuguesa4. Tratava-se de uma documentação que tinha por objetivo, 

na época de sua vigência, incorporar em seu bojo a tradição e os costumes portugueses 

nos mais variados aspectos, dentre eles, as normas de comportamento matrimoniais.  

 Precisamente, as Ordenações Afonsinas são um conjunto, ou coletânea de leis 

que tinham como proposito orientar a justiça dentro do reino português. Essas leis são 

produzidas a partir de pedidos emitidos pela própria fidalguia que se incomodava com a 

dispersão jurídica (Ordenações Afonsinas, Livro I, Introdução). Essa dispersão se dava 

pelo fato de não existir uma lei unificada no reino, havia inúmeras fontes jurídicas e 

costumes a serem consultados e utilizados na solução de contendas entre os súditos, o 

que tornava a resolução de conflitos difícil, demorada e onerosa. Neste sentido, As 

Ordenações Afonsinas, ao mesmo tempo que tinha o propósito de consolidar o direito 

existente, buscava, também, diminuir as dificuldades presentes na dispersão promovida 

pela grande variedade de fontes jurídicas precedentes (TRIGATTI, 2019; 

CONCEIÇÃO, 2021).   

As primeiras destas compilações foram concluídas no ano de 1446, no reinado 

de Dom Afonso V, daí o nome Ordenações Afonsinas. Embora concluídas com Dom 

                                                 
3 Nessa perspectiva pontuava também Pierre Bourdieu acerca do importante papel de instituições como 

família, igreja e escola no processo de eternização das relações entre os sexos, para ele “aquilo que, na 

história, aparece como eterno não é mais que o produto de um trabalho de eternização que compete a 

instituições interligadas tais como a família, a igreja, a escola [...] é reinserir na história e, portanto, 

devolver à ação histórica, a relação entre os sexos que a visão naturalista e essencialista dela arranca (e 

não, com o quiseram me fazer dizer, tentar parar a história e retirar às mulheres seu papel de agentes 

históricos) (BOURDIEU, 2012, p. 1).” 
4 Conforme aponta Coelho “La comunidad política de los cristianos entiende que la ley promulgada por 

los reyes que la gobiernan debe ser fruto de su historia sobre la Tierra (costumbre/tradición), orientada 

por los preceptos divinos (2019, p. 4).” Além disso, nessa dimensão da tradição a religiosidade ocupa 

lugar central, Duarte defende que a autoridade do monarca e seu poder de elaborar normas gerais estava 

fortemente ligada a ideia de origem divina de seus poderes (1993). Grossi segue na mesma perspectiva e 

defende que o monarca era considerado o legítimo intérprete dos costumes, sendo essa legitimidade 

ancorada na tradição histórica e religiosa (GROSSI, 2017) 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             286 

 

Afonso V, este conjunto foi encomendado por dom João I em respostas aos anseios dos 

fidalgos da corte5 e sua produção seguiu, também, todo o reinado de Dom Duarte e o 

período regencial de Dom Pedro. 

 Nesse conjunto de leis, a vida privada se mostrava diluída na pública. Estas 

fronteiras que hoje nos parecem tão claramente definidas, nem sempre foram assim 

(PERROT, 2017). Em Portugal dos finais da Idade Média, o espaço familiar era um 

lugar de participação de diversas figuras de fora das paredes da casa. O matrimônio, 

como instrumento normatizador da sociedade e mantenedor dos preceitos cristão era 

compreendido de maneira bem mais alargada; neste sentido, amigos, vizinhos e 

dependentes eram estimulados a vigilância e observância das condutas de seus 

achegados (NASCIMENTO, 2009). As relações, muito próximas, levavam ao 

surgimento de denúncias de práticas que eram consideradas ilícitas e fora das normas. 

Recorrentemente, nos pedidos de perdão real encontramos a expressão “Pessoas que 

bem não me querem denunciaram...”6 revelando o quanto que as denúncias e a prática 

de vigilância era algo comum. A própria justiça colaborava para esse estado de coisa.  

 De fato, a noção de família possuía um papel eminentemente importante no 

medievo, o que levou, por exemplo, Regine Pernoud a afirmar que “para compreender 

bem a sociedade medieval, é necessário estudar a sua organização familiar” (1997, p. 

14). Tratava-se de uma “sociedade de famílias” (PERNOUD, 1997, p 14.), onde, 

somente com dificuldades, conseguimos enxergar o indivíduo apartado da parentela. É 

desta rede familiar que se retirava a proteção necessária em momentos de dificuldade. 

Principalmente entre os mais pobres, era importante a rede de apoio para sobreviver em 

um tempo em que estar sozinho poderia não ser uma das melhores opções. Lidar com a 

fome, com as dificuldades ligadas a saúde, a manutenção das terras, passava pela 

necessidade do suporte de uma rede familiar. Com relação as mulheres, Queiroz afirma 

que “se estivessem sozinhas, a situação podia mesmo piorar pois, para além de pobres, 

                                                 
5 Na introdução das Ordenações Afonsinas podemos ler que “foi requerido algumas vezes em Cortes 

pelos Fidalgos e Povoos dos ditos Regnos, que por boo regimento delles mandasse proveer as Leyx, e 

Hordenaçõoes feitas pelos Reyx, que ante elle forom” Ordenações Afonsinas, Livro I, Introdução 
6 Normalmente esta expressão aparece conforme o seguinte exemplo: “Dom Joham e et caetera Saúde 

Sabede que Fotaima moura forra morador em a nossa cidade de Lixbooa nos emviou dizer que allguaas 

pessoas que lhe bem nom queriam deffamaram delia aas nossas justiças dizendo que ella dormira 

carnallmemte e ouvera afeiçom com huum Joham” A.N.T.T., Chancelaria de D. João H, Livro 2, Fólio 

50, grifos meus. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             287 

 

ver-se-iam desamparadas e impotentes para solucionar a inferioridade a que estavam 

condenadas” (QUEIROZ, 1999, p. 66).  

 É daí que percebemos a importância dada pelas Ordenações Afonsinas a 

questões ligadas a vida matrimonial, que se constituía como o cerne do conceito de 

família. Na grande maioria das vezes percebemos este conjunto legal agindo de modo a 

proteger e salvaguardar a honra do marido. Como lembra Mattoso, a honra ocupava um 

lugar importante na lógica das relações de poder em Portugal e era entendida como 

“honestidade nos costumes” (1982, p. 14). 

 Por mais que muitas vezes a questão da honra e a própria importância dada a 

família seja mais marcada nas famílias nobres, onde a linhagem ocupava um lugar de 

grande valor, Mattoso lembra que, mesmo entre os não nobres, a honra se manifestava 

seja na “Mulher que é honrada quando é casta ou fiel ao seu marido e o do homem 

quando cumpre as regras da justiça e executa a palavra dada” (MATTOSO, 1982, p. 14). 

Neste sentido, se mostrava de grande importância que, dentro desta concepção de 

relações matrimoniais, as mulheres fossem constantemente vigiadas, posto que a 

desonra do marido implicava na desonra da família como um todo (MATTOSO, 1982). 

A mulher que desonrasse seu marido estaria, por conseguinte, desonrando a toda a 

família.  

 O matrimônio cristão ocupava, então, um lugar importante na função de 

controlador dos corpos, principalmente femininos, em suas práticas e experiências 

sexuais. Desde o período da Reforma Gregoriana (Séculos XI e XII) a Igreja buscava a 

afirmação do estado de vida matrimonial como o único lícito para aqueles que não 

viveriam o estado de vida virginal ou celibatário. Conforme lembra Brundage 

Reform canonists regarded all nonmarital sex as criminal and subject 

to punishment. Church law in the early twelfth century became 

increasingly interested in penalizing nonmarital sex, although the 

effectiveness of its intervetion was limited by its rudimentary 

enforcement system.7 (1987). 

No caso de Portugal a relação entre o poder temporal e o poder espiritual da 

Igreja era evidente, sendo que o argumento religioso, sobretudo em assuntos de 

                                                 
7 Tradução: Os canonistas da reforma consideravam todo sexo fora do casamento como criminoso e 

sujeito a punição. A lei da Igreja no início do século XII tornou-se cada vez mais interessada em penalizar 

o sexo fora do casamento, embora a eficácia de sua intervenção fosse limitada por sua aplicação 

rudimentar. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             288 

 

moralidade, legitimava a ação do poder real em termos de aplicação da justiça 

(NASCIMENTO, 2021). Era dever do monarca o “zelo [pela] justiça, confirando 

principalmente o Serviço de Deos, e dès i bem seus Regnos”, ainda cabia ao rei guardar 

a justiça e “manteer em especial à cerca dos peccados, e maldades tangentes ao Senhor 

Deus8”(Ordenações Afonsinas, Livro V, Título XVII). Tratava-se de uma concepção de 

justiça que conferia ao pecado uma carga quase que similar ao crime. Crime e pecado 

eram, deste modo, muitas vezes, entendidos como sinônimos.  

 Para uma melhor compreensão do que seriam os crimes/pecados que feriam a 

estrutura matrimonial em suas características fundamentais é indispensável que 

expliquemos no que consiste o matrimônio. Obviamente não vamos nos aprofundar em 

inúmeros detalhes históricos, uma vez que não caberia nesta proposta9. Apontaremos 

características que nos parecem compor as bases conceituais do matrimônio. Tratava-se 

de uma instituição10, que encerrava um conjunto de características constantemente 

defendidas e normatizadas por meio de discursos de autoridade e legitimidade auto 

evidente11. Essas características são a exogamia, a heterossexualidade12, a monogamia e 

a indissolubilidade. Não queremos propor que estas características se reproduziram de 

maneira idêntica em todos os momentos e em todos os locais, nem muito menos que 

foram plenamente respeitadas pelos sujeitos históricos13, mas apenas que compõe um 

                                                 
8 Sempre que surgir citações referentes as Ordenações Afonsinas ofereceremos uma tradução simples, de 

modo a facilitar a compreensão do leitor. Tradução: “Zelo pela justiça, confiando principalmente o 

serviço de Deus e do bem de seu reino.” [...] “Manter em especial acerca dos pecados e maldades 

tangentes ao senhor Deus.”  
9 Para saber mais cf. SILVA, Caroline Gual. “Até que a morte os separe: Casamento reformado no 

século XI-XII. 2008. Dissertação (Mestrado em História). Faculdade de Filosofia, Universidade Estadual 

de São Paulo, São Paulo, 2008.; FERNANDES, Maria de Lurdes Correia. Espelhos, Cartas e Guias 

Casamento e Espiritualidade na Península Ibérica1450-1700. Porto: Oficina Gráfica da F.L.U.P. 

1995.; BRUNDAGE, James A. Law, sex, and Christian society in medieval Europe. Chicago: The 

University of Chicago, 1987. 
10 Entendendo instituição a partir de Durkheim, como sendo um conjunto de normas cujo objetivo final é 

regular a ação social. 
11 É o caso das exegeses feitas pelos Padres da Igreja a partir da mitologia cristã para fundamentar 

posições como corretas e condenar outras como incorretas. Conforme Eliade o mito é tomado como um 

“modelo exemplar de todas as atividades humanas significativas.” (1972, p. 6) e assim se dá no caso do 

Genesis cristão. 
12 Embora seja um conceito contemporâneo, heterossexualidade expressa a ideia de uma união entre um 

homem e uma mulher cisgênero, tal qual era a ideia de matrimônio cristão medieval.  
13 Os estudos da criminalidade em Portugal no século XV, como os de QUEIROZ, Theudas e 

Mantheudas: A criminalidade feminina no reinado de D. João II através das cartas de perdão (1481-

1485), 1999, Dissertação (Mestrado em História) Faculdade de Letras, Universidade do Porto, Porto, 

1999; e os de SILVA, Edlene “Quem chegar por último é mulher do padre”: as Cartas de Perdão de 

concubinas de padres na Baixa Idade Média portuguesa. Cadernos Pagu (37), julho-dezembro de 2011. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             289 

 

conjunto defendido, de maneira mais contínua, durante os séculos de formatação e 

organização do matrimônio. 

 Todas estas características já eram apresentadas, de algum modo, na escrita dos 

autores cristãos do período compreendido na história da filosofia como patrística14. 

Dentre inúmeros padres, Santo Agostinho, sem dúvida, foi o mais proeminente e 

importante nos assuntos de moralidade sexual, sendo, inclusive, constantemente citado 

na escrita dos autores canonistas dos séculos XI e XII (SILVA, 2008). Santo Agostinho 

concebia o matrimonio como um estado de vida que, embora inferior ao virginal 

consagrado, possuía lugar de valor e importância15. Para ele, dentro do matrimônio, o 

sexo em ordem da geração da vida era um bem, fora deste espaço era um pecado 

mortal16. Esse modelo de compreensão parece ter sido defendido por longos tempos, 

inclusive entre os autores canonistas, que também buscavam afirmar o espaço 

matrimonial como o único permitido para as práticas sexuais (BRUNDAGE, 1987). 

 Embora nem sempre o discurso condenatório do sexo fora do matrimônio tenha 

culminado na obediência, ele estabeleceu um espaço normativo dentro das sociedades as 

quais a moral cristã possuiu grande relevância e impacto. Portugal, de maneira bastante 

especial, era uma monarquia marcadamente cristã, e o principal objetivo do rei era 

                                                                                                                                               
Disponível em https://www.scielo.br/j/cpa/a/9jgtTRNzVKswGGNyD549tcb/abstract/?lang=pt Acesso 

em: 02 ago. 2021. Podem nos ajudar a pensar os inúmeros casos de desobediência aos padrões defendidos 

pelo matrimônio cristão.   
14 É comumente chamado de patrística o estudo da doutrina, as origens, suas dependências e empréstimos 

do meio cultural, filosófico e pela evolução do pensamento teológico dos pais da Igreja. Se refere também 

a um conjunto de autores, padres, que foram responsáveis pelas primeiras reflexões filosóficas em torno 

do cristianismo.   
15 Podemos conferir em AGOSTINHO, Santo. A santa virgindade. São Paulo: Paulus, 2007 a afirmação 

de que “todos os que fazem profissão de continência perpétua e de santa virgindade a preferirem seu 

próprio bem ao do matrimônio, sem contudo julgar o casamento um mal. Que se prendam às palavras do 

Apóstolo que diz, não com engano, mas com toda verdade: “Procede bem aquele que casa a sua (filha) 

virgem; e aquele que não a casa procede melhor ainda (2007, p. 74)”.  

Nos primórdios do cristianismo era possível observar um processo crescente de valorização da virgindade 

e, muitas vezes, desvalorização do estado de vida matrimonial. Foucault lembra que no pensamento de 

São Clemente de Alexandria “O objetivo (skopos) da relação sexual estaria, portanto, na existência da 

progenitura; o fim (telos), na relação positiva com tal progenitura, na realização que ela constitui.” (2020, 

p. 25) Ou seja, o matrimônio tinha um claro papel progenitor e, por esse motivo, “o celibato [seria] um 

ato ímpio, na medida em que suprime essa “geração (FOUCAULT, 2020, p. 43)”. O que não é um 

pensamento totalmente fechado em São Clemente, mas nos revela as dimensões, ainda reduzidas, da 

importância conferida ao celibato. Contudo, aponta Heinemann, “Durante esses dois séculos, o elo 

matrimonial foi refortalecido; as relações sexuais só eram permitidas no casamento.  A sexualidade e o 

casamento tornaram-se uma coisa só. [...] Mas à proporção que o prazer carnal se tornou suspeito, o 

casamento também passou a ser questionado e o celibato foi mais valorizado (1996, p. 23).”  
16 Ainda Agostinho afirma que “O ato conjugal em ordem à geração não é pecado; para acalmar a 

concupiscência em virtude da fidelidade conjugal e sempre com o cônjuge, não passa de pecado venial. A 

fornicação e o adultério sempre são pecados mortais (2007, p. 24)”. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             290 

 

proteger e expandir a fé (NASCIMENTO, 2009). Para Mércuri “muito mais do que ser 

um intermediário entre Deus e os homens, o rei medieval também era responsável por 

construir seu reino na terra à semelhança do reino celeste” (2011, p. 10). Esta parece ser 

uma característica notada nos reis portugueses do século XV, sobretudo Dom João II, a 

quem Garcia de Resende se referia como rei cristianíssimo (RESENDE, 2007).  

 A ideia de uma monarquia cristã, que seguia o discurso moral da Igreja como 

forma de aproximar-se da ideia de uma “Cidade de Deus” era constantemente afirmada 

em passagens das Ordenações Afonsinas, onde o objetivo da justiça real estava atado a 

princípios cristão e utilizava expressões como “porque os pecados, que se ao diante 

seguem som muito maaos, contra vontade de DEOS, e em grande dapno da prol 

comunal da terra17” (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título VII) para reforçar que o 

motivo das punições estabelecidas era por que tais práticas infringiram as vontades 

divinas e atingiam o bem comum.  

 Então, é dentro desta ótica que analisaremos criticamente a defesa do 

matrimonio na monarquia Portuguesa, entendendo-a como a tentativa de ordenamento 

dos comportamentos sexuais dos súditos, ancorados ao discurso religioso. Por 

conseguinte, este discurso religioso contribuiu na formação do estabelecimento 

matrimonial como um lugar onde o marido submetia a mulher, e possuía seu corpo 

quase como um bem pessoal.  

 

1. Do que dorme com mulher casada por sua vontade     

A expressão “Do que dorme com mulher casada por sua vontade” está presente 

no Título VII, Livro V das Ordenações Afonsinas. Como o nome sugere, o objetivo 

desta lei era tratar dos crimes que ocorriam quando um homem dormia com uma 

mulher, tendo ela consentido no ato. Em resumo, tratava-se de punir crimes de adultério.  

As Ordenações Afonsinas puniam outros crimes que tinham ligações diretas com 

o matrimônio18. No entanto, para o bem de uma análise mais circunscrita e coerente, 

abordaremos somente o título supracitado acerca dos crimes de adultério.  

                                                 
17 Tradução: “porque os pecados que se seguem são tão maus e contra a vontade de Deus, causando 

grande dano a comuna da terra”. 
18 É o caso dos Título VIII, “Que nom traga alguum homem barregaã na corte.” acerca dos casos de 

barregania; Título XI, acerca dos casos de incesto; Título XVII, Dos que cometem peccado de Sodomia., 

 

http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg36.htm
http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg42.htm
http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg53.htm


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             291 

 

Polaniy afirma que  

Quando a sociedade espera de seus membros um determinado 

comportamento, e quando as instituições dominantes tornam-se mais 

ou menos capazes de impor essa conduta, as opiniões sobre a natureza 

humana tendem a refletir esse ideal, quer ele se assemelhe a realidade, 

quer não (POLANIY, 2012, p. 220).  

Essa reflexão de Polaniy é importante para entendermos o processo de 

naturalização do matrimônio na sociedade Portuguesa. A insistência da lei, no sentido 

de determinar o quanto os desvios ao matrimônio eram algo “antinatural,” nos revela a 

tentativa de construção de um espaço naturalizado pelo discurso normativo19. Ou seja, o 

matrimônio era um desejo de Deus, enquanto tudo que estivesse fora dele, em termos de 

sexualidade, era compreendido como contrário a “vontade de DEOS, e em grande dapno 

da prol comunal da terra20” (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título VII). Isso evidencia 

uma característica um tanto importante dos ordenamentos jurídicos, aqui, 

específicamente das Ordenações Afonsinas: tratava-se de um conjunto legal que tinha 

como objetivo a regulação de condutas, a vigilância e o controle dos corpos. “O 

discurso jurídico passa a ser analisado como engrenagens discursivas que limita a 

existência da diversidade dos desejos, dos gêneros e das sexualidades, a partir do 

momento em que elegem maneiras de vivenciá-las” (JESUS, 2020). 

 É importante salientar que, embora este discurso jurídico tivesse, realmente, um 

impacto significativo nas atitudes e comportamentos sociais, não necessariamente os 

súditos eram subservientes e obedientes as leis. A desobediência fazia parte da dinâmica 

social e diversas vezes encontraremos súditos agindo de maneira subversiva as 

determinações jurídicas. Neste sentido, não negligenciaremos o fato de que haviam 

questionamentos ao discurso normativo, que se expressava, por exemplo, por atos 

desruptivos como o próprio adultério. Por isso, reforçamos o quanto a dinâmica sexual 

portuguesa, no findar do século XV, era muito mais diversa do que as fronteiras do 

                                                                                                                                               
acerca dos casos de sodomia; Título XIV,  Do Homem, que cafa com duas molheres, ou com criada 

daquelle, com que vive. Sobre bigamia, etc. 
19 Discursos normativos encerram uma série de “conceitos normativos” que, segundo Scott “colocam em 

evidência interpretações do sentido dos símbolos que tentam limitar e conter as suas possibilidades 

metafóricas” SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Revista Educação e 

Realidade, v. 20, n.2, p. 71-99, jul./dez. 1995. Disponível em https://seer.u

 frgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721. Acesso em: 03 ago. 2021. p. 21 
20 Tradução: “Vontade de Deus e em dano da própria comuna da terra”. 

http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg48.htm
http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg48.htm


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             292 

 

matrimônio nos permitiriam compreender21. Ademais, conforme muito bem aponta 

Hespanha “todos os que estão familiarizados com a literatura jurídica cedo descobrem 

que ela constitui, não um espelho da realidade social, mas um seu filtro e reconstrução 

(HESPANHA, 1987, p. 494).”   

 Tendo estes apontamentos como norteadores da nossa compreensão acerca do 

Ordenamento Jurídico, acreditamos que as Ordenações Afonsinas nos aproximam do 

discurso normativo, nos permitindo enxergar o tipo de conduta esperado, mas não 

necessariamente praticado. Ao mesmo tempo elas nos revelam pontos importantes da 

lógica discursiva que buscava consolidar a dominação masculina.  

 O Título VII apontava, por exemplo, o quanto os casos de adultério eram 

comuns e foram naturalizados no reino por longo tempo 

E como estes peccados som tanto usados, e per tam gram tempo, sem 

estranhamento de Justiça que os homees os nom ham por graves, que 

por elles davam d’aver pena, per que devessem entender o contrairo, 

que quanto o peccado he mais grave, tanto delle mais usam, e assy 

nom lhes seendo com justiça estranhado, usam delle, assy como fe 

lhes fosse outorgado de o fazerem22 (Ordenações Afonsinas, Livro V). 

 A justiça real entendia que a falta de punições a essas práticas, consideradas 

desviantes, corroborava com que mais práticas semelhantes ocorressem no reino. Neste 

sentido foi que as Ordenações Afonsinas buscaram reforçar as punições ao adultério. 

Compreendamos, no entanto, um ponto extremamente relevante: embora o Título em 

questão se refira a “homees,” é importante que salientemos, que em Portugal havia-se 

uma tolerância muito grande as relações extraconjugais dos homens, Queiroz chega 

mesmo a dizer que “o adultério era um crime imputado à mulher e não ao homem 

(sendo os dois casados), pelo que também ela era a única vítima da repreensão e 

perseguição judicial” (QUEIROZ, 1999, p. 61).  

 Temos, no entanto, acerca desses apontamentos de Queiroz, algumas 

observações a fazer. De fato, os homens tinham caminhos variados para se relacionarem 

                                                 
21 O trabalho de QUEIROZ, Isabel Maria de Moura. Theudas e Mantheudas: A criminalidade feminina 

no reinado de D. João II através das cartas de perdão (1481-1485), 1999, Dissertação (Mestrado em 

História) Faculdade de Letras, Universidade do Porto, Porto, 1999 apresenta uma série de exemplos de 

práticas sexuais que desviavam aos padrões do matrimônio. 
22 Tradução: E como este pecado foi tão usado, e por tanto tempo sem estranhamento da justiça, os 

homens não os tomavam como grave e, por não haver pena, entendiam o contrário, que deveriam fazê-lo 

como se lhes fossem outorgado, permitido.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             293 

 

com outras mulheres sem que fossem punidos23. Mas caso eles se relacionassem com 

mulheres que fossem casadas a lei recairia, também, sobre eles.  

em tempo dos Reyx, que antes nos forom, e nosso ataa ora se usou nos 

nossos Regnos, que per fazerem alguus adulterioso com mulheres 

alheas nom lhes davam porem penas de justiça, salvo se alguus 

levavam essas molheres alheas donde as tinham seus maridos, pera 

fazerem com ellas adulterio, segundo he contheudo em hua Ley, que 

sobre esto fez ElRey Dom Donis noffo Padre, a que DEOS perdoe, e 

nós por tolher este mal, que he muy grande, e outros muitos males, 

que fe ende seguem, pelos usos e costumes, que sobre esto as nossas 

justiças ataa qui guardarom, avudo conselho com a nossa Corte, e com 

Prelados, e com homees fidalgos de noffo Senhorio, estabelecemos e 

poemos por Ley, que daqui em diante todo homem que fezer adulterio 

com alguã molher, sabendo que he cafada, se for homem Fidalgo, que 

tenha maravidys de nós, ou de rico homem, por seer seu vassallo, 

perca o que de nós, ou do rico homem tever, e quanto ouver, e seja 

daquele a que fez o torto; e seja deitado de nosso senhorio: e se per 

ventura aquelle a que o torto for feito nom queser esses bees, aja-os a 

Coroa do Regno. E se for outro homem o que esto fezer, moira 

porem24 (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título VII). 

 

 Percebemos que o objetivo das Ordenações Afonsinas passava, também, por dar 

maior enfase ao regramento sexual em torno do matrimônio, por isso o empenho em não 

tolerar mais tais práticas. O peso da punição é facilmente observado uma vez que o 

fidalgo, ou homem que possuisse algum benefício real, ou que fosse vassalo de rico 

homem perderia estes mesmos benefícios em favor do outro homem, ao qual havia 

ferido em sua honra. Levando em consideração as observações que já fizemos acerca do 

lugar ocupado pela honra, podemos redimensionar o impacto dessa punição, 

compreendendo a importancia dada ao crime de adultério. Além disso, os súditos 

                                                 
23 É nesse sentido que é possível perceber uma indulgência maior nas práticas sexuais masculinas que 

podiam, inclusive, solicitar serviços sexuais de prostitutas 
24 Tradução: Em tempo dos Reis anteriores a nós, e até agora se usou no nosso reino, que por fazerem 

algum adultério com mulheres alheias não se havia pena da justiça, salvo se alguém levasse essas 

mulheres alheias donde as tinham seus maridos, para fazer adultério com elas. Segundo é contido na sua 

Lei, que sobre este fez o Rei Dom Donis, nosso pai, a que Deus o perdoe a ele e nós por tolerarmos este 

mal, que é muito grande, e outros muitos males que se ainda seguem pelos usos e costumes, que sobre 

isto nossa justiça até aqui guardou. Estando em conselho com a nossa Corte e com prelados, com homens 

fidalgos de nosso senhorio, estabelecemos e pomos por Lei que daqui em diante todo homem que fizer 

adultério com alguma mulher, sabendo que é casada, se for homem fidalgo, que tenha de nós maravídias, 

ou de rico homem, por ser seu vassalo, perca o que de nós, ou do rico homem tiver recebido. Isso quando 

houver e, assim, seja entregue aquele a que se fez o mal, e seja deitado de nosso senhorio: E se por 

ventura aquele a que o torto foi feito não quiser estes bens, que seja da Coroa do Reino. E se for outro 

homem o que este pecado fizer, que morra porém.   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             294 

 

comuns do reino, que não possuiam privilégios nem reais, nem de ricos homens, tinham 

como pena a morte. Novamente apontamos que estamos diante de uma linguagem 

jurídica que idealizava o tipo de conduta esperada pelos súditos, muito embora, ao fim e 

ao cabo, estas punições não ocorressem com tanta frequência.  

 O objetivo das Ordenações Afonsinas, no que concerne a sexualidade, era, acima 

de tudo, proteger a instituição matrimonial, que se constituia como uma instituição, não 

somente importante em termos religiosos, mas, sobretudo, políticos. Por esse motivo 

que a mesma lei permitia o perdão do marido à mulher adultera, nos seguintes termos 

Fomos certo, que per usança antigua se acustumou longamente, que o 

marido, que acusava a molher dádulterio lhe podia perdoar e 

reconciliar em todo tempo: e tanto que a pedia, logo lhe era entregue, 

quando fomente era acufada e culpada em peccado de simprez 

adulterio. Porem Mandamos e poemos por Ley que assy se compra e 

guarde daqui em diante; porque achamos, que tal usanza he quasi 

conforme ao Direito Comuum em favor do Matrimônio25 

(Ordenações Afonsinas, Livro V, Título VII). 

 

 Permitia-se o perdão da mulher adúltera posto que isso era em “favor do 

Matrimônio.” Esta expressão estará presente em diversos Títulos cujo objetivo era 

abordar questões de moralidade sexual. Defender a Instituição matrimonial ocupava um 

lugar importante neste ordenamento jurídico e, mesmo o ato de perdão da mulher 

adultera, estava imbricado nesses obejetivos. Esse processo de aquisição do perdão se 

insere num sistema de valores em que a mulher parte de um passado de pecado, um 

presente de arrependimento e um futuro de obediência e cumprimento das normas 

(NASCIMENTO, 2016). 

 Pensando nessas questões expostas, não negamos que a lei era vigorosamente 

mais punitiva e enfática às mulheres, mas existiam pressupostos para punições, em 

alguns casos, também aos homens. Para compreendermos isso vamos observar um outro 

Título importante em assuntos de adultério, trata-se do Título XVIII, cuja temática se 

refere ao homem “que matou sua molher polla achar em adulterio (Ordenações 

                                                 
25 Tradução: Fomos certos que por usança antiga se acostumou longamente que o marido que acusava a 

mulher de adultério poderia lhe perdoar e reconciliar-se com ela quando quisesse: e tanto quando a pedia 

de volta, ela logo lhe era entregue, isso quando somente era acusada de pecar em adultério. Porém 

mandamos e pomos por Lei que assim se cumpra e guarde daqui em diante, porque achamos que esta 

usansa é, conforme o Direito Comum, em favor do matrimônio. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             295 

 

Afonsinas, Livro V).” Em tempo de Dom Dinis (1261 – 1325) já era percebido no reino 

um hábito de os maridos matarem as suas esposas por pegarem-na em adultério. E este 

monarca já apontava também que, em algumas situações, poderia ocorrer de mulheres 

morrerem sem, de fato, terem cometido adultério,26 seja por ciumes do marido, seja por 

falsas acusações. Pensando nisso Dom Dinis pedia que os maridos que mataram suas 

mulheres 

nom ajam medo, nem se catem de mim, nem da minha justiça: porem 

vos mando que daqui em diante, quando alguu homem, tembem Filho 

dalgo como Villaão, matar sua molher por torto, que diga que lhe fez 

com outrem, que vós logo mo enviees dizer com toda a verdade, que 

desse feito souberdes, tambem de vista como de fama27 (Ordenações 

Afonsinas, Livro V, Título XVIII).  

Primeiramente o monarca cuidava de tranquilizar o homem que assim agisse, 

uma vez que na compreensão da lei havia licitude em matar a mulher adúltera. O que 

ele pede, toda via, é que o marido procurasse a justiça a fim de explicar as causas que o 

levou a cometer tal ato. Não necessariamente ele cobrava do marido a apresentação de 

provas de que a mulher de fato o tinha traido, mas apenas que explicasse os motivos de 

sua certeza. Embora esta lei, em si, não impedia que mulheres, mesmo sem ser 

adúlteras, fossem assassinadas por maridos enciumados, ou interessados em tomar os 

bens destas mulheres para si, acabava por se constituir um pequeno espaço de controle 

aos assassinatos “sem merecimento”. 

 A partir das Ordenações Afonsinas essa lei de Dom Dinis foi revisitada e 

ampliada em favor do marido, tomando como partida a lei de Dom Afonso IV que dizia 

que “Se o marido matar porem, ainda que a nom ache no adulterio, que nom moira 

porem, nem aja outra pena de justiça” (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título XVIII). 

Ou seja, a lei estabelecia como desnecessário a apresentação de qualquer prova do 

adultério presumidamente cometido. Dom Afonso ainda estabeleceu que “em todo caso 

que o marido mata sua molher licitamente, assy como dito he na Ley fufo dita, elle deve 

                                                 
26 “Sabede que a mim he dito, que muitos matam as fuas molheres por torto, que dizem que lhes ellas 

fazem com outros; e aquecer poderia, que alguas ende morreriam affy a direito, e outras fem 

merecimento” Ordenações Afonsinas, Livro V, Título XVIII. 
27 Tradução: Não aja medo, nem se afastem de mim, nem de minha justiça, porem vos mando que daqui 

em diante, quando algum homem, tanto fidalgo como vilão, matar sua mulher por torto que diga que ela 

fez com outro, que vós logo me envies dizer com toda a verdade que desse feito souberdes, também de 

vista como de fama.  

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             296 

 

aver todos seus bees della pollo peccado do adulterio, que lhe cometeo assy como se a 

ouveffe accusada e condanada per justiça (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título 

XVIII)”. A possibilidade do marido possuir os bens da esposa poderia, ainda, gerar 

espaços para falsas acusações, muito embora apontamos que, não necessariamente isso 

aconteceria, posto que a traição pressupunha uma ofensa a honra do marido e estamos 

em uma sociedade cuja honra ocupa um valor, por vezes, superior ao econômico 

(POLANY, 2012).  

 Aqui, precisamente, entramos novamente na questão pertinente a punição aos 

homens adúlteros, os quais pensamos também recair sobre eles o peso da lei quando se 

envolviam com mulheres casadas. Neste mesmo título XVIII ficava permitido ao 

marido  traido “matar aquel, que achar com ella em o dito peccado (Ordenações 

Afonsinas, Livro V).” Ou seja, o marido traido poderia executar também o parceiro no 

crime de adultério da esposa. Tratando-se de indivíduos em situação superior, como por 

exemplo fidalgos, cavalheiros, ricos homens a justiça pedia que não matasse por 

questões de reverência. Mas mesmo se assim ocorresse, o que matasse não seria 

condenado a morte 

Pero acontecendo que alguu matasse alguu Cavalleiro, ou Fidalgo de 

follar, achando-o com sua molher em peccado de adulterio, no deve de 

morrer por ello, mais deve seer relevado da pena de morte polla 

grande door e sentido, que ouve a sua deshonra, achando-o assy como 

o achou com sua molher28 (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título 

XVIII). 

 Normalmente as punições previstas para o assassinato nas Ordenações Afonsinas 

era a morte (Ordenações Afonsinas, Livro V, Título XXXII). Neste caso, do homem 

traído que matou de forma inlícita o parceiro da esposa no delito, posto que era alguém 

em estamento superior ao seu, não devendo por isso matar, a pena não seria, contudo, a 

morte, mas seria abrandada por conta da desonra sofrida.  

 Mattoso lembra o quanto que o simples fato de alguém por em dúvida “ou 

atentar contra a castidade da esposa, o marido tem de se vingar e fazer correr o sangue 

(1982, p. 13)”. Adiante, o historiador faz outra observação importantíssima de que “não 

                                                 
28 Tradução: Porém, acontecendo que alguem matasse cavalheiros, ou fidalgos, por acharlhes com sua 

mulher em pecado de adultério, não deve morrer por isso, mas deve ser relevado da pena de morte por 

causa da grande dor e sentimento que houve a sua desonra, achando-o assim como o achou com sua 

mulher.  

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             297 

 

há maior desonra do que deixar impune esta ofensa não tanto à mulher, mas à 

inviolabilidade do vínculo que a une ao seu senhor, ou seja, ao próprio marido 

(MATTOSO, 1982, p. 13)”. Isso nos leva a dois pontos escenciais na dinâmica social 

das relações matrimoniais: Primeiro, o de que a ofensa não recai somente ao marido 

traido, mas a própria instituição matrimonial que deveria ser inviolável. Neste sentido, a 

mulher adúltera, e seu parceiro no ato, ofendia ao marido, mas pelo marido estaria-se 

ofendendo, também, a própria instituição matrimônio. O segundo ponto se liga a 

objetificação da esposa, no sentido de que esta era compreendida como uma posse do 

marido e a relação que se estabelecia entre ambos era de servo e senhor. Isso 

possibilitava ao marido dispor do corpo da esposa ao ponto máximo de mata-la por 

causa de sua desonra.  

 Assim, compreendemos o espaço matrimonial como eminentemente de controle 

masculino, onde as mulheres, poucas vezes, conseguiam lugar de mando, ou gerência. 

Os pressupostos do discurso moral religioso conferiam uma carga de legitimidade ao 

próprio ordenamento jurídico, que terminava por confirmar os poderes masculinos de 

dispor das mulheres como fosse mais de acordo com seus interesses. A justiça real 

recaia, também, sobre os homens, como pudemos perceber, mas somente quando estes 

homens esbarravam no direito ou quando ofendiam a honra de outros homens. As 

Ordenações Afonsinas evidenciam um tipo de justiça que, ao defender os princípios do 

matrimônio, submetiam as mulheres ao poder masculino, transformando-as em posses 

de seus maridos.  

Embora tal constatação, é possível perceber o quanto que as instituições nem 

sempre conseguem incutir na sociedade uma conduta cultural, ou um conjunto de 

comportamentos convencionais, sem a existência de certos conflitos. Os indivíduos não 

parecem aceitar, sem nenhuma forma de questionamento, as designações normativas 

impostas. (CONWAY et al, 1987).  Prova disso é o fato de que em Portugal do século 

XV não somente o adultério, mas várias outras práticas sexuais fora do matrimônio 

grassavam no reino29. Trata-se de pensar, nesse sentido, o quanto o conceito de gênero 

nos ajuda, também, a perceber os conflitos existentes dentro das sociedades no passado 

                                                 
29 Algumas dessas práticas podem ser localizadas no trabalho de QUEIROZ, Theudas e Mantheudas: A 

criminalidade feminina no reinado de D. João II através das cartas de perdão (1481-1485), 1999, 

Dissertação (Mestrado em História) Faculdade de Letras, Universidade do Porto, Porto, 1999. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             298 

 

e no presente, o quanto que, por mais que existisse um padrão normativo a ser seguido 

dentro da sociedade medieval portuguesa do século XV,  muitos dos súditos desviavam-

se desses padrões. Nesse sentido, nem sempre as mulheres se submetiam aos maridos, 

nem tão pouco, todas as relações se enquadravam nas características do matrimônio 

cristão. 

 

Considerações finais 

 Nos últimos anos a pesquisa acerca das mulheres medievais tem cuidado de 

evidenciar que estas não estiveram apenas em papeis de submetidas ou passivas. A 

resistência tem sido pauta de muitos trabalhos importantes. Também seguimos nesta 

compreensão. Embora foquemos neste artigo em trabalhar uma instituição 

marcadamente dominada pelo masculino, pensamos na resistência que se dá, por 

exemplo, pela subversão. Por vezes as fissuras na estrutura de dominação masculina vão 

se dar de forma menos escandalosa, utilizando-se da própria linguagem da dominação 

(CHARTIE, 1995).  Assim fizeram, por exemplo, inúmeras mulheres que, ao 

cometerem crimes sexuais, recorreram a instrumentos jurídicos como as Cartas de 

Perdão portuguesa30 a fim de terem suas penas abrandadas. A lei estabelecia todos os 

pressupostos para o fortalecimento da dominação masculina, por meio da defesa do 

matrimônio, mas ao fim, muitas mulheres viviam outras esperiências sexuais e 

encontravam caminhos para se defender e sobreviver num tempo de forte repressão. 

Alguns trabalhos, como por exemplo de Edlene Silva, sobre barregania clerical; Isabel 

Queiroz, sobre criminalidade feminina em Portugal, no reinado de Dom João II; Soraya 

Karoan Lino de Medeiros, sobre os papeis desempenhados por mulheres em Portugal no 

reinado de Dom João II, entre outros, podem ajudar no aprofundamento da temática da 

resistência que se dá, muitas vezes, pela desobediência, pelo desregramento e pelo 

crime.  

                                                 
30 As cartas de perdão são as documentações que permitem-nos adentrar o espaço da justiça e 

misericórdia do rei. Nessa documentação, disponível em grande quantidade nas chancelarias reais, o 

crime é descrito a partir do relato do sujeito que o cometeu e busca, junto do rei, o perdão. Ali, no 

momento em que o rei concede a carta de perdão, absolvendo das penas, ou as comutando em penas 

reduzidas, é apresentado um breve resumo do crime cometido, os argumentos utilizados pelo solicitante 

para obter o perdão, o sentimento de arrependimento, verdadeiro ou não, tudo isso expresso em poucas 

linhas, mas que nos abrem janelas significativas para a compreensão da sociedade em estudo. 
 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             299 

 

 Acreditamos na importância de se estudar os atos fora da norma, esse “não 

normativo” que promove, diversas vezes, a alteração da própria norma (Butler, 2014). 

Mas é importante a compreensão do discruso que sedimenta uma norma, que reproduz e 

naturaliza certos costumes. É nesse processo de compreensão que percebemos que os 

papeis de gênero, o ideal de homem e mulher com uma série de características 

redutoras, fazem parte de uma construção histórica tensionada por conflitos e repressão, 

onde estruturas de poder como a Igreja e a monarquia, por exemplo, surgem como 

personagens de grande relevo.   

 Desse modo, podemos concluir, a partir da análise das Ordenações Afonsinas, 

que havia o empenho da justiça real portuguesa, no final do século XV, em defender o 

matrimônio mesmo que pelas vias da pena capital. As punições eram consideravelmente 

mais rígidas às mulheres que nos homens e esses, quando punidos, assim o eram pelo 

fato de terem conflitado com interesses e domínios de outros homens. Por este motivo, 

entendemos a Instituição matrimonial e as Ordenações Afonsinas como sendo, a 

primeira, lugar e, a segunda, instrumento de consolidação da posse do homem sobre a 

mulher. 

 

Referências Bibliográficas 

AGOSTINHO, Santo. A santa virgindade. São Paulo: Paulus, 2007.  

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. 11ª ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

2012. 

BRUNDAGE, James A. Law, sex, and Christian society in medieval Europe. 

Chicago: The University of Chicago, 1987. 

BUTLER, Judith. Regulações de Gênero. Caderno Pagu. n. 42, jan. – jun. 2014 p. 263. 

BUTLER, Judith. Os atos performativos e a constituição do gênero: um ensaio sobre 

fenomenologia e teoria feminista. Caderno de Leitura. n 78. p. 1 – 16, jun. 2018. 

CHARTIE, Roger. Diferenças entre os sexos e dominação simbólica. Cadernos Pagu 

(4) 1995: pp. 37-47. Disponível em 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1761 Acesso em: 

01. ago. 2022. 

 

COELHO, Maria Filomena. Las leyes de 1211: la voz del rey de Portugal al servicio de 

la concordia. Temas Medievales, v. 27, n. 1, p. 1 – 27 Brasília: 2019. p. 3 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             300 

 

CONCEIÇÃO, Vinícius Silva. Ordenações Afonsinas: codex e pluralismo jurídico 

(Portugal, séc. XV). 2021. 155 f., Dissertação (Mestrado em História) Universidade de 

Brasília, Brasília. 2021. 

 

CONWAY, Jill K; BOURQUE, Susan C.; SCOTT, Joan W. Introduction: The Concept 

of Gender Daedalus. Learning about Women: Gender, Politics, and Power. Vol. 116, 

n 4, 1987. 

 

DUARTE, Luís Miguel. Justiça e criminalidade no Portugal Medieval. (1459 - 1481) 

693f. Tese (Doutorado em História) Universidade do Porto, Porto. 1993. 

 

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. O xamanismo e as técnicas arcaicas do êxtase. São 

Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

FERNANDES, Maria de Lurdes Correia. Espelhos, Cartas e Guias Casamento e 

Espiritualidade na Península Ibérica1450-1700. Porto: Oficina Gráfica da F.L.U.P. 

1995. 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 4: as confissões da carne [recurso 

eletrônico] 1. ed. - São Paulo : Paz e Terra, 2020. Disponível em 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/6361804/mod_resource/content/0/FOUCAULT

_Historia%20da%20sexualidade%20IV.pdf#:~:text=Hist%C3%B3ria%20da%20sexuali

dade%204%20%3A%20as,%3A%20Paz%20e%20Terra%2C%202020. Acessado em 

24.07.2023 

 

GROSSI, Paolo. A ordem jurídica medieval. 1. Ed., São Paulo: Martins Fontes, 2017. 

 

HESPANHA, Antônio Manoel. Da “Iustitia” a “Disciplina”. textos, poder e politica 

penal no Antigo Regime. Boletim da Faculdade de Direito: Universidade de Coimbra, v. 

2, 1984. 

 

JESUS, Cassiano Celestino de. Masculinidades dissidentes no medievo ibérico: um 

estudo sobre a sodomia no discurso jurídico de Alfonso X (1252-1284). Memória & 

Cultura. São Cristóvão, v.14, n°27, p. 260 -278, Jul.- Dez. 2020. 

 

MATTOSO, José. Problema sobre a estrutura da família na Idade Média. Bracara 

Augusta, Braga, v° 36, n° 81-82, p. 5 – 19, Janeiro-Dezembro de 1982. 

 

MEDEIROS, Sooraya K. L. Norma e prática: Os papeis das mulheres no reinado de 

Dom João II (1481 -1495) 2013, 246f. Tese (Doutorado em História) Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. 

 

MÉRCURI, Danielle Oliveira. A sacralidade das realezas castelhana e portuguesa 

nos relatos cronísticos Ibéricos do século XIV e XV,  2011, 173 f. Dissertação 

(Mestrado em História) Faculdade de Ciências Humanas e Sociais, Universidade 

Estadual Paulista, Franca 2011.   



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             301 

 

NASCIMENTO, Denise da Silva Menezes do. O poder negociado: os crimes contras a 

pessoa e sua honra no reinado de dom João II. 2009. 230 f., Tese (Doutorado em 

História) Universidade de São Paulo, São Paulo. 2009.p. 162. 

_____________. Barregania e perdão no reinado de dom João II. Locus: revista de 

história, Juiz de Fora, v. 22, n. 1, p. 187-205, 2016. 

 

_____________. Degredo: Instrumento de punição e perdão no reinado de Dom 

João. In SOUZA, Ana Beatriz Ramos; ACRUCHE, Hevelly Ferreira. História das 

Américas, apontamentos iniciais de Ensino e pesquisas. Juiz de Fora: UFJF, 2021.p. 72 

– 87. Disponível em https://www2.ufjf.br/editora/wp-

content/uploads/sites/113/2021/12/HIST%C3%93RIAS-DAS-AM%C3%89RICAS-

2.pdf acessado em 07.07.2023 

 

ORDENAÇÕES Afonsinas. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulberkian, 1446/1999. 

5v. 

 

PERNOUD, Régine. Luz Sobre a Idade Média. Mem Martins: Publicações Europa 

América, 1997. 

 

PERROT, Michelle, 1928- Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. 

1. ed. - Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2017. 

 

QUEIROZ, Theudas e Mantheudas: A criminalidade feminina no reinado de D. João 

II através das cartas de perdão (1481-1485), 1999, Dissertação (Mestrado em História) 

Faculdade de Letras, Universidade do Porto, Porto, 1999. 

 

RANKE-HEINEMANN Uta, Eunucos pelo reino de Deus: Igreja Católica e 

sexualidade – de Jesus a Bento XVI. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 1996 

 

RESENDE, Garcia de. Crônicas de dom João II e Miscelânea. Lisboa: Imprensa 

Nascional/ Casa da Moeda, 1973.  

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Revista Educação e 

Realidade, v. 20, n.2, p. 71-99, jul./dez. 1995. Disponível em 

https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721 Acesso em: 03 

ago. 2022.  

SILVA, Caroline Gual. “Até que a morte os separe: Casamento reformado no século 

XI-XII. 2008. Dissertação (Mestrado em História). Faculdade de Filosofia, 

Universidade Estadual de São Paulo, São Paulo, 2008. 

 

SILVA, Edlene “Quem chegar por último é mulher do padre”: as Cartas de Perdão de 

concubinas de padres na Baixa Idade Média portuguesa. Cadernos Pagu (37), julho-

dezembro de 2011. Disponível em 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/9jgtTRNzVKswGGNyD549tcb/abstract/?lang=pt acessado 

em 12.05.2023. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 283-302, jan.-jun./2023                                             302 

 

TRIGATTI, Helena Manso. As mulheres a margem do Direito medieval - 

transgressoras, infratoras e pecadoras. 2019, 130 f. Dissertação (Mestrado em História) 

Universidade de Évora, Évora 2019 p. 12. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             303 

 

Banquete totêmico e a eucaristia católica: um paralelo entre os rituais 

pós-morte do pai primevo e o sacrifício de Cristo 

 

The totem feast and the catholic eucharist: a parallel between the post-death 

rituals of the primeval father and the sacrifice of Christ 

 

Marcelo Roberto Monteiro1 

Ione Marques de Lima2 

 

Resumo: A morte do chamado “pai primevo” por sua própria prole é a alegoria central 

da obra “Totem e Tabu”, publicada em 1913 por Freud.  Nesta obra, tem-se a tese da 

figura paterna que simbolicamente é destruída brutalmente por seu próprio clã, algo que 

reverbera fortemente nos aspectos religiosos. Objetivou-se discutir as relações trazidas 

na obra Totem e Tabu sobre os rituais religiosos e o mito do assassinato do Pai primevo 

em paralelo com a eucaristia católica, ritual simbólico em que os fiéis comungam “o 

corpo e o sangue de Jesus Cristo”, pedindo redenção por sua morte e crucificação. Esse 

ato pode ser visto como um simulacro do parricídio e o prosseguinte “banquete 

totêmico”, descritos na obra freudiana. Recorreu-se a excertos do Novo Testamento e ao 

catecismo da Igreja Católica em vigor, assim como a supracitada obra do psicanalista. 

 

Palavras-chave: Psicanálise. Religião. Cristologia. Cultura. 

 

Abstract: The death of the “primeval father” by his own offspring is the central 

allegory of the work “Totem and Taboo”, originally published in 1913 by Freud. In this 

work, there is the thesis of the father figure who is symbolically brutally destroyed by 

his sons. This symbolic act reverberates unconsciously strongly in religious aspects, as 

advocated by the founder of psychoanalysis himself. This study crave to discuss the 

relationships that Freud brought about religious rituals and primitive people - 

specifically in “Totem and Taboo” - and the Catholic Eucharist, which is a symbolic 

ritual in which the faithful share “body and blood of Jesus Christ” and expiate their guilt 

and errors, asking for redemption through the death of the Christ who, according to 

Catholic tradition, was crucified by the Jews. Considering this context, this act can be 

seen as a faithful simulacrum of parricide and the following “totemic feast”, described 

in the aforementioned Freudian work.For this reason, fragments of the new testament 

and the catechism of the Catholic Church, as well as the referred work of the 

psychoanalyst. 

 

Keywords: Psychoanalysis. Religion. Christology. Culture. 

                                                 
1
 Graduado em Psicologia pela UFTM, mestrando em Ciências Sociais pela FCLAr/UNESP; especialista 

em Sociologia, pela USCS, e aluno da Pós-graduação em Psicologia Social pela UNIARA. E-mail: 

marcelo_rmonteiro@hotmail.com 
2
 Graduada em Psicologia pela Universidade Federal do Triângulo Mineiro. E-mail: 

ionelima46@gmail.com 

mailto:marcelo_rmonteiro@hotmail.com
mailto:marcelo_rmonteiro@hotmail.com
mailto:ionelima46@gmail.com


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             304 

 

Introdução 

O presente estudo se trata de um ensaio, realizado por psicólogos e, (enfocado na 

ótica analítica freudiana), almejou compreender os paralelos entre o mito do assassinato 

do ‘Pai primevo’, trazido na obra Totem e Tabu, do psicanalista austríaco Sigmund 

Freud (1856-1939) e a mitologia cristã. Teve como base a leitura de que a eucaristia 

católica pode representar simbolicamente a reconstituição do grande banquete totêmico, 

a culpa e a remissão, trazidos na referida obra freudiana. Para isso, optou-se por realizar 

recortes do Novo Testamento e do catecismo da Igreja Católica que corroborassem com 

a linha analítica adotada neste ensaio. Ressalta-se que os autores não objetivaram 

menosprezar crenças religiosas e teses teológicas. Reconhece-se, assim, as limitações 

deste estudo, que se atentou a fragmentos da catequese e do Novo Testamento e resumiu 

as ideias psicanalíticas específicas da obra Totem e Tabu. Portanto, não se trata de uma 

única análise possível acerca da temática, sendo o material apresentado aqui apenas um 

recorte filosófico. Esclarecido isso, iniciemos o artigo. 

Através de sua teoria psicanalítica, Freud debruçou-se sobre a complexidade do 

fenômeno religioso e buscou compreender quais fenômenos psíquicos faziam parte da 

experiência religiosa (VELIQ, 2017, p. 29). A partir de seus escritos, uma das suas 

obras que mais se destacou a respeito desse tema é Totem e Tabu, publicada pela 

primeira vez em 1913, que teve por objetivo construir reflexões acerca do surgimento 

das religiões e as implicações psíquicas que estariam relacionadas a tais fenômenos 

religiosos (MACIEL & ROCHA, 2008, p. 743-744). 

Em suas interpretações, o autor revela que muitas das práticas religiosas, ligadas 

à infância emocional dos sujeitos são frutos de uma neurose, que surge a partir dessa 

demanda interior. Segundo o trabalho de Miranda (2012), a obra Totem e Tabu tem 

como pano de fundo os fenômenos que deram início à religião com base no complexo 

de Édipo (MIRANDA, 2012, p. 20). Sendo assim, o psicanalista austríaco passa a 

explorar a vida dos povos tidos como primitivos para compreender se existia uma 

relação desses sujeitos com a sociedade moderna (dos neuróticos) e de como a 

psicanálise poderia auxiliar na compreensão sobre o que ocorria nos modos de vida 

primitivos (VELIQ 2017, p. 30, 34). 

Freud analisa a relação do Pai primevo com sua tribo que por ser possuidor de 

todas as mulheres do clã, impede que estes se relacionem, e torna-se, assim, fonte de 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             305 

 

inveja dos filhos que, para evitar maiores conflitos, acabam sendo expulsos da horda 

quando maiores (GODOI & NOÉ, 2018, p. 75). Essa situação de maior poder sobre os 

demais desenvolve um sentimento ambivalente nesses que, por um lado o amam e 

admiram e, por outro, o odeiam por não acessarem dos mesmos privilégios 

(MIRANDA, 2012, p. 20-21). 

Nesse sentido, motivados por esse sentimento ambivalente, os filhos se unem 

para matar esse Pai. Todavia, quando o patriarca é assassinado, recai sobre eles um 

sentimento de fracasso, pois nenhum deles poderia ocupar seu lugar devido ao risco de 

ocorrer novamente tal crime, ficando este lugar, então, vazio (LIMA & SOUZA, 2016, 

p. 422-423). Para Veliq (2017, p. 32), a obra freudiana permite a compreensão de que 

justamente na tentativa de preencher esse vazio deixado pelo Pai morto que surge a 

religião. 

Ao longo de sua teoria, Freud apresenta como teria se dado o surgimento da 

coletividade. O autor ressalta que houve um movimento de transformação do Pai morto 

para o Pai venerado; diante da culpa e admiração que surgiu após o parricídio. Desse 

modo, o grupo firmou acordos e abriu mão de privilégios individuais com o objetivo de 

beneficiar a coletividade e dar maior estabilidade às relações (MARANHÃO, 2005, p. 

38).  

Freud propõe uma aproximação entre a figura do pai, do animal totêmico e da 

refeição totêmica, que posteriormente é reconhecido como mito. Discute que nos 

primórdios o homem se organizava por grupos ligados por sangue e que não existiam 

leis pré-estabelecidas, sendo através da força e da imposição que era determinado o 

curso das relações dos indivíduos. Assim, o pai tirano representava a figura de poder da 

horda. E é nesse viés de inserção da figura paterna, no lugar ocupado pelo animal 

totêmico, que o autor embasa sua teoria, ao passo que, ao mesmo tempo que ocorre a 

identificação com o animal, tem-se também sentimentos ambivalentes, fazendo-se, 

assim aproximações com a teoria psicanalítica tendo como base as leis do totem que 

foram criadas (AMARAL, 2019, p. 231-230). 

Visto isso, o totem foi reconhecido como um ancestral tribal, enquanto lei, fonte 

das obrigações e imposições sociais ao qual o clã era submetido (PONTES, 2004, p. 

11). Dessa forma, o parricídio para Freud pôde ser visto enquanto evento de inscrição da 

lei e possibilitou a criação e organização da sociedade. Ou seja, a passagem da barbárie 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             306 

 

para uma civilização que possibilitasse a criação de laços fraternos e que, enquanto lei, 

abrange tanto o interno quanto o externo, à medida que passou a organizar as relações 

sociais. Assim, os sujeitos, ao internalizá-la, se organizam entre a censura e os desejos 

incestuosos e parricidas, recalcados no inconsciente e mantidos de forma latente 

(POLLO & SANT’ANA, 2022, p. 84). Nesse sentido, é possível compreender, a partir 

da obra freudiana, que a interdição do incesto, ocorrido após o parricídio, corroborou 

para a passagem do estilo natural de organização dos povos primitivos para a cultura 

(NAMBA, 2018, p. 178).   

 O conceito precursor do pensamento de Freud a respeito da religião estaria 

ancorado na necessidade de proibição do incesto acerca do desejo de cometê-lo, 

estabelecendo-se uma ambivalência, presente nos tabus. Nesse sentido, o pensador traz 

que o tabu seria o ato de proibir algo que é desejado e que qualquer violação deveria ser 

punida (FREUD, 2016, p. 14-16). Caso não ocorresse, os outros membros poderiam 

sentir-se tentados a fazê-lo e essa obediência garantiria uma maior segurança aos 

membros (FREUD, 2016, p. 20-21, 26-27). 

 Sendo assim, segundo Veliq (2017), no ato de diminuir esses sentimentos e 

deixar a situação mais tranquila com o Pai devido à desobediência até então realizada, 

todas as religiões estariam com esse mesmo impasse até hoje, transferindo-se essa 

relação para a figura de Deus. Na análise freudiana, o conceito de Deus passou a estar 

relacionado diretamente ao animal totêmico ao longo da história da humanidade. Assim, 

a existência de Deus enquanto pai, para Freud, seria a reprodução da figura do Totem, 

bem como uma reverência à figura patriarcal. 

Seria natural supor que o próprio deus é o animal totêmico, que se 

desenvolveu a partir deste num estágio posterior do sentimento 

religioso. Mas a consideração de que o totem nada mais é que um 

sucedâneo do pai nos dispensa de toda a discussão ulterior. De modo 

que ele pode ser a primeira forma do sucedâneo do pai, e o Deus, uma 

posterior, em que o pai readquire sua configuração humana (FREUD, 

2016, p. 154). 

Ao trazer esses conceitos para a eucaristia cristã e refletir sobre o significado da 

comunhão católica, pode-se pensar que existem relações sobre o consumo do animal 

totêmico e o comungar do chamado “corpo de Cristo”. Segundo o Catecismo da Igreja 

Católica, a comunhão é o ápice da junção do “Deus Trino”, a Trindade, sendo o Deus, o 

Cristo e o Espírito Santo aqueles que, juntos, auxiliam para que ocorra a santificação do 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             307 

 

mundo. Nesse sentido, ao comungar do corpo e do sangue de Jesus, os cristãos católicos 

estão absorvendo de sua graça em suas vidas e fazem memória às tradições judaicas 

ligadas à purificação, redenção e santificação (CATECISMO da Igreja Católica. São 

Paulo: Loyola, 2000. P 86, 364 – 391; CIC 292, 1322 - 1419).  

A menção ao judaísmo se deve ao fato da liturgia e orações presentes nas 

celebrações católicas serem inspiradas em modelos da cultura e mitologia hebraica. 

Desse modo, houve o compartilhamento de fundamentos, como alguns prescritos pelo 

Maimônides (treze princípios basilares da fé), dentre eles estão ‘Deus como o único 

criador’; ‘Unidade e perenidade de Deus’ (único e eterno) e a ‘Onisciência de Deus’ 

(ciente de todos os atos e pensamentos humanos), como alguns dos exemplos da 

influência judaica (MORASHÁ, 2015). 

 Assim, considerando a ideia de que o consumo da eucaristia para os 

cristãos seria também a ação da graça, união, criação e redenção de Deus sobre suas 

vidas (CATECISMO..., 2000, p.494; CIC 1846), o estudo de Maciel e Rocha (2008), 

afirma que Freud aponta que tal ritual cristão teria semelhanças com o banquete 

totêmico, enquanto um evento reprodutor de tais práticas, porém também buscou 

apontar suas diferenças (MACIEL & ROCHA, 2008, p. 745). Verificando-se tais 

semelhanças, o presente estudo objetiva analisar trechos do Novo Testamento bíblico e 

do Catecismo da Igreja Católica em vigor com o intuito de confirmar a hipótese 

defendida na mencionada obra, pelo supracitado pensador. 

 

1. O grande banquete totêmico e o assassinato do pai 

 Sigmund Freud, em sua obra Totem e Tabu (2016), descreve e conceitua a cena 

da “refeição totêmica”, que seria o momento no qual simbolicamente o animal totêmico 

é cruelmente assassinado e devorado por seu próprio clã adorador. O brutal banquete 

ocorre com caracterização, sons e gestos que remetem ao totem já morto, no anseio de 

enfatizarem sua identidade e o consumo de seus restos mortais, uma maneira de 

absorver - “sacralizar” - suas características pela ingestão. Entretanto, após a barbárie, o 

clã é arrebatado por um sentimento de culpa e luto pelo massacre de seu animal 

totêmico, o qual todos foram responsáveis (FREUD, 2016). 

 Em suas próprias palavras, Freud descreve o momento: 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             308 

 

 

Numa ocasião solene, o clã mata cruelmente o seu animal totêmico e o 

devora cru, carne, sangue e ossos; os membros do clã estão vestidos à 

semelhança do totem, imitam-no em sons e movimentos, como se 

quisessem enfatizar sua identidade e a dele (FREUD, 2016, p. 146). 

 Todos os membros participaram da ocisão, conscientes de que se tratava de algo 

totalmente vetado e errado e só o consumaram devido à ação coletiva. Entretanto, feito a 

desgraça, os membros do clã são tomados por uma má-consciência, culposa e temerosa. 

O luto, o choro e as lamuriações surgem na esperança de remissão do erro perpetuado. 

Desta forma, simbolicamente, espera-se o livramento do fardo culposo, que por sua vez 

é seguida de uma grande euforia e efusão: “Mas após esse luto vem a alegria festiva, o 

desencadeamento de todos os instintos e a licença de todas as gratificações. Sem 

dificuldade vislumbramos aí a natureza da festa” (FREUD, 2016, p. 146). 

 A festa pós-enlutamento e a autofagia justificam-se pela absorção simbólica do 

sagrado imbuído no totem devorado. Consumir o animal totêmico é um elixir, que 

sacraliza aqueles que de sua carne e do seu sangue se alimentar e beber: “O fato de 

terem absorvido a vida sagrada, da qual a substância do totem é portadora, poderia 

explicar o ânimo festivo e tudo o que dele se segue” (FREUD, 2016, p. 146). 

 Na concepção da psicanálise freudiana, o animal totêmico é sinônimo da      

imago3do Pai no psiquismo humano. Consequentemente, todo o enredo supracitado 

passa a ocorrer agora com o Pai, que se torna o totem, e seus filhos fazem às vezes do 

clã revoltoso. A horda revolta-se contra a onipotência do patriarca, rebelando-se e o 

assassinando. Seu corpo fora devorado em um grande banquete em que os glutões, 

caracterizados à semelhança do Pai, visavam absorver as características e poderes do 

líder morto. 

 

2. O cristianismo, o pai e o parricídio 

 Freud afirma que a partir da memória desse sanguinário parricídio surgem a 

moral, a religião e as instituições sociais: “A refeição totêmica, talvez a primeira festa 

da humanidade, seria a repetição e a celebração desse ato memorável e criminoso, com 

                                                 
3 Imago, termo psicanalítico que significa imagens mentais inconscientes. Pela linha freudiana, a imago 

do ‘Pai’ seria um simbolismo edípico associado à fantasiação inconsciente referente à figura paterna. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             309 

 

o qual teve início tanta coisa: as organizações sociais, as restrições morais, a religião” 

(FREUD, 2016, p. 148). Com base nisso, pode-se inferir que a cultura cristã da 

eucaristia - simbolicamente - poderia ser entendida enquanto fenômeno que tenha raízes 

no assassinato e banquete totêmico, mitológicos, que assim teriam corroborado para a 

construção de uma memória onerosa e culposa. 

 O psicanalista refere-se à eucaristia católica: “No fundo, a comunhão cristã é 

uma nova eliminação do pai, uma repetição do ato a ser expiado” (FREUD, 2016, p. 

162). Assim, a ideia da eucaristia ser uma reconstituição da ocisão e da devoração do 

Pai é fomentada pelo pensador austríaco, sendo esse o viés analítico usado no presente 

ensaio, que se enfocará somente no referido clássico freudiano (Totem e Tabu). 

 Ressalta-se também que neste livro, Freud traz afirmativas que, através de uma 

interpretação dualista, na qual Deus e Jesus são sujeitos/deidades diferentes, sendo o 

primeiro o pai e o segundo, o filho. Desse modo, Freud afirma que o sacrifício de Cristo 

foi uma maneira de redimir a culpa dos homens perante o assassinato do pai: “Assim, na 

doutrina cristã a humanidade reconhece de modo mais franco, o ato culposo de um 

tempo primordial, pois apenas no sacrifício do filho encontrou a mais plena expiação 

para ele” (FREUD, 2016, p. 161). 

 Destarte, nesse viés interpretativo, embasado na própria mitologia cristã, o filho 

morre para perdoar os pecados dos humanos, seus ‘irmãos’ e assim ele alça-se junto ao 

pai e sua religião substitui a dele, como afirma o psicanalista:  

 Torna-se ele próprio Deus, ao lado – mais precisamente, no lugar – do 

pai. A religião do filho substitui a religião do pai. Como sinal desta 

substituição é reavivada a antiga refeição totêmica, na forma de 

comunhão em que os irmãos provam a carne e o sangue do filho, não 

mais do pai, dessa maneira se santificando e se identificando com ele 

(FREUD, 2016, p. 162). 

Ressalta-se que o presente estudo se embasa na interpretação da “trindade”, da 

mitologia cristã – católica, na qual se acredita que Jesus e Deus são uma unidade, 

ligada/intermediada simbioticamente pelo Espírito Santo e, portanto, se usou de 

excertos bíblicos específicos e fragmentos do catecismo católico, disponibilizados no 

website do Vaticano. Apesar de haver tais divisões entre pai, filho e Espírito Santo, a 

tradição católica defende que não há fragmentação entre esses três supostos seres, 

deidades. Assim sendo, na linha analítica aqui adotada (há singularidade e unidade 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             310 

 

indivisível da trindade) assassinar e alimentar-se, simbolicamente, do corpo e do sangue 

de Cristo é, consequentemente, uma reconstituição simbólica do assassinato e o 

banquete de Deus, do pai. 

 

3. Pai, filho e espírito santo: trino, mas uno 

O Catecismo da Igreja Católica (1992/2000), em sua primeira parte, nas seções 

“eu creio; nós cremos” e “profissão da fé cristã”, define a “santíssima trindade”, a 

unidade entre pai (Deus), filho (Jesus) e o espírito santo (pentecostes). Os parágrafos 

151, 237 e 245, respectivamente, da citada obra eclesiástica lê-se fragmentos que 

corroboram para tal compreensão: “(...) Podemos crer em Jesus Cristo, porque Ele 

próprio é Deus, o Verbo feito carne.” (CATECISMO..., 2000, p. 50; CIC 151) e em: 

 A Trindade é um mistério de fé em sentido estrito, um dos mistérios 

ocultos em Deus, que não podem ser conhecidos se não forem 

revelados lá do alto. É verdade que Deus deixou traços do seu Ser 

trinitário na obra da criação e na sua revelação ao longo do Antigo 

Testamento. Mas a intimidade do seu Ser como Trindade Santíssima 

constitui um mistério inacessível à razão sozinha e, mesmo, à fé de 

Israel antes da Encarnação do Filho de Deus e da missão do Espírito 

Santo (CATECISMO..., 2000, p. 72; CIC 237). 

 Mas a origem eterna do Espírito Santo não está desligada da do Filho: 

O Espírito Santo, que é a terceira pessoa da Trindade, é Deus, uno e 

igual ao Pai e ao Filho, da mesma substância e também da mesma 

natureza... Contudo, não dizemos que Ele é somente o Espírito do Pai, 

mas, ao mesmo tempo o Espírito do Pai e do Filho. O Credo da Igreja, 

do Concílio de Constantinopla, confessa: “Com o Pai e o Filho ele 

recebe a mesma adoração e a mesma” (CATECISMO..., 2000, p. 74; 

CIC, 245).  

 

 Dentro das Ciências da Religião e da Teologia, estudos bíblicos debruçam-se 

sobre interpretações variadas acerca da natureza ontológica da Trindade. O Estudo de 

Hammes (2002, p. 1-2), enfatiza que a partir do Concílio Vaticano II, se confirmou a 

Teologia Católica nas diretrizes cristológicas; pneumáticas e trinitária. Assim, as três 

Pessoas divinas ganham importância, retirando do Catecismo uma abordagem que, por 

vezes, diminuia o papel do Espírito Santo (enfocando mais na relação Pai e Filho): 

“Jesus de Nazaré ontologicamente é o Filho (Verbo, Carne) do Pai, unido 

hipostaticamente à formulação, no entanto, persistia o paralelismo dos dois esquemas”.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             311 

 

O dualismo entre ‘Cristo’ e ‘Espírito’ é subdividida em leituras diversificadas. A 

primeira compreendia o Espírito Santo sendo a natureza, essência, divina de Jesus. A 

segunda, que o Espírito precede Jesus, portanto, antes da encarnação do Cristo, o 

‘Pneuma’ já existia - entretanto, esse viés afirma que o Espírito Santo é o ‘nome 

pessoal’ do Cristo, pré-encarnação. Por fim, a terceira linha defende que ambos - Jesus e 

o Espírito - preexistiam à encarnação (Hammes, 2002, p. 2). Portanto, percebe-se que, 

apesar da unidade da Trindade Cristã, existem interpretações variadas, que ressaltam ou 

não a unicidade ou a tripartição da Trindade. 

 Salienta-se que o presente ensaio utilizou da leitura da unidade indivisível da 

trindade. Recuperando a Teologia rahneriana4, Teixeira (2020, p. 41), afirma que as três 

Pessoas divinas: Pai, Filho e o Espírito Santo são “o único e mesmo Deus na ilimitada 

plenitude da única divindade, na posse de uma só e mesma essência divina”      

(RAHNER, 1989, p. 168-169, apud TEIXEIRA, 2020, p. 41).  Ainda seguindo na linha 

da indivisibilidade da trindade, referindo-se a vida religiosa consagrada, a referida 

teóloga afirma: “Por requerer coração indiviso, a castidade é reflexo do amor que liga as 

Pessoas divinas [Pai, Filho e Espírito Santo] na unidade trinária” (TEIXEIRA, 2020, p. 

28). 

Destarte, adotando o viés interpretativo supracitado (da unidade simbiótica da 

trindade), corroborado pelo Catecismo da Igreja Católica em vigor, que defende a 

unidade da “trindade”, sendo Jesus o mesmo que Deus (e o Espírito Santo) e vice-versa, 

objetivou compreender eucaristia católica - e a ritualística nela envolvida - visando 

construir paralelos desta com o “banquete totêmico”, como uma forma de reconstituição 

de tal episódio mitológico freudiano; em que o assassinato do pai, na figura do Cristo, e 

a comunhão através de seu corpo e sangue, convergem para a simbolização do 

parricídio, da refeição, luto e festejo do grande crime inaugural (FREUD, 2016, p. 161-

162). 

4. A horda se volta contra o seu rei/pai 

Remontando ao julgamento e condenação de Cristo, de acordo com o novo 

testamento bíblico, Jesus era um judeu que fora perseguido e trucidado pelo seu próprio 

                                                 
4 Referente à Karl Rahner (1904-1984), proeminente sacerdote jesuíta e teólogo alemão, importante 

pensador do Trinitarismo. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             312 

 

povo, os semitas. Desde criança ele fora educado dentro da religião hebraica, como 

afirma a própria Bíblia: “Quando se completaram oito dias para a circuncisão do 

menino, deram-lhe o nome de Jesus, como fora chamado pelo anjo, antes de ser 

concebido” (BÍBLIA, Lucas 2, 21, p. 1252). 

O evangelho de João (1:49) também confirma a ascendência e identidade judaica 

de Cristo, no qual um homem diz a ele: “Rabi [rabino], tu és o filho de Deus, tu és o rei 

de Israel!” (BÍBLIA, João 1, 49, p. 1293). Assim como no evangelho de Mateus: “Onde 

está o recém nascido rei dos judeus?” (BÍBLIA, Mateus 2, 2 p.1181) Destarte, Cristo foi 

perseguido e julgado pelo seu próprio povo. Pode-se aqui elencar um cauteloso paralelo, 

como o seu povo agindo como sua horda e, assim, ser um tipo de simulacro do  grande 

banquete mitológico  freudiano. 

Em Totem e Tabu, Freud afirmou que um grupo de filhos revoltosos se uniu e 

planejou destruir o pai, para assim obterem o poder e os benefícios exclusivos dele. 

Desta maneira, eles “unidos ousaram fazer o que não seria possível individualmente” 

(FREUD, 2016, p. 147), que era sacrificar o líder para usurpar-lhe o poder, as benesses 

e a força. 

O novo testamento converge para essa traição em que os próprios judeus teriam 

fomentado e festejado a condenação e morte de Cristo, seu “rei”, de acordo com o 

fragmento abaixo: 

 (...) Pilatos saiu ao encontro das autoridades dos judeus, e disse-lhes: 

‘Eu não encontro nele [Jesus] nenhum motivo de condenação. 

Contudo, existe um costume entre vocês: que eu lhes solte alguém na 

Páscoa. Vocês querem que eu solte o rei dos judeus?’ (...) Então eles 

[hebreus] começaram a gritar de novo: ‘Ele não. Solte Barrabás’. 

Barrabás era um bandido (BÍBLIA, João 18, 38-40, p. 1318). 

Assim, os próprios “súditos” optaram pela condenação do seu “rei”, ou seja, os 

hebreus apoiaram e condenaram Cristo. Após julgado, o “rei dos judeus” foi entregue ao 

seu próprio povo, para que eles o crucificasse: “Vendo Jesus, os chefes dos sacerdotes e 

os guardas começaram a gritar: Crucifique. Crucifique. Pilatos disse-lhes: 

‘Encarreguem-se vocês mesmos de crucificá-lo, pois não encontro nenhum crime nele’” 

(BÍBLIA, João 19, 6, p. 1318-1319). Segundo a tradição cristã, assim foi feito, e o 

condenado fora entregue ao seu povo, para que fosse assassinado. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             313 

 

5. A última ceia: simulacro do grande banquete 

A Bíblia traz em seu novo testamento a narração de como teria sido a última ceia 

de Jesus junto com os seus apóstolos, inclusive na presença de Judas, que o trairia. 

Judas Iscariotes, o desleal, seria o filho que volta-se contra o Pai e articula o assassinato, 

entregando-o às autoridades, de acordo com os textos bíblicos. O próprio Cristo já 

possuía consciência da existência de um desertor dentre os seus: “(...) a mão do homem 

que me atraiçoa está se servindo comigo, nesta mesa” (BÍBLIA, Lucas 22, 21, p. 1283). 

Em tal oportunidade, no qual o mestre reúne-se com seus discípulos, aos olhos 

do cristianismo, Jesus teria instituído a eucaristia, que simbolizava aquele momento 

final de comunhão e também o seu assassinato e antropofagia, assim como na 

supracitada obra freudiana. O evangelho de Lucas explicita isso:  

 Então Jesus pegou o cálice, agradeceu a Deus e disse: Tomem isto e 

repartam entre vocês; pois eu lhes digo que nunca mais beberei do 

fruto da videira, até que venha o reino de deus’. 

 A seguir, Jesus tomou o pão, agradeceu a Deus, o partiu e distribuiu a 

eles, dizendo ‘Isto é o meu corpo, que é dado por vocês. Façam isto 

em memória de mim. Depois da ceia, Jesus fez o mesmo com o cálice 

[com vinho], dizendo: ‘Este cálice é a Nova Aliança do meu sangue, 

que é derramado por vocês’ (Lucas 22, 16-20). 

O psicanalista austríaco, em Totem e Tabu, ao descrever o grande banquete 

afirma: “(...) o clã mata cruelmente seu animal totêmico e o devora cru, carne sangue e 

ossos” (FREUD, 2016, p. 146), cena essa bastante semelhante à supracitada passagem 

bíblica, referente à ceia final do mestre para com os seus discípulos, ao qual ele frisa a 

sacralização de seu sacrifício, seu sangue e seu corpo, que se tornaram bebida e 

alimento – respectivamente – para os seus adeptos. 

Freud também afirma que concretizado o sacrifício e o festejo, a consciência de 

culpa tomou de assalto os filhos parricidas, fazendo com que estes se arrependessem e 

temessem a punição do pai morto, bem como amedrontados pelo receio de rivalidades e 

revanchismos dentre os próprios irmãos da horda. Sendo assim, a imago psicológica do 

pai ganha força e torna-se ainda mais poderosa do que a própria figura material paterna: 

“O morto tornou-se mais forte do que havia sido vivo; tudo como ainda hoje vemos nos 

destinos humanos. Aquilo que antes ele impedira com sua existência, eles proibiram 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             314 

 

então a si mesmos, na situação psíquica de “obediência a posteriori” (FREUD, 2016, p. 

149). 

     Conforme o excerto abaixo, o Catecismo da Igreja Católica endossa a 

interpretação de que os próprios cristãos corroboraram com a morte de seu líder, 

reafirmando a consciência de culpa pelo assassinato, descrita pelo psicanalista austríaco, 

conforme o trecho abaixo:  

 Levando em conta que nossos pecados atingem o próprio Cristo, a 

Igreja não hesita em imputar aos cristãos a mais grave 

responsabilidade no suplício de Jesus, responsabilidade mais grave no 

suplício de Jesus, responsabilidade que com excessiva frequência 

estes debitaram quase exclusivamente aos Judeus (CATECISMO..., 

2000, p. 170; CIC 598). 

Ainda de acordo com o mencionado Catecismo católico, afirma-se que a 

eucaristia é um memorial que visa perpetuar a lembrança do sacrifício do Cristo: “A 

Eucaristia que instituiu naquele momento será o “memorial” de seu sacrifício.      Jesus 

incluiu os apóstolos na sua própria oferta e lhes pede que a perpetuem. Com isso, 

instituiu seus apóstolos como sacerdotes da Nova-Aliança (CATECISMO...,2000, p. 

174 – 175; CIC 611). Portanto, para o catolicismo, a eucaristia é um momento que 

simbolicamente se simula a morte do seu líder, no qual os próprios católicos 

consideram-se culposos, e também se reencena o banquete totêmico freudiano, em que 

os filhos alimentam-se do pai por eles desgraçado, almejando assim incorporarem a si 

as características dele admiradas.  

 

6. Via crucis: humilhação e morte do pai  

Em Totem e Tabu, o pensador austríaco defende que a derrota e a gigantesca 

humilhação passada pelo pai, com o sua queda da liderança da horda e destruição, torna-

se futuramente o seu ponto forte, aquilo que restabelece e fortifica o líder que agora está 

morto, em forma de consciência pesarosa, conforme o trecho: 

 A cena da derrota do pai, de sua maior humilhação, tornou-se aí o 

material para representar seu mais alto triunfo. A importância que o 

sacrifício adquiriu universalmente está no fato de que oferece ao pai a 

satisfação pela injúria sofrida, no mesmo ato em que perpetua a 

lembrança do malfeito (FREUD, 2016, p. 156). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             315 

 

O vexame e a bancarrota do pai é explicitamente narrada em partes dos 

evangelhos de Mateus, Lucas e João, que evidenciam a Via Crucis, ou Via Dolorosa, 

trajeto no qual Cristo condenado percorreu a pé, recebendo humilhações e castigos de 

seus algozes, como Freud descrevera, tal penosa trajetória se tornou o grande triunfo do 

que os católicos chamam de “Paixão de Cristo”, que Ele morre por culpa dos seus, mas 

para perdoá-los, gerando assim a consciência de culpa descrita pelo fundador da 

psicanálise. Abaixo estão alguns excertos sobre a derrota do pai: 

Evangelho de Mateus:  

 Então se ajoelharam diante de Jesus e zombaram dele, dizendo: 

‘Salve, rei dos judeus!’ Cuspiram nele e, pegando a vara, bateram na 

sua cabeça. Depois de zombarem de Jesus, tiraram-lhe o manto 

vermelho e o vestiram de novo com as roupas dele; daí o levaram para 

crucificar (BÍBLIA, Mateus 27, 29-31, p. 1218). 

Evangelho de Lucas: 

 Os chefes, porém, zombavam de Jesus, dizendo: ‘A outros ele salvou. 

Que salve a si mesmo, se é de fato o Messias de Deus, o Escolhido!’ 

Os soldados também caçoavam dele. Aproximavam-se, ofereciam-lhe 

vinagre e diziam: ‘Se tu és o rei dos judeus, salva a ti mesmo!’ Acima 

dele havia um letreiro: ‘Este é o rei dos judeus’ (BÍBLIA, Lucas 23, 

35-36, p. 1286). 

Evangelho de João: 

 Então Pilatos pegou Jesus e o mandou flagelar. Os soldados trançaram 

uma coroa de espinhos e a colocaram na cabeça de Jesus. Vestiram 

Jesus com um manto vermelho. Aproximavam-se dele e diziam: 

‘Salve, rei dos judeus!’ E lhe davam bofetadas (BÍBLIA, João 19, 1-3, 

p. 1318). 

 Depreende-se, a partir da análise desses eventos a existência, primeiramente, de 

uma identificação entre os irmãos, movidos pelos sentimentos de impotência e ódio pelo 

pai tirano; bem como da existência de uma relação de ambivalência, ao passo que pelo 

ódio ocorreu a morte, mas pelo amor ocorreu a incorporação e o banquete. Assim, esse 

evento é capaz de fazer a tribo se reconhecer enquanto irmãos e possibilitar a 

interpretação enquanto evento precursor da formação da cultura à medida em que o pai 

se fortalece e é fruto de admiração e temor (ROCHA, 2012, p. 118-119). Além disso, 

segundo a interpretação do autor, quando existe um profundo apego emocional, também 

existe a hostilidade. Assim, a censura aparece enquanto opositora do desejo 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             316 

 

inconsciente de que, caso a morte ocorresse, os sujeitos não ficariam insatisfeitos, o que 

leva à autocensura e, nos povos primitivos, a formação dos tabus, importante para 

posterior formação das práticas religiosas (VELIQ, 2016, p. 56-57). 

 

7. A culpa, o luto pelo assassinato e o festejo de reconciliação com o pai 

Os trechos abaixo, extraídos de Totem e Tabu, falam sobre a sensação de culpa 

do clã após o extermínio do líder: “Eles revogaram seu ato [parricídio], declarando ser 

proibido o assassínio do substituto do pai, o totem, e renunciaram às consequências 

dele”. “Isso [a culpa pelo assassinato do Patriarca] ocorreu em forma de 

arrependimento, surgiu uma consciência de culpa, que aí equivale ao arrependimento 

sentido em comum. O morto tornou-se mais forte do que havia sido o vivo” (FREUD, 

2016, p. 149). 

O sentimento de culpa também aparece no Novo Testamento, depois de 

concretizada a crucificação de Jesus: “Já era mais ou menos meio-dia e uma escuridão 

cobriu toda a região até às três horas da tarde, pois o sol parou de brilhar. A cortina do 

santuário rasgou-se ao meio. Então Jesus deu um forte grito: ‘Pai, em suas mãos entrego 

o meu espírito’. Dizendo isso, expirou” (BÍBLIA, Lucas 23, 44-46, p. 1287). 

Narrando o supracitado momento em seu evangelho, Lucas completa: “E todas 

as multidões que estavam aí [no local da crucificação] e que tinham vindo para assistir, 

viram o que havia acontecido [escuridão e agonia de Cristo], e voltaram para a casa, 

batendo no peito [afirmando a inocência do morto]” (BÍBLIA, Lucas 23, 48, p. 1287). 

A escuridão pode ser entendida como uma simbolização desse arrependimento, 

da consciência de culpa, que recaiu sobre as massas após o derradeiro suspiro de Jesus, 

bem como toda a comoção e indignação que o episódio gerou naqueles que o 

presenciaram, e que até a pouco clamavam pela morte do Cristo. Uma vez efetuada o 

assassinato, o arrependimento arrebatou os presentes. 

Freud (2016), afirmava que terminada a ocisão e o banquete, o sentimento de 

culpa manifestou-se em todos os membros da horda primeva, que se enlutaram e 

viveram aquele arrependimento pelo ato errôneo por eles cometido, na tentativa de 

assim se redimirem e apaziguarem as emoções negativas. Passado o tempo do luto, a 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             317 

 

fraternidade outrora culposa, agora se revigora e festejam euforicamente, conforme o 

excerto abaixo: 

 Após o ato, o animal [totêmico] é chorado e lamentado. O lamento 

pelo morto é obrigatório, imposto pelo temor de represália, e sua 

intenção (...) de livrar-se da responsabilidade pela morte. Mas após 

esse luto vem a alegria festiva, o desencadeamento de todos os 

instintos e a licença de todas as gratificações. Sem dificuldade 

vislumbramos aí a natureza da festa (FREUD, 2016, p. 146). 

A mesma sucessão de fatos é reportada pela Bíblia no qual a ressurreição do 

Cristo, o ‘pai executado’, na presente leitura, comprova que ele se mantém vivo, 

perdoando, assim, a culpa e apaziguando o remorso dos seus. Vale ressaltar que 

Segundo Veliq (2016, p. 60), para Freud, a religião se basearia em uma projeção entre 

pai e filho em que o filho sente a necessidade de proteção do pai, mas ao mesmo tempo 

o odeia por ter impossibilitado sua relação fusional com sua mãe. Assim, Freud (2017, 

p. 17-20) afirma que  esse sentimento perduraria por toda a vida adulta e é com base 

nisso que surge a ideia de “Deus”,  enquanto figura onipotente, e segundo Veliq  (2016 , 

p. 60), como um pai idealizado, que se funda no desejo e na busca da superação do 

desamparo, algo que possibilita a produção dessa ilusão e alimenta a crença em Deus. 

 Prosseguindo, o grande festejo da ressurreição, para os cristãos, é a páscoa, na 

qual o pai “renasce”, ressurge dos mortos, perdoando os pecados e reiterando todo o seu 

poder e honra. Portanto, a festa da páscoa é para a cristandade o grande festejo pós-luto 

pela morte do seu pai. Os fragmentos bíblicos abaixo convergem com tal leitura: 

 Ela [Maria Madalena] foi anunciar isso aos seguidores de Jesus, que 

estavam de luto e chorando. Quando ouviram que ele [Cristo] estava 

vivo e fora visto por ela, não quiseram acreditar (BÍBLIA, Marcos 16, 

10-11, p. 1247). 

 Espantados e cheios de medo, pensavam estar vendo um espírito [de 

Jesus, agora ressuscitado]. Então Jesus disse: ‘Por que vocês estão 

perturbados, e por que o coração de vocês está cheio de dúvidas? 

Vejam minhas mãos e meus pés: sou eu mesmo. Toquem-me e vejam: 

um espírito não tem carne e ossos, como vocês podem ver que eu 

tenho’ (BÍBLIA, Lucas 24, 37-39, p. 1288). 

 Ai, [Cristo] ergueu as mãos e os abençoou. Enquanto os abençoava, 

afastou-se deles e foi levado para o céu. Eles [os apóstolos] o 

adoraram, e depois voltaram para Jerusalém, com grande alegria 

(BÍBLIA, Lucas 24, 50-52 p. 1289). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             318 

 

 [Jesus] Ficou no meio deles e disse: ‘A paz esteja com vocês.’ 

Dizendo isso, mostrou-lhes as mãos e o lado. Então os discípulos 

ficaram contentes por ver o Senhor (BÍBLIA, João 20, 19-20, p. 

1321). 

Os excertos acima podem ser interpretados como uma releitura simbólica do 

parricídio freudiano (Freud, 2016, p.145-146), em que a morte do pai, pelo seu próprio 

clã, é chorada e fortemente lamentada, em um período de luto. Passada essa fase, vem 

os festejos pós enlutamento, como forma de redenção à falta e culpa pelo ato por eles 

cometido. Na chave de leitura adotada no presente ensaio, os trechos bíblicos 

supracitados podem ser compreendidos como a narração desse luto e culpa, que é 

apaziguado pela ressurreição do pai - a reversão simbólica da ocisão -  a remissão da 

consciência de culpa; portanto, no presente recorte interpretativo, a ressurreição de 

Cristo seria a reversão mítica do parricídio.  

Porém, Freud faz uma ressalva de que existem diferenças em como a 

hostilidade, enquanto satisfação pela morte, é sentida no inconsciente dos povos 

primitivos: 

A defesa contra ela assume a forma de deslocá-la para o objeto da 

hostilidade, ou seja, para os próprios mortos. Esse procedimento 

defensivo, comum tanto na vida mental normal quanto na patológica é 

conhecido como ‘projeção’. O sobrevivente nega assim que tenha 

algum dia alimentado quaisquer sentimentos hostis pelo morto 

querido, em vez disso, é a alma do defunto que os alimenta e procura 

pô-los em ação durante o período de luto. Apesar da defesa bem 

sucedida que o sobrevivente consegue através da projeção, sua reação 

emocional apresenta as características de castigo e remorso, porque é 

o sujeito dos temores, e submete-se a renúncias e restrições, embora 

estas sejam em parte disfarçadas como medidas de proteção contra o 

demônio. (FREUD, 2006, p. 74, apud VELIQ, 2016, p. 57). 

 Ressalva-se, por fim, que, ao comparar o pai citado nos trechos bíblicos com o 

animal totêmico, pode-se pensar em diferenças de tratamentos. Faz-se esse paralelo, ao 

passo que o Deus da Bíblia é visto enquanto ser misericordioso que criou seus filhos em 

um ato de amor e os deu liberdade de escolha (CATECISMO..., 2000, p. 21-26, CIC 24 

- 42), já o pai da horda é visto enquanto aquele tirano que exerce o poder através da 

coerção (FREUD, 2016, p. 149-151). Porém, apesar dessas diferenças, dá-se para 

interpretar que mesmo em narrações que se distanciam nesses pontos, pode existir a 

relação de projeção dos filhos pelo pai, que se faz onipresente e todo-poderoso no pós-



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             319 

 

morte, bem como a necessidade de reconciliação e introjeção de seus restos, 

simbolicamente, pelos membros que o mataram. 

 

Considerações Finais 

 A obra Totem e Tabu (2016) é um clássico freudiano no qual o psicanalista 

aborda o caráter inconsciente por trás de diversas manifestações culturais como, por 

exemplo, o tabu da morte, da gravidez, do incesto, etc. Nesse livro, Freud teoriza acerca 

do banquete totêmico que simbolicamente significava para a psicanálise a ocisão do Pai, 

figura central de autoridade, por seus próprios filhos devorado, para absorverem aquilo 

que admiravam daquele chefe do clã. 

 O próprio Freud afirmava que a culpa por tal crime ainda reverberava no 

psiquismo dos neuróticos, bem como embasava instituições sociais como a religião. 

Sendo assim, o cristianismo católico traria consigo, em sua doutrina religiosa, traços 

dessa culpa e desse desgraçado evento passado. A eucaristia seria a rememoração e a 

simulação do banquete simbólico, em que o corpo e o sangue de Cristo são comidos por 

seus próprios seguidores, corresponsáveis – na visão da própria Igreja – pelo assassinato 

de seu líder; e também o choram e enlutam-se por sua morte. 

 Portanto, segundo a bíblia cristã, em seu novo testamento, e o catecismo da 

Igreja Católica, Deus encontrava-se na pessoa do Cristo, vice-versa. Aniquilar o Cristo e 

simbolicamente devorá-lo é também - nesta leitura - destruir a Deus, o grande pai. Para 

tal interpretação, é indispensável que se adote a ideia da Santíssima Trindade católica, 

em que Deus (pai), Jesus (filho) e o Espírito Santo (pentecostes) são o mesmo ser, não 

havendo divisória dentre estes.  

 Vale ressalvar que Freud fez, em sua mencionada obra, análises acerca da 

mitologia católica, porém o autor adotou um viés no qual Deus e Cristo eram 

personalidades e divindades diferentes. Destarte, Deus seria o grande pai e Cristo, o 

filho que conseguiu redimir-se diante do patriarca e substituir a religião deste pela sua 

própria, o cristianismo. Tal interpretação é verossímil, tendo em vista que a própria 

bíblia os descreve como deidades diferentes, sendo o pai um Deus e o filho, um 

semideus. No entanto, o presente estudo respalda-se no catecismo católico para unificá-

los em um só ser: Jesus é Deus e, portanto, é o pai. Assim, buscou-se analisar a figura 

de Jesus enquanto figura “Trina” que veio para representar o Pai, estando então, nessa 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             320 

 

figura de sacrifício, no lugar simbólico do Deus. Portanto, psicanaliticamente, a 

santíssima trindade pode ser lida como uma simbiose, uma fusão e, por isso, as três 

‘Pessoas’ da trindade são somente uma única; assim, ferir Jesus é sinônimo de  ferir o 

pai, a Deus. 

 Conforme o descrito em Totem e Tabu (1913/2016), o evangelho novo conta 

uma história que se faz possível traçar paralelos entre a perseguição, condenação, morte 

e ressurreição de Jesus e os momentos do parricídio, alimentação, culpa e festejos do 

mito totêmico. Cristo fora traído pelo seu povo, os judeus, que fomentaram o seu 

julgamento e promoveram sua crucificação. Ele também fora apunhalado por um dos 

seus apóstolos, Judas Iscariotes, alguém de sua intimidade e confiança, que se rebelou 

contra o líder e o entregou para os carrascos. 

 As semelhanças continuam quando supostamente Cristo teria instituído a 

eucaristia, na última ceia, que ele simbolicamente sacralizava o pão como sua carne, e o 

vinho como o seu sangue. Para o catolicismo, ao comungar a pessoa está recebendo 

Jesus e absorvendo suas graças, igualmente à descrição da deglutição do animal 

totêmico pelo seu próprio clã. Assim, a partir da leitura analítica aqui adotada - 

buscando ressaltar paralelos entre o mito cristão e o mito freudiano - do mesmo modo 

que o pai primevo freudiano, Cristo/Deus também foi humilhado e morto pelos seus 

‘filhos’ (iguais). 

 A desgraça de Jesus fora acompanhada por um grande luto, seguida por muitas 

festividades e alegrias, pois na páscoa ele ressuscitou, sanando assim, a consciência 

pesarosa de sua horda; uma vez que o crime foi revertido e o pai está vivo novamente. 

Os festejos e simbolismos católicos sobre a páscoa convergem com as festividades pós-

luto teorizadas por Freud em Totem e Tabu (1913/2016), no qual o clã alegra-se e 

brinda como uma maneira de amenizar a consciência de culpa e também rememorar 

todo o ocorrido com o pai, para assim se evitar novas tragédias. 

 Em suma, o presente estudo objetivou traçar esses paralelos entre a obra 

freudiana e as crenças cristãs-católicas a respeito do sacramento da eucaristia e do 

episódio de morte e ressurreição do Cristo. Vale reforçar que o atual estudo não almeja 

ofender ou menosprezar nenhum credo religioso, mas apenas analisá-lo e pensá-lo de 

acordo com a psicanálise freudiana, mais especificamente, o livro Totem e Tabu. 

Também faz-se bem-vindo reforçar que não se pretendeu esgotar a temática nesse 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             321 

 

estudo com esses referenciais, sendo importante outras visões e discussões, de cunho 

analítico-teórico, acerca do assunto. 

 

Referências Bibliográficas 

AMARAL, F. B.. Totem e tabu: notas sobre o parricídio e a ficção. Ágora: Estudos em 

Teoria Psicanalítica, v. 22, n. 2, maio 2019. p. 228–236. 

 

BÍBLIA. Bíblia sagrada. Tradução de Ivo Storniolo e Euclides Martins Balancin. São 

Paulo: Paulus, 1991. 

 

Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Edição típica Vaticana, Loyola, 2000. 

 

FREUD, Sigmund. Totem e Tabu (3ª ed., Souza, P. C, Trad.). São Paulo: Penguin & 

Companhia das Letras, 2016. 

 

FREUD, Sigmund. O Mal-Estar na Civilização (1ª ed., Souza, P.C, Trad.). São Paulo: 

Penguin & Companhia das Letras, 2017. 

 

GODOI, Bernardo Sollar; NOÉ, Sidnei Vilmar. A morte de Deus, o pai da horda 

primeva e o interdito. Reverso, n. 75, 2018. p. 73-82. 

 

HAMMES, Erico. O Espírito Santo e Jesus: uma inversão ‘cristológica’?. 

TeocomunicaçãoPUCRS, v. 32, n.1, 2002. p. 1 - 12. 

 

LIMA, Alan Souza; SOUZA, Maurício Rodrigues. O pai da horda e o supereu: de um 

prenúncio da instância. Psicologia USP, v. 27, n.3, 2016. p. 420-428. 

 

MACIEL, Karla Daniele de Sá Araújo; ROCHA, Zeferino de Jesus Barbosa. Dois 

discursos de Freud sobre a religião. Revistal Mal-Estar e Subjetividade, v. 8, n. 3,  

2008. p. 729-754, 

 

MAIMÔNIDES, os treze princípios da fé judaica. Revista Morashá, n.88, jun. 2015. 

Disponívelem:<http://www.morasha.com.br/leis-costumes-e-tradicoes/maimonides-os-

treze-principios-da-fe-judaica.html>. Acesso em: 14 de jul. 2023. 

 

MARANHÃO, Bernardo Costa Couto de A. O Poderoso Chefão Ou da paternidade 

como fundamento da lei em “Totem e tabu”, de Freud. Reverso, v. 52, n. 37, 2005. p. 

37-42. 

 

MIRANDA, Claudio. Freud e o retorno do sagrado: a sobrevivência e 

reconfiguração do religioso na contemporaneidade. 113 f. Dissertação (Mestrado em 

Teologia), Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2012. 

 

http://www.morasha.com.br/leis-costumes-e-tradicoes/maimonides-os-treze-principios-da-fe-judaica.html
http://www.morasha.com.br/leis-costumes-e-tradicoes/maimonides-os-treze-principios-da-fe-judaica.html


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 303-322, jan.-jun./2023                                             322 

 

NAMBA, Janaina. A proibição do incesto em Lévi-Strauss e Freud: algumas 

aproximações. Revista De Antropologia, v. 61 n. 1, 2018. p. 176-190. 

 

POLLO, Vera; SANT’ANA, Maria Luísa Rodrigues. AS TRÊS VERSÕES DO PAI: O 

PARRICÍDIO, O NOME E O DIZER. Ágora: Estudos Em Teoria Psicanalítica, v. 

25, n. 1, 2022. p. 82–88. 

 

PONTES, Andrea Mello. O Tabu do Incesto e os olhares de Freud e Levi-Strauss. 

Trilhas, v. 4, n.1, 2004. p. 7-14. 

 

ROCHA, Helenice De Fátima Oliveira. Do pai da horda a Moisés: o ideal como 

articulador entre o sujeito e a cultura. Boletim de Psicologia, v. 62, n. 137, 2012, p. 

117-127. 

 

TEIXEIRA, Priscila Cirino. A autocomunicação do Deus triúno e a Confessio 

Trinitatis: Contribuições para uma Teologia trinitária da vida consagrada. 2020. 

95 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) - Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, 

Belo Horizonte, 2020.  

 

VELIQ, Fabiano. O totem e o desamparo: duas chaves de leitura para a religião no 

pensamento freudiano. Analytica, v. 10, n. 6, p. 28-45, 2017. Recuperado em 

19/11/2021 de <http://pepsic.bvsalud.org/pdf/analytica/v6n10/04.pdf>. Acesso em: 09 

out. 2022. 

 

VELIQ, Fabiano. Religião e projeção em Freud. Elementos para o debate entre 

psicanálise e religião. Synesis, v. 8, n. 2, p. 49-65, ago/dez. 2016. 

<https://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/1131>. Acesso em: 14 jul. 2023.



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             323 

 

Diálogo inter-religioso sobre questões ambientais: explorando as 

doutrinas do Cristianismo e Budismo para um futuro sustentável 

 
 

Interreligious dialogue on environmental issues: exploring the doctrines of 

Christianity and Buddhism for a sustainable future 

 
 

Nirvana de Oliveira Moraes Galvão de França1 

 

Resumo: Este trabalho explora o diálogo inter-religioso entre o Cristianismo Católico 

Apostólico Romano e o budismo da tradição Geluk nas questões ambientais, apoiado 

em pensadores como Lama Je Tsongkhapa, Sonan Gyatso, Plínio Marcos Tsai, Papa 

Francisco e Ivone Gebara. Discute a interdependência como essencial para a 

compreensão dos desafios ambientais e enfatiza a importância de ações coletivas para 

um futuro sustentável. Ressalta que a preservação ecológica global requer abordagem 

multidisciplinar, envolvendo líderes religiosos, políticos e a sociedade civil. Conclui 

promovendo o diálogo inter-religioso e a necessidade de ação coletiva. 

 

Palavras-chave: Meio ambiente. Budismo. Je Tsongkapha. Catolicismo. Papa 

Francisco. 

 

 

Abstract: This work explores the inter-religious dialogue between Roman Catholic 

Christianity and Geluk tradition Buddhism on environmental issues, supported by 

thinkers such as Lama Je Tsongkhapa, Sonan Gyatso, Plínio Marcos Tsai, Pope Francis, 

and Ivone Gebara. It discusses interdependence as essential for understanding 

environmental challenges and emphasizes the importance of collective actions for a 

sustainable future. It highlights that global ecological preservation requires a 

multidisciplinary approach, involving religious leaders, politicians, and civil society. It 

concludes by promoting inter-religious dialogue and the need for collective action. 

 

Keyword: Environment. Buddhism. Je Tsongkhapa. Catholicism. Pope Francis 

 

 

Introdução 

 

Este trabalho visa estabelecer um diálogo inter-religioso virtuoso sobre 

questões ambientais, ancorado nas doutrinas de dois dos principais pilares do 

pensamento religioso mundial: o cristianismo e o budismo. A reflexão será guiada por 

                                                 
1 Doutoranda em Ciências da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo, professora do Instituto 

Pramāṇa e monja budista na Associação Buddha-Dharma. Contato: nirvanafranca@gmail.com. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             324 

 

textos e concepções teológicas de figuras proeminentes dessas tradições, incluindo 

Lama Je Tsongkhapa, Sonan Gyatso e Plínio Marcos Tsai no budismo, e o Papa 

Francisco e Ivone Gebara representando o cristianismo católico. A escolha desses 

autores se deve à profundidade e diversidade de suas obras, que nos oferecem um 

espectro abrangente de compreensões e interpretações sobre a ideia de 

interdependência, permitindo assim uma exploração detalhada e significativa do papel 

da espiritualidade na atual crise ambiental 

Desta maneira, busca-se uma articulação que coloque lado a lado 

representações do budismo e do cristianismo. Da mesma forma que o cristianismo não é 

uma unidade, em que o Papa é o principal representante dos católicos apostólicos 

romanos, outras vertentes do cristianismo, como os protestantes e pentecostais, têm seus 

próprios líderes e pensadores. Ivone Gebara também contribui com suas análises do 

cristianismo católico apostólico romano, essa freira brasileira, escreveu diversos 

trabalhos no qual ela articula o cristianismo com a ecologia. O budismo também se 

divide em várias escolas e tradições, cada uma com suas próprias figuras representativas 

e pensadores destacados 

O conceito de Interdependência, embora seja um constructo multifacetado, será 

abordado neste texto de maneira simplificada, com o intuito de elucidar a intrincada 

rede de relações que permeia todos os seres vivos. A necessidade de tal simplificação 

surge da complexidade do tema, que poderia facilmente estender este ensaio para além 

de sua escala e escopo pretendidos. Nosso objetivo principal é explorar a importância da 

interdependência para a compreensão das questões ambientais e da responsabilidade que 

a humanidade detém sobre o futuro sustentável do nosso planeta. 

O conceito de interdependência, também conhecido como Pratītyasamutpāda 

ou Originação Dependente, é um princípio fundamental no budismo, tal como descrito 

de forma significativa por Lama Je Tsongkhapa em sua obra: “Lamrim Chenmo: O 

Grande Tratado do Caminho Gradual da Iluminação” (2020). Neste que é um dos seus 

principais trabalhos, Tsongkhapa desdobra o conceito de interdependência como a 

consciência de que todos os fenômenos emergem dentro de uma matriz complexa de 

causa e efeito, ilustrando a profunda rede de conexões que permeia toda a existência. 

Em sua concepção, nenhum ser ou objeto existe de maneira independente ou 

isolada. Todos são produtos de múltiplas causas e condições e, por sua vez, influenciam 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             325 

 

outras coisas através de suas ações e existência. De acordo com Tsongkhapa, 

compreender essa intricada interconexão entre todos os seres e coisas é crucial para 

perceber a verdadeira natureza da realidade. Isso, por sua vez, conduz ao 

desenvolvimento de uma ética compassiva e ao reconhecimento da interdependência 

que permeia nossa relação com o meio ambiente, motivando ações responsáveis e 

sustentáveis. 

Nossa discussão irá recorrer a uma variedade de perspectivas notáveis, tanto 

budistas quanto cristãs. Do lado budista, teremos os ensinamentos de Lama Je 

Tsongkhapa, o fundador da Tradição Geluk do Budismo Tibetano do século XV, cujo 

trabalho seminal, “Lamrim Chenmo: O Grande Tratado do Caminho Gradual da 

Iluminação”, oferece uma guia abrangente para o caminho budista em direção à 

completa iluminação. Seguindo-o, no século XVI, temos Sonan Gyatso, cuja obra 

“Lamrim Sheershoonma – Linhas de Experiência” se destaca entre suas muitas 

contribuições. No contexto contemporâneo, contamos com Plínio Marcos Tsai, um 

estudioso conhecido por seus comentários a textos clássicos do Budismo Indiano e 

tradutor do Lamrim Chenmo. Do lado cristão, o Papa Francisco (Jorge Mário 

Bergoglio) contribui com seus insights profundos na encíclica “Laudato Si”, que foca na 

necessidade de cuidar do nosso planeta, enquanto a freira Ivone Gebara apresenta um 

enfoque ecofeminista em seu livro “Teologia Ecofeminista”. Juntos, esses autores 

formam a base teórica para a exploração do conceito de Interdependência neste artigo. 

Nesta confluência de ideias, também nos voltamos para a reflexão do Papa 

Francisco (Jorge Mario Bergoglio), expressa em sua encíclica “Laudato Si’, 2015”, na 

qual ele analisa profundamente nossa casa comum, a Terra, enfatizando a intrincada 

relação interdependente entre todos os seres vivos e o meio ambiente. Adicionalmente, 

o ecofeminismo de Ivone Gebara, expresso em seu livro “Teologia Ecofeminista”, 

oferece uma perspectiva única, explorando a interseção entre a luta pela igualdade de 

gênero, a espiritualidade e o cuidado com o meio ambiente. As reflexões apresentadas 

por ambos, Papa Francisco e Ivone Gebara, estabelecem paralelos interessantes com a 

visão budista da interdependência, o que os torna contribuintes significativos para o 

diálogo proposto por este ensaio. Dessa forma, as perspectivas de Lama Je Tsongkhapa, 

Sonan Gyatso, Plínio Marcos Tsai, Papa Francisco e Ivone Gebara constituem a base 

teórica para a nossa exploração do conceito de Interdependência. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             326 

 

Adentrando ao assunto do meio ambiente, pode-se ter a ilusão de que a 

segunda década do século XXI é um período tranquilo pois, em relação às questões 

ambientais, pode-se ter uma falsa percepção de calmaria na segunda década do século 

XXI, dadas as ações e declarações de alguns líderes mundiais. No Brasil, o governo de 

Jair Bolsonaro tem sido alvo de críticas quanto à sua postura perante as questões 

ambientais. Campos (2020) aponta que o governo frequentemente minimiza a gravidade 

dos problemas ambientais ou se esquiva das responsabilidades, levando a uma ilusão de 

que a situação ambiental é menos crítica do que realmente é. 

Da mesma forma, o ex-presidente dos Estados Unidos, Donald Trump, também 

manifestou desprezo pelos relatórios ambientais, afirmando publicamente sua descrença 

nas evidências científicas. Monge (2018) relata que tais declarações podem contribuir 

para a propagação de um falso sentimento de que as coisas estão “boas”, 

desconsiderando os sérios alertas dos especialistas em meio ambiente. Ambos os casos 

ilustram a necessidade de uma compreensão mais clara e precisa dos problemas 

ambientais que enfrentamos na atualidade. Mas isso se deve ao fato de os grandes 

desastres ambientais não receberem a devida importância.  

No Brasil, o rompimento das barragens de Mariana, ocorrido em 2015 (MPF, 

s/d) quase foi esquecido, e pelo mundo se atribui diretamente a ação humana como 

causadora principal dos problemas que vêm acontecendo (ONU, 2022). Não mais se 

entende esses problemas como causados pelas chamadas causas naturais. No ano de 

2018, por exemplo, houve o grande incêndio na Califórnia2, que não teve sua causa 

determinada e ficou inconclusivo. Além disso, o frio intenso na Europa3 e a neve no 

deserto do Saara4 fazem parte dos efeitos causados pelo fenômeno periódico El Niño.  

                                                 
2O incêndio na cidade de Paradise ganhou o nome de Camp Fire e foi considerado controlado no dia 25 

de novembro de 2018, depois de duas semanas e meia durante as quais engoliu quase toda a cidade, 

destruindo 14,5 mil edifícios e 61,9 mil hectares e deixando 85 mortos. A investigação da origem do 

incêndio não foi conclusiva (AGENCIA BRASIL, 2018). 
3 No início de 2018, a onda de frio recebeu diversos apelidos em 2018, “Besta do Leste”, “Urso 

siberiano”, “Canhão de neve”, e matou 24 pessoas até a data da reportagem consultada (28/02/2018). Essa 

onda de frio chegou a atingir as praias do mediterrâneo (G1, 2018). 
4 O fenômeno, que não ocorria há 37 anos, aconteceu em decorrência da onda de frio que assolou a 

Europa, ele não deixou danos, mas alertou para o que teria causado (BBC BRASIL, 2018). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             327 

 

Contudo, é necessário ter cautela, porque ainda se colhem os frutos dos 

desastres do passado5, e há ameaças pela sombra da suposta tranquilidade, que encobre 

a possibilidade do retrocesso nos acordos internacionais de preservação ambiental. Em 

2017, o ex-presidente dos Estados Unidos da América, Donald Trump, anunciou seu 

intento de retirar o país do Acordo de Paris sobre as mudanças climáticas (ESTADÃO, 

2017). Quando uma nação influente como os Estados Unidos opta por abandonar tal 

acordo, o impacto dessa decisão pode enfraquecer o compromisso coletivo global para 

com as metas climáticas estabelecidas, e desestabilizar os esforços conjuntos para 

combater as mudanças climáticas. Isso é especialmente preocupante, pois as ações 

ambientais de uma nação podem ter consequências além de suas próprias fronteiras, 

afetando o equilíbrio ecológico global e causando adversidades para populações em 

diferentes partes do mundo.  

Na tentativa de compreender a crescente crise ecológica global, torna-se 

essencial analisar as raízes históricas do nosso relacionamento com a Terra. O meio 

ambiente, em seu estado atual, é reflexo não apenas das práticas contemporâneas, mas 

também de séculos de interações humanas que negligenciaram a sustentabilidade e o 

equilíbrio natural. É dentro deste contexto que Sivaraksa (2014, p. 147), em sua obra, 

articula uma perspectiva crítica e profunda sobre o assunto: 

 
O sofrimento ecológico é o resultado dos séculos de abuso da Terra e 

do meio ambiente. São os efeitos de numerosos desenvolvimentos 

sobrepostos que são insustentáveis na maior parte. Resultam de ações 

violentas, seja em forma de colonialismo, desenvolvimento industrial, 

guerras, crescimento econômico, corrida armamentista ou entre 

estados6 (SIVARAKSA, 2014, p. 147, Tradução minha). 

 

 

                                                 
5 Consideram-se desastres do passado eventos que serão abordados adiante no trabalho, como a explosão 

de Chernobyl na Ucrânia, em 1986; o vazamento do cargueiro Exxon Valdez no Alaska, em 1989; a 

explosão e a morte de pessoas pela explosão de um oleoduto em 1984, em Cubatão no Brasil; a explosão 

da plataforma de petróleo Deepwater Horizon, da British Petroleum, em 2010, no golfo do México; em 

Bhopal, na Índia, em 1984, um acidente no qual uma indústria química matou entre 3.000 e 10.000 

pessoas. Outros desastres poderiam ser citados, mas esses são suficientes para ilustrar o tamanho e a 

amplitude dos problemas ambientais que enfrentamos, sejam nos regimes capitalistas ou socialistas, 

democráticos ou não. 
6 “Ecological suffering is the result of centuries of abuse of our Earth and environment. It is the effects of 

numerous overlapping developments that are unsustainable for the most part. It results from violent 

actions, whether in the shape of colonialism, industrial development, wars, economic growth, the arms 

race, or capitalist competition between states.” 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             328 

 

A complexidade das relações internacionais e os interesses envolvidos 

frequentemente influenciam as decisões políticas relativas aos acordos ambientais. Em 

alguns casos, esses fatores podem levar à retirada de certos líderes desses acordos, 

apesar das evidências convincentes das alterações climáticas e do crescente número de 

desastres ambientais. Essas ações, no entanto, negligenciam um princípio fundamental 

do ambientalismo: a interconexão e a interdependência de todos os seres vivos na Terra. 

Neste ensaio, pretendemos ilustrar a gravidade da situação planetária atual, revisando 

brevemente uma série de desastres ambientais históricos e acordos ambientais 

subsequentes, para ressaltar a urgência de uma ação coletiva eficaz para a preservação 

do nosso ecossistema global. 

 

 

1. O sofrimento ambiental  

 

Não é benéfico se conformar com os argumentos de que é apenas o sistema 

econômico a causa dos problemas ambientais que enfrentamos. É preciso tomar cuidado 

com argumentos como os apresentados por Sivaraksa, que culpa o livre mercado: 

 
O sofrimento ecológico é resultado da violência sistêmica enraizada 

na política global econômica. Embora o nosso mundo aprecie a 

diversidade e as escolhas, é cada vez mais intolerante a qualquer 

forma de vida que resista ao fundamentalismo do livre mercado7 

(SIVARAKSA, 2014, p. 147, Tradução minha). 

 

A observação aguda de Sivaraksa lança luz sobre uma das tensões mais 

significativas em nossa época: o conflito entre as demandas do capitalismo global e a 

necessidade de sustentabilidade ecológica. Ao afirmar que o “sofrimento ecológico é 

resultado da violência sistêmica enraizada na política econômica global”, ele identifica 

um paradigma econômico que, apesar de celebrar a diversidade e a liberdade de escolha, 

impõe restrições severas sobre as formas de vida que resistem ou não se alinham à 

lógica do livre mercado. 

Esta poderosa crítica sugere que o compromisso com a diversidade e a 

liberdade, valores tão prezados em nossa sociedade, pode ser comprometido pela 

                                                 
7“The Ecological suffering is the result of systemic violence rooted in the global political economy. 

Although our world cherishes diversity and choice, it is increasingly intolerant of any form of living that 

resists free market fundamentalism.” 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             329 

 

crescente tendência do fundamentalismo do mercado. Este último, que privilegia os 

lucros e o crescimento econômico acima de tudo, pode ignorar ou até mesmo prejudicar 

a diversidade da vida na Terra e a integridade dos nossos ecossistemas. 

Assim, Sivaraksa nos convida a refletir profundamente sobre os limites do 

nosso atual sistema econômico e a considerar a necessidade de reformas estruturais que 

promovam um equilíbrio mais harmonioso entre as demandas do crescimento 

econômico e a imperativa necessidade de proteger e preservar o nosso planeta e as 

múltiplas formas de vida que nele coabitam. Esta é uma chamada para uma visão de 

mundo mais integrada e sustentável, em que a economia não está em guerra com o 

ecossistema, mas sim, trabalha em sinergia para o bem-estar de todos os seres vivos. 

O tempo passou e as formas de exploração dos recursos naturais somente 

aumentaram. Essas são situações que provocam, nas palavras do Papa Francisco, “os 

gemidos da irmã terra”, ele adverte que: 

 
Nunca tratamos tão mal a nossa casa comum como nos últimos dois 

séculos. O problema reside que não dispomos ainda da cultura 

necessária para enfrentar a crise onde há a necessidade de que se 

tracem caminhos, que possam responder às necessidades das gerações 

atuais, e incluam a todos, isso sem prejudicar as gerações futuras 

(FRANCISCO, 2015, §53). 

 

O passado calamitoso ambiental se intensificou após a segunda metade do 

século XIX, em especial após a Segunda Guerra Mundial, quando um sistema 

remanescente da Revolução Industrial, focado apenas no crescimento econômico, 

desconsiderou as questões ambientais, desencadeando uma série de desastres ambientais 

(ESTELA; POTT, 2017). Esses desastres, cujas consequências persistem até hoje, 

ocorreram em países de diferentes sistemas econômicos e políticos - sejam eles 

capitalistas, comunistas ou socialistas. 

No lado capitalista, por exemplo, tivemos os casos notórios de Bhopal em 

19848 e Exxon Valdez em 19899. A “cortina de ferro”, uma metáfora para as barreiras 

de informação do bloco comunista, torna obscuro o número exato de problemas 

                                                 
8 O desastre de Bhopal ocorreu na Índia em 1984, quando um vazamento de gás tóxico de uma fábrica de 

pesticidas causou a morte imediata de milhares de pessoas e deixou muitas outras com problemas de 

saúde a longo prazo. 
9 O desastre do Exxon Valdez ocorreu em 1989, quando um petroleiro encalhou e derramou 

aproximadamente 11 milhões de galões de petróleo no Oceano Pacífico, perto do Alasca, causando 

extensos danos à vida marinha e ao ecossistema local. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             330 

 

ambientais que ocorreram nessa região. Contudo, o desastre nuclear de Chernobyl em 

198610 é um exemplo bem conhecido. De ambos os lados, as experiências com testes 

nucleares e o consequente lixo atômico apresentam desafios ambientais duradouros. 

Resumindo o século passado, Sung apresenta a realidade da América Latina e da 

Coréia, de forma a mostrar a importância do processo industrializador: 

 
O cenário mundial estava pautado pela Guerra Fria entre o bloco 

capitalista liderado pelos Estados Unidos e o bloco comunista. Dentro 

desse âmbito, a América Latina e a Coréia tinham contextos muito 

semelhantes. Quanto à forma política de governo, ambas estavam sob 

ditaduras militares. Quanto à economia, passaram por um processo de 

rápida transformação – de agrária para industrializada – que, sob a 

lógica da acumulação do capital por meio de mão de obra barata, 

culminou na urbanização, fenômeno que aumentou vertiginosamente o 

crescimento das periferias nas grandes cidades (SUNG, 2018, p. 306). 

 

 

Esse processo industrializador é uma das principais causas da degradação 

ambiental que experimentamos. É preciso tomar consciência, como nos explica Tsai, a 

respeito da forma como são as consequências das nossas ações, as relacionalidades que 

geram efeitos e que, de certa forma, podem ser controladas quando se compreende que 

as consequências das ações humanas são a causa dessa degradação ambiental: 

 
As coisas em suas relacionalidades geram efeitos, e esses efeitos 

podem ser controlados pelo homem a partir de uma compreensão da 

causalidade. Então os efeitos que o homem pode controlar e nos quais 

ele tem participação direta são formados a partir de causas nas quais 

ele pode atuar (TSAI, 2017a, p. 77). 

 

 

O histórico ambiental da humanidade conduziu a espécie a um estado crítico de 

sobrevivência. Com uma análise mais aprofundada, fica evidente o risco de extinção da 

humanidade. Devido a alterações progressivas e significativas, a vida na superfície da 

Terra está se tornando insustentável. As mudanças climáticas são manifestadas através 

de calor extremo, frios congelantes e precipitações históricas sem precedentes. O 

noticiário é inundado por notícias de catástrofes ambientais. Às vezes tem-se a sorte de 

morar em uma região onde há menos impactos dessa degradação do clima, por isso, 

                                                 
10 O desastre de Chernobyl, ocorrido na Ucrânia em 1986, foi o pior acidente nuclear da história, 

resultando em uma zona de exclusão permanente em torno da central nuclear e tendo consequências de 

saúde a longo prazo para as pessoas da região. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             331 

 

existe a impressão de que não estão acontecendo, ou que não são dignas de receber tanta 

importância como deveriam. 

Trazemos aqui o uso dos recursos hídricos, por exemplo, a forma que nós nos 

relacionamos com ele. Como a água é um bem vital, necessário ao consumo humano, 

criação de animais e agricultura, os adensamentos humanos ocorreram às margens dos 

grandes rios (MOREIRA, 2011). Isso é tão marcante, pois seus relatos vão dos livros do 

Antigo Testamento donde no Gêneses, o jardim do Éden se localiza entre os rios Tigres 

e Eufrates; depois historicamente, pois o Egito cresceu às margens do Nilo; as grandes 

capitais europeias também se estabeleceram às margens dos cursos d’água, sem 

respeitar o uso dessa água para as populações montantes do curso. 

No caso brasileiro, um dos mais importantes rios cruza a cidade de São Paulo. 

O Rio Tietê,  

nasce a 1.030 metros do nível do mar, na cidade de Salesópolis, 

município da Região Metropolitana de São Paulo, nas encostas da 

Serra do Mar. Sua nascente se localiza a 22 km do Oceano Atlântico e 

a 96 km da capital do Estado de São Paulo em uma área coberta pela 

Mata Atlântica. Ele percorre 1.136 quilômetros no sentido leste – 

oeste até a sua foz no Rio Paraná, na divisão com o Estado do Mato 

Grosso do Sul. Ao contrário da maioria dos rios que correm no sentido 

do mar, o Tietê corre sentido interior por não conseguir sobrepor a 

Serra do Mar. Em seu trajeto, ele banha 62 municípios paulistas 

(OLIVEIRA, 2014, p. 272). 

 

O trajeto singular do Rio Tietê, rumo ao interior, teve papel fundamental na 

exploração e formação do estado de São Paulo. Este percurso contraintuitivo forneceu 

os meios para a expansão e o desenvolvimento de diversas localidades. No entanto, essa 

posição estratégica também fez com que o rio sofresse diretamente os efeitos da 

atividade humana. 

Com o tempo, a interação com o homem deixou marcas profundas no Tietê. 

Dentre as mais significativas está a poluição. Este é um tópico que merece uma atenção 

especial, devido às suas implicações ambientais e sociais. 

A história da poluição do Rio Tietê remonta à exploração de ouro e ferro em 

algumas regiões ao longo de suas margens no século XVII. Nessa época, as águas do 

Tietê já sofriam alterações quanto à sua qualidade, cor e turbidez devido aos metais 

pesados que eram despejados no rio. As consequências dessas ações, na época, eram 

desconhecidas. No início do século XX, a situação se agravou. Em 1901, já era 

observado que as águas do rio Tietê estavam poluídas devido à criação de suínos na 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             332 

 

região de Mogi das Cruzes e Guarulhos e ao despejo de esgoto doméstico sem 

tratamento. A posterior instalação de indústrias no entorno do rio e o despejo de 

resíduos industriais intensificaram ainda mais a poluição do Tietê (OLIVEIRA, 2014). 

Este histórico de poluição e a crescente degradação ambiental demonstram o impacto 

duradouro e contínuo das atividades humanas sobre os recursos hídricos, um tema que 

requer uma investigação cuidadosa e contínua. 

Assim, a ocupação às margens do rio e uso do recurso hídrico ocorreu sem um 

planejamento e sem preocupação com o possível esgotamento do recurso. Na atualidade 

planos de despoluição ocorrem, levando em consideração cada trecho do rio, as 

características do uso, vazão e carga de poluentes. Foi estabelecido um cronograma de 

longo prazo para que a questão da potabilidade das águas e o uso das mesmas possa ser 

viabilizado para diversos fins (OLIVEIRA, 2014). Estes são planos que ocorrem no 

presente. 

No passado, na Índia, o Buda – conhecedor da causalidade e, por isso, ciente da 

importância do respeito ao meio ambiente – incluiu dispositivos no código Vinaya, o 

Código de Conduta Monástico, que promovessem o respeito ao meio ambiente, 

existindo assim condutas reprováveis, que assim o eram pensando no bem-estar dos 

demais, tais como: a falha śaikṣa11 “72. Jogar a água de limpeza dos potes antes de 

perguntar ao dono da casa onde seria mais apropriado;” (TSAI, 2017b, p. 68), de tal 

forma que as partes lindeiras não sejam agredidas. Era sabido pelo Buda que essa água 

continha partículas que, quando dispostas incorretamente, propiciavam a proliferação de 

vetores e doenças. Era necessário que a água de lavagem fosse descartada da maneira 

adequada (BRAHMALI, 2021). Hoje, sabe-se que esse esgoto pode servir de alimento a 

bactérias, protozoários ou outros vetores de doenças, tais como ratos e baratas, sendo 

necessário o descarte correto. Por isso, a instrução de perguntar ao proprietário da casa.  

                                                 
11 Para regulamentar a vida na comunidade monástica, o Buda instituiu o Vinaya que é o código 

de conduta. Esse código possui pouco mais de 250 normas para homens e pouco menos de 350 para 

mulheres. Elas são organizadas pela intensidade que o dano provoca, assim, o código começa com as 

faltas que ensejam expulsão da comunidade (parajika), nelas se encontram faltas como matar e ter 

conduta sexual; faltas que ensejam suspensão (sanghavasesa) que envolvem formas de se relacionar por 

desejo sexual e outras; depois, estão as faltas de advertência (pācittiya de maior gravidade); em seguida, 

o grupo de faltas que ensejam advertências, e a insistência leva à suspensão; por fim, há as de menor 

gravidade, que também ensejam suspensão, mas quando em maior insistência pācittiya de menor 

gravidade. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             333 

 

Quando o Buda adiciona o preceito ao Código Vinaya, ele estabelece uma 

conduta esperada para a comunidade. O Buda aceitou pessoas em seu núcleo que eram 

provenientes de diferentes extratos sociais e, por isso, possuíam graus de instrução 

diferentes, dessa forma, essa educação ambiental colocava-se à disposição de todos. 

Mas as questões relativas ao meio ambiente não se resumem a esse preceito, pode-se 

citar mais deles. 

Os preceitos monásticos prosseguem às falhas complementares, chamando 

atenção à preocupação com a água e o solo. A primeira falha complementar corresponde 

à necessidade de urinar sentado para que os dejetos não se espalhem. Sabe-se que urina 

e fezes são responsáveis por um grande número de doenças, por isso sua gestão é 

importante. Além disso, essa prática está alinhada com as duas falhas seguintes que 

preservam respectivamente os cursos de água e do solo, conforme apresentado no 

Código Vinaya Dharmagupta: 

 

Falhas complementares 

109. Urinar ou defecar enquanto em pé, se não estiver doente;  

110. Urinar, defecar, cuspir, e assim por diante, numa corrente de água 

ou num reservatório de água;  

111. Urinar, defecar, cuspir, e assim por diante, numa grama verde ou 

plantas vivas (TSAI, 2017b, p. 71). 

 

Onde e como descartar os dejetos humanos são um problema de longa data, 

como previamente abordado, no qual se citou a história do rio Tietê. Este problema 

advém dos adensamentos humanos. Continua sendo um problema até hoje. 

Teoricamente em uma região urbanizada como o município de São Paulo alguém urina 

ou defeca nas margens dos rios. Utilizamos sanitários, que encaminham às redes 

coletoras de esgotos. Neste ponto encontra-se o problema. As residências precárias, 

instaladas às margens dos rios, despejam seus dejetos diretamente nas águas. Onde há 

rede coletora, nem sempre o esgoto é tratado.  

Essa má gestão dos esgotos sanitários levou à morte muitos rios, tornando suas 

águas impróprias para consumo. Segundo o G1 (2019), o Rio Tietê possui somente 14% 

do esgoto descartado nele tratado, ou seja, os outros 86% são de dejetos lançados sem 

tratamento, poluindo suas águas. Diversos fatores podem ser citados como razões para 

que isto aconteça e o desinteresse de parte da população está entre eles, pois apesar de 

haver iniciativas para despoluição (CAMARGO, 2018; CICLOVIVO, 2022), a grande 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             334 

 

parte das pessoas não cobram de maneira efetiva de seus governantes a despoluição 

desse rio. Aqui tem-se um exemplo da ação humana no meio ambiente e as 

consequências que essa mesma degradação traz à própria população, pois não é 

incomum que os moradores de São Paulo enfrentem racionamento de água. 

Mas não só os monges estavam sujeitos a uma normativa de conduta. Além 

destes, Tsai (2017a) nos explica que os leigos também possuíam código de conduta de 

forma a regulamentar a vida em comunidade, isso vem das consequências das ações 

buscando a harmonia que era desejada a curto, mas também a longo prazo. 

 
Há tipos diferentes de ética-normativa no budismo indiano. Podemos 

dizer que estão dentro de limites que se fundamentam em uma 

motivação finalística. Se a motivação for a realização do próprio bem-

estar, por meio de um modo de vida que permita a libertação 

individual das três causas fundamentais das insatisfações-sofrimentos, 

por meio da meditação como caminho para a cessação definitiva 

dessas três causas, temos o código de ética-normativa chamado de 

“código de libertação individual”, pratimoksha. Dentro da categoria 

está o código-de-vida-comunitária, Vinaya, dos monges, monjas, 

aprendizes de monges e monjas, leigos e leigas (TSAI, 2017a, p. 100). 

 

 

Tsai prossegue explicando a respeito da Ética Normativa Budista: 

 
Se a motivação for o desejo de realizar o completo despertar, o estado 

de Buddha, por compaixão a todos os seres-relações, temos o código 

de ética-normativa chamado de “código do ser-em-despertar”, 

bodhisattva-samvara. Dentro desta categoria está o código da 

bodhicitta aspirativa, samvara-pranidhana, e também o código de 

bodhicitta engajada, samvara-vatara (TSAI, 2017a, p. 100-101, itálico 

no original). 

 

Nos Códigos Bodhisattvas, encontramos uma variedade maior de dispositivos 

que visam preservar o meio ambiente. Dessa vez, a abordagem é mais abrangente, 

promovendo uma consciência mais profunda da interdependência e uma reflexão sobre 

as consequências de nossas ações. O bodhisattva assume o compromisso de ser benéfico 

para todos os seres e libertá-los do sofrimento. Portanto, não pode compactuar com 

condutas que resultem em poluição da água, do ar ou do solo. É importante destacar que 

essa ênfase na proteção ambiental surge naturalmente da compreensão da conexão 

intrínseca entre todos os fenômenos. Ao reconhecermos que todos os seres e elementos 

do nosso ambiente estão interligados, percebemos que nossas ações têm um impacto 

direto no equilíbrio e na harmonia da natureza. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             335 

 

Assim, ao nos comprometermos com o caminho do bodhisattva, 

desenvolvemos uma consciência mais ampla e uma responsabilidade mais profunda em 

relação ao meio ambiente. A poluição se torna incompatível com nossa busca pela 

iluminação e pela liberação de todos os seres do sofrimento. 

Nesse sentido, os Códigos Bodhisattvas nos convidam a adotar práticas e 

comportamentos que promovam a sustentabilidade, o respeito à natureza e a 

preservação dos recursos. Ao fazê-lo, estamos alinhando nossas ações com a compaixão 

e a compreensão profunda dos princípios budistas, buscando o bem-estar de todos os 

seres e o equilíbrio do ambiente em que vivemos. 

Retomando o assunto da água, o Papa Francisco chama a todos para uma 

reflexão sobre o nosso comportamento e reflete a respeito da preocupação com a água: 

 
A água potável e limpa constitui uma questão de primordial 

importância, porque é indispensável para a vida humana e para 

sustentar os ecossistemas terrestres e aquáticos. As fontes de água 

doce fornecem os sectores sanitários, agro-pecuários e industriais. A 

disponibilidade de água manteve-se relativamente constante durante 

muito tempo, mas agora, em muitos lugares, a procura excede a oferta 

sustentável, com graves consequências a curto e longo prazo. Grandes 

cidades, que dependem de importantes reservas hídricas, sofrem 

períodos de carência do recurso, que, nos momentos críticos, nem 

sempre se administra com uma gestão adequada e com imparcialidade. 

A pobreza da água pública verifica-se especialmente na África, onde 

grandes sectores da população não têm acesso a água potável segura, 

ou sofrem secas que tornam difícil a produção de alimento. Nalguns 

países, há regiões com abundância de água, enquanto outras sofrem de 

grave escassez (FRANCISCO, 2015, § 28). 

 

Essas igualmente eram as preocupações do Buda em instruir sua comunidade 

cerca de 2.500 anos atrás. São as preocupações atuais do Papa, e também foram as 

preocupações nas convenções internacionais do final do século XX no mundo – 

Kyoto12, Rio13, Montreal14, dentre outras convenções – que buscavam convencer líderes 

mundiais a aderir às normas restritivas de poluição ambiental.  

                                                 
12 Protocolo de Kyoto, um acordo internacional assinado em 1997 em Kyoto, Japão. Seu 

objetivo era combater as mudanças climáticas, estabelecendo metas de redução das 

emissões de gases de efeito estufa para os países industrializados. 
13 Conferência das Nações Unidas sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento, realizada em 1992 no Rio 

de Janeiro, Brasil. Também conhecida como Cúpula da Terra, foi um marco importante para o 

reconhecimento global da necessidade de desenvolvimento sustentável. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             336 

 

A urgência em enfrentar os desafios ecológicos globais é inquestionável, 

porém as soluções propostas até o momento parecem ter impactos mínimos diante da 

imensidão do problema. Além disso, a falta de uma instituição adequada para lidar com 

questões ambientais em escala global torna a situação ainda mais complexa. A 

confiança em organizações como as Nações Unidas é abalada, uma vez que os países 

membros ainda relutam em endossar alternativas que possam entrar em conflito com os 

princípios do capitalismo liberal. Nesse contexto, as questões ambientais são 

frequentemente negligenciadas, pois não oferecem perspectivas imediatas de grandes 

lucros. A citação de Sivaraksa (2014) ilustra essa preocupante realidade e a necessidade 

premente de repensar nossas abordagens e prioridades em relação à crise ambiental 

global: 

 
As soluções propostas têm impactos mínimos, enquanto o problema 

ecológico tem um enorme impacto. Além disso, não temos uma 

instituição adequada que lide com os problemas ambientais globais. 

Não podemos confiar em organizações como as Nações Unidas, onde 

os países membros ainda têm que endossar alternativas para o 

capitalismo liberal, onde nenhum grande lucro pode ser obtido a partir 

de questões ambientais e, portanto, eles não são priorizados15 

(SIVARAKSA, 2014, p. 149, Tradução minha). 

 

Sobre a poluição atmosférica, destacam-se as situações em que é possível 

atribuir causas diretas de morte de pessoas à poluição – quando a relação de causalidade 

não é direta, mas pode ser atribuída, é como se a poluição não existisse. Os carros 

presos nos congestionamentos, os caminhões e outros veículos pesados atirando fumaça 

pelas ruas, tornando o ar irrespirável nas grandes metrópoles, não são vistos como um 

problema. Cidades, como São Paulo e a Cidade do México, estabeleceram o rodízio de 

veículos, mas, mesmo assim, são condições indiretas de poluição – como elas matam 

lentamente, reduzindo o tempo de vida de quem respira esse ar no dia a dia, não contam. 

Assim como o regime político, pois o ar de Pequim, por várias vezes, é causa da parada 

                                                                                                                                               
14 Refere-se ao Protocolo de Montreal, um acordo internacional assinado em 1987 em Montreal, Canadá. 

Seu objetivo principal era proteger a camada de ozônio, proibindo o uso de substâncias químicas 

prejudiciais, como os clorofluorcarbonos (CFCs). 
15 “Proposed solutions have minimal impacts, while the ecological problem is a maximal one. Also, we 

don’t have a proper institution that deals with the global environmental problems. We cannot rely on 

organizations such as the United Nations, where member countries have yet to endorse alternatives to 

neo-liberal capitalism, where no great profits can be made from environmental issues and therefore, they 

are not prioritized.” 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             337 

 

da cidade por estar “irrespirável”. Mas há os trágicos fatos que nos mostram os danos 

que causamos por negligenciar o meio ambiente: 

 
[...] alguns eventos de poluição atmosférica, como o que ocorreu no 

Vale do Meuse, na Bélgica, em 1930, provocando a morte de 60 

pessoas; em 1952, o smog em Londres, conhecido como “A Névoa 

Matadora”, que ocasionou mais de quatro mil mortes, sendo o 

primeiro a promover a movimentação das autoridades de saúde e a 

atenção quanto à qualidade do ar. Esse mesmo autor ainda comenta 

sobre alguns casos de contaminação de água, como o da Baía de 

Minamata no Japão, em 1956, que até dezembro de 1974 registrou 

107 mortes oficiais e quase três mil casos em verificações (ESTELA; 

POTT, 2015, grifo no original). 

 

Apesar de decorridas quase cinco décadas desde o primeiro evento que, com 

sua relevância ambiental, resultou tragicamente na perda de 60 vidas, é perturbador 

constatar que a humanidade ainda não alcançou o aprendizado necessário para lidar 

efetivamente com as questões ambientais. Esse longo período de tempo nos faz refletir 

sobre os desafios persistentes que enfrentamos em relação à proteção do meio ambiente 

e nos instiga a buscar abordagens mais eficazes e sustentáveis para preservar nosso 

planeta e garantir um futuro saudável para as gerações vindouras. Ou, se aprendeu, foi 

muito pouco sobre a interdependência. Continuamos a poluir o ar ou utilizamos o 

deslocamento da fonte de poluição, que ocorre quando mudamos as empresas para 

países pobres, cuja legislação ambiental é menos rígida, ao invés de as tornarmos mais 

eficientes. O Papa Francisco alerta sobre os problemas da poluição atmosférica e seus 

danos, em especial às pessoas mais pobres:  

 
Existem formas de poluição que afetam diariamente as pessoas. A 

exposição aos poluentes atmosféricos produz uma vasta gama de 

efeitos sobre a saúde, particularmente dos mais pobres, e provocam 

milhões de mortes prematuras. Adoecem, por exemplo, por causa da 

inalação de elevadas quantidades de fumo produzido pelos 

combustíveis utilizados para cozinhar ou aquecer-se. A isto vem 

juntar-se a poluição que afecta a todos, causada pelo transporte, pelos 

fumos da indústria, pelas descargas de substâncias que contribuem 

para a acidificação do solo e da água, pelos fertilizantes, insecticidas, 

fungicidas, pesticidas e agro-tóxicos em geral. Na realidade a 

tecnologia, que, ligada à finança, pretende ser a única solução dos 

problemas, é incapaz de ver o mistério das múltiplas relações que 

existem entre as coisas e, por isso, às vezes resolve um problema 

criando outros (FRANCISCO, 2015, §20). 

 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             338 

 

Não só a poluição das águas e ar é causada pelas ações humanas, como 

também a poluição do solo, o mesmo solo que filtra a água que cai das chuvas e 

abastece os lençóis freáticos, o mesmo solo que é a base para as moradias, o que permite 

casos de casas sobre aterros cujos estacionamentos simplesmente explodem em razão 

dos gases que foram se acumulando. Ou, ainda, não ocorrem desastres imediatos, mas 

as casas são construídas sobre terrenos contaminados que irão minar a saúde de seus 

moradores. A Região de Campinas, no interior do estado de São Paulo, é palco desse 

tipo de problema, possuindo, em 2016, 761 áreas contaminadas, sendo a segunda 

colocada no relatório, ficando atrás somente da capital nesse problema, conforme 

matéria veiculada no Jornal Correio Popular, de 25 de fevereiro de 2017: 

 
Os municípios das Bacias Hidrográficas dos Rios Piracicaba, Capivari 

e Jundiaí (PCJ) têm 761 áreas contaminadas, segundo o Relatório de 

Qualidade Ambiental 2016, divulgado essa semana pelo governo do 

Estado. Em cinco anos, o número de áreas cadastradas no Sistema 

Ambiental Paulista cresceu 37,8%. A região de Campinas tem a 

segunda maior concentração de áreas contaminadas no Estado de São 

Paulo e fica atrás apenas da Bacia do Alto Tietê onde está a região 

metropolitana de São Paulo, com 2.825 registros (COSTA, 2017, s. 

p.). 

 

As consequências visíveis que enfrentamos hoje são diretamente atribuídas às 

ações da humanidade, que muitas vezes negligencia as repercussões de seus atos, 

subestimando a finitude dos recursos ambientais. Essa falta de consciência e 

responsabilidade é um reflexo da desconexão que muitos indivíduos e sociedades têm 

em relação à interdependência entre suas ações e o equilíbrio ecológico. É crucial 

reconhecer que nossas escolhas diárias, sejam elas relacionadas ao consumo, produção 

ou estilo de vida, têm um impacto significativo em nosso ambiente. Portanto, é 

fundamental que adotemos uma abordagem mais informada e proativa, valorizando a 

preservação dos recursos naturais, promovendo a sustentabilidade e adotando medidas 

que busquem soluções a longo prazo para os desafios ambientais que enfrentamos. Ao 

fazê-lo, podemos construir um futuro mais sustentável, equilibrado e resiliente para as 

gerações presentes e futuras. Nesse sentido de instruir a respeito das consequências das 

ações, Sonam Gyatso, o III Dalai Lama, ensina no “LamRim Sheershoonma – Linhas de 

experiência”: 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             339 

 

Ações positivas e negativas provocam potenciais, como sementes, que 

irão dar os seus resultados, ou frutos. Assim, a bondade atual 

produzirá felicidade futura e a maldade atual produzirá miséria futura.  

De uma semente podem vir muitos frutos, que por sua vez possuem 

muitas sementes de natureza semelhante.  

Uma ação não feita não produz resultados (não se pode experienciar 

os resultados de uma ação que não se tenha sido feita anteriormente).  

Toda ação que fizermos com o corpo, a fala ou a mente deixa uma 

semente karmica no nosso contínuo, que nunca se exaure (a menos 

que trabalhemos para a sua neutralização ou purificação) (GYATSO, 

2013, p. 29, itálico na tradução).  

 

Assim, o resultado das ações humanas segue como uma sombra e é preciso 

vivenciar as consequências dessas ações. A humanidade tem que se perguntar sobre os 

benefícios da Revolução Industrial, uma vez que a mecanização dos meios de produção 

não levou somente a uma alienação dos meios de produção, como também a um 

aumento da quantidade de resíduos gerados, ao desperdício de recursos e ao consumo 

desenfreado, sendo urgente a reflexão a respeito de nossa conduta. Neste sentido, o Papa 

conduz a reflexão: 

Devemos considerar também a poluição produzida pelos resíduos, 

incluindo os perigosos presentes em variados ambientes. Produzem-se 

anualmente centenas de milhões de toneladas de resíduos, muitos 

deles não biodegradáveis: resíduos domésticos e comerciais, detritos 

de demolições, resíduos clínicos, electrónicos e industriais, resíduos 

altamente tóxicos e radioactivos. A terra, nossa casa, parece 

transformar-se cada vez mais num imenso depósito de lixo. Em 

muitos lugares do planeta, os idosos recordam com saudade as 

paisagens de outrora, que agora vêem submersas de lixo. Tanto os 

resíduos industriais como os produtos químicos utilizados nas cidades 

e nos campos podem produzir um efeito de bioacumulação nos 

organismos dos moradores nas áreas limítrofes, que se verifica mesmo 

quando é baixo o nível de presença dum elemento tóxico num lugar. 

Muitas vezes só se adoptam medidas quando já se produziram efeitos 

irreversíveis na saúde das pessoas (FRANCISCO, 2015, §21). 

 

 

A sociedade desenvolveu-se de tal forma que precisou cada vez mais de 

energia elétrica e não mediu esforços para obtê-la. Contudo, arcou com riscos cujos 

efeitos, por muitos anos, ainda serão sentidos. Na história, ficou marcado o vazamento 

do material Radioativo da usina de Chernobyl: 

 
[...] em 1986, um desastre com proporções incalculáveis chocou a 

população mundial, quando a explosão de um reator nuclear em 

Chernobyl na Ucrânia liberou cerca de cem vezes mais radiação que 

as bombas nucleares de Hiroshima e Nagasaki, e, com um número de 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             340 

 

mortes (estimado em longo prazo) em torno de cem mil pessoas 

(ESTELA; POTT, 2017). 

 

No entanto, observa-se que a humanidade não demonstrou ter aprendido com 

seus erros anteriores e continuou assumindo riscos significativos para manter seu padrão 

de conforto. Um exemplo emblemático ocorreu no final da década de 1980, quando 

ocorreu um desastre de proporções imensuráveis: o navio Exxon Valdez derramou 

dezenas de milhões de barris de petróleo no mar (ESTELA; POTT, 2017). Esse 

incidente trágico ressalta a necessidade urgente de uma reflexão profunda e de ações 

concretas para evitar repetições semelhantes e promover uma abordagem mais 

responsável e sustentável em relação aos recursos naturais. 

Ao escrever uma homenagem a Je Tsongkhapa, o fundador da Tradição 

Budista Tibetana Gelug, Gendun Gyatso nos convida à profunda reflexão sobre nossos 

comportamentos e atitudes em relação às questões da vida. Através desse tributo, somos 

lembrados da importância de considerar cuidadosamente as consequências de nossas 

ações e das formas como nos apegamos às coisas materiais. É um lembrete para 

examinarmos se estamos agindo de maneira consciente e responsável, evitando apegos 

que possam nos prejudicar e impactar negativamente os outros ao nosso redor. Essa 

reflexão nos encoraja a buscar um equilíbrio saudável entre desfrutar e apreciar o que a 

vida nos oferece, ao mesmo tempo em que cultivamos uma consciência das implicações 

de nossas escolhas e práticas: 

 
Com apego aflitivo (upadana) para com as riquezas e o respeito, nos 

tornamos constantemente absorvidos em atividades sem sentido e, 

então, deixamos nossa preciosa vida humana se esgotar. Nossa postura 

externa de praticantes é só fingimento e nossos discursos inteligentes 

são apenas instrumentos para enganar aos outros. Somos, assim, tão 

espertos, que acabamos por enganar a nós mesmos. E nosso treino 

para realizar a plena iluminação se torna apenas imitação. Isso é sinal 

de uma mente longe do caminho (GYATSO, 2017, p. 34, itálico no 

original). 

 

Nesta passagem, ressalta-se as consequências do apego aflitivo (upadana) às 

riquezas e ao respeito. Ao nos tornarmos excessivamente absorvidos nessas atividades, 

corremos o risco de desperdiçar nossa preciosa vida humana. Nossa postura como 

praticantes pode se tornar apenas uma fachada, enquanto nossos discursos inteligentes 

se transformam em meros instrumentos de engano para os outros. No entanto, 

paradoxalmente, somos tão engenhosos em enganar aos outros que acabamos por nos 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             341 

 

enganar também. Dessa forma, nosso treinamento para alcançar a plena iluminação se 

torna apenas uma imitação, revelando uma mente distante do verdadeiro caminho. Essa 

reflexão nos instiga a examinar sinceramente nossas motivações e a cultivar um 

compromisso autêntico com o caminho espiritual, para evitar cair na armadilha do 

apego e do engano. 

É fundamental reconhecer que, assim como todas as formas de vida, o ser 

humano é uma parte intrínseca deste mundo. O direito de viver e buscar a felicidade é 

inerente a cada indivíduo, e essa busca pela realização pessoal está ligada a uma 

dignidade especial que nos é conferida. No entanto, é imprescindível compreender que 

os efeitos da degradação ambiental, do atual modelo de desenvolvimento e da cultura do 

descarte têm implicações significativas na vida das pessoas. Nossa relação com o meio 

ambiente e as práticas que adotamos em termos de desenvolvimento têm um impacto 

direto em nossa própria qualidade de vida e bem-estar. Portanto, é imperativo refletir 

sobre essas interconexões e buscar uma abordagem mais sustentável e responsável em 

relação ao meio ambiente, reconhecendo que o cuidado com a natureza é fundamental 

para promover uma existência plena e equilibrada para todos os seres humanos: 

 
Tendo em conta que o ser humano também é uma criatura deste 

mundo, que tem direito a viver e ser feliz e, além disso, possui uma 

dignidade especial, não podemos deixar de considerar os efeitos da 

degradação ambiental, do modelo actual de desenvolvimento e da 

cultura do descarte sobre a vida das pessoas. 

Nota-se hoje, por exemplo, o crescimento desmedido e descontrolado 

de muitas cidades que se tornaram pouco saudáveis para viver, devido 

não só à poluição proveniente de emissões tóxicas mas também ao 

caos urbano, aos problemas de transporte e à poluição visiva e 

acústica. Muitas cidades são grandes estruturas que não funcionam, 

gastando energia e água em excesso. Há bairros que, embora 

construídos recentemente, apresentam-se congestionados e 

desordenados, sem espaços verdes suficientes. Não é conveniente para 

os habitantes deste planeta viver cada vez mais submersos de cimento, 

asfalto, vidro e metais, privados do contacto físico com a natureza 

(FRANCISCO, 2015, § 43-44). 

 

Atualmente, há um esforço crescente para reduzir os riscos e danos ao meio 

ambiente em escala global. No entanto, é importante reconhecer que nem todos os 

líderes políticos têm adotado uma abordagem responsável em relação à proteção 

ambiental. Alguns governantes, como Donald Trump nos Estados Unidos, adotaram 

uma postura de negação em relação ao aquecimento global, enquanto Jair Bolsonaro no 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             342 

 

Brasil não ter enfrentado de forma efetiva o desmatamento e as queimadas na 

Amazônia. Além disso, Kim Jong-un, da Coreia do Norte, tem realizado testes atômicos 

que representam um risco ambiental significativo. 

Por outro lado, existem governantes e países que estão empenhados em 

melhorar as condições ambientais, promovendo o uso de energias renováveis. A 

Islândia, por exemplo, tem se destacado nesse aspecto, fomentando o uso de fontes de 

energia limpa. Mesmo o governo atual dos Estados Unidos, embora com algumas 

controvérsias, tem incentivado a utilização de energias limpas. A China também tem 

desempenhado um papel importante na questão ambiental, ocupando uma posição de 

destaque em iniciativas voltadas para a proteção do meio ambiente (CBIE, 2020). 

Essa diversidade de abordagens e atitudes políticas em relação à proteção 

ambiental ressalta a importância de uma maior conscientização e cooperação 

internacional para enfrentar os desafios ambientais globais. É necessário que os 

governos assumam um compromisso efetivo com medidas sustentáveis e políticas que 

promovam a transição para uma economia de baixo carbono e a preservação dos 

ecossistemas. Somente por meio de esforços conjuntos e uma visão de longo prazo será 

possível garantir um futuro sustentável para as gerações presentes e futuras (CBIE, 

2020). 

O tema do debate sobre a interseção entre ecologia, feminismo e religião tem 

sido discutido por renomados pensadores há bastante tempo. Um exemplo notável é 

Ivone Gebara, que já em 1997 publicou “Teologia Ecofeminista: ensaio para repensar 

conhecimento e religião”, um trabalho seminal que continua relevante mesmo após 25 

anos. Através desse livro, Gebara apresenta debates atuais sobre o tema da teologia 

ecofeminista. Além disso, vários artigos têm sido publicados para fomentar o debate 

nessa área. Um exemplo é o artigo de Rosemary Radford Ruether (2014) intitulado 

“Ivone Gebara: teóloga ecofeminista latino-americana”, no qual ela explora o 

pensamento de Gebara, mapeando seus principais pontos e atualizando-os. Essas 

contribuições enriquecem e aprofundam a compreensão das interseções entre ecologia, 

feminismo e religião, oferecendo perspectivas significativas para a reflexão e ação no 

campo acadêmico e além dele. 

Frei Beto, também contribui com o tema, abordando a questão ambiental em 

suas palestras. Em entrevista concedida a Marcela Belchior (2015), ele comenta a 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             343 

 

Encíclica Papal citada no presente artigo (Laudato Si’), donde ele aponta as questões 

ambientais e como a Igreja Católica passa a tratar o assunto.  

 

Considerações finais 

O sofrimento ambiental não pode ser negligenciado, mesmo que existam 

governantes (ou ex-governantes) que tentem negar, estas são vozes isoladas, muitos 

ainda buscam uma forma de reverter, ou no mínimo, desacelerar a degradação ambiental 

que enfrentamos, refletidas nos, cada vez mais frequentes, desastres ambientais. Sejam 

por ondas de calor ou frio intenso, pelos danos às colheitas, pela disponibilidade de 

água potável. Como disse o Papa: “nunca tratamos tão mal nossa casa comum” 

(FRANCISCO, 2015, §53). Buscamos achar culpados para o sofrimento ambiental, que 

é resultado, não de nossas ações neste momento, mas que vem de um ciclo de séculos 

de abusos (SIVARAKSA).  

Nos adensamos às margens dos rios, pois precisamos da água para as 

necessidades mais básicas, como matar a sede, cozinhar, asseio pessoal. Mas, a poluição 

das águas proveniente da falta de canalização e tratamento dos esgotos afeta mais as 

populações pobres ou as com melhores condições? Estas são reflexões que devem ser 

feitas.  

Em alguns níveis os mais pobres são os que mais sofrem, pois não lhes é dado 

o direito de consumir água tratada. Mas mesmo a água tratada possui problemas, pois os 

sistemas de tratamento não removem a totalidade dos poluentes, hormônios, antibióticos 

e outras substâncias que se dissolvem nas águas, afetando assim, de certa forma, mesmo 

quem tem disponível para si condições de saneamento básico. 

Órgãos como as Nações Unidas desempenham um papel fundamental na gestão 

dos interesses das nações e na promoção de ações que visam a construção de uma 

economia global sustentável. Essa afirmação se baseia em diversas razões que são 

pertinentes e relevantes para a compreensão da importância dos organismos 

internacionais neste contexto. 

Em primeiro lugar, as Nações Unidas fornecem uma plataforma para o diálogo 

e a negociação entre os países, permitindo que diferentes vozes e perspectivas sejam 

ouvidas e consideradas. Essa diversidade de representação é essencial para encontrar 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             344 

 

soluções comuns e promover o consenso em relação a questões ambientais e de 

desenvolvimento sustentável. 

Além disso, as Nações Unidas têm a capacidade de coordenar esforços globais 

e mobilizar recursos financeiros, técnicos e humanos para enfrentar desafios ambientais 

complexos que vão além das fronteiras nacionais. Por meio de suas agências 

especializadas e programas, a organização pode desenvolver e implementar estratégias 

abrangentes, promovendo a cooperação internacional em áreas como a conservação dos 

recursos naturais, a mitigação das mudanças climáticas e o acesso a tecnologias limpas. 

Outro ponto relevante é o papel das Nações Unidas na definição de normas e 

padrões internacionais. Através de acordos e convenções, como o Acordo de Paris sobre 

o clima, a organização estabelece metas e compromissos para os países, incentivando a 

adoção de práticas mais sustentáveis e a redução dos impactos ambientais. Esses 

instrumentos legais ajudam a estabelecer uma base comum de responsabilidades e a 

garantir que os esforços individuais dos países sejam complementares e coordenados. 

Por fim, as Nações Unidas têm o potencial de promover a conscientização e a 

mobilização global em torno das questões ambientais, através de campanhas de 

sensibilização, programas educativos e iniciativas de participação da sociedade civil. 

Essas ações são cruciais para envolver a comunidade internacional como um todo, 

desde os governos até as organizações não governamentais e os cidadãos, na busca por 

soluções sustentáveis e na criação de um senso de responsabilidade compartilhada. 

Dessa forma, a atuação das Nações Unidas como um organismo global é 

essencial para garantir uma abordagem coordenada e abrangente para os desafios 

ambientais que enfrentamos atualmente. Suas capacidades de facilitação, coordenação, 

normatização e mobilização são fundamentais para construir uma economia global 

sustentável e preservar nosso planeta para as gerações futuras o Brasil possui pessoas 

lutando pela despoluição das águas, como os projetos de despoluição do rio Tietê, 

outros que pela educação como Ivone Gebara e Frei Beto, falam sobre a importância da 

preservação ambiental. 

Durante determinado período histórico, é possível identificar casos em que a 

poluição ambiental foi causada em nome do progresso, principalmente devido a uma 

falta de consciência sobre as consequências negativas dessas ações. Essas ações não 

devem ser interpretadas como uma irresponsabilidade deliberada, mas sim como 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             345 

 

resultado de desconhecimento dos impactos ambientais. É importante ressaltar que o 

debate sobre questões ambientais ainda está longe de ser resolvido. No entanto, é 

encorajador observar a proximidade de acordos internacionais que buscam promover 

cada vez mais a busca por um caminho de reparação e harmonia entre o ser humano e a 

natureza. Esses esforços visam estabelecer um equilíbrio sustentável em relação às 

atividades humanas, visando a preservação do meio ambiente para as futuras gerações. 

 

 

Referências bibliográficas 

 

AGÊNCIA BRASIL. Incêndio nos EUA deixa 85 mortos e 11 desaparecidos, dizem 

autoridades. 2018. Disponível em: 

<https://agenciabrasil.ebc.com.br/internacional/noticia/2018-12/incendio-nos-eua-deixa-

85-mortos-e-11-desaparecidos-dizem-autoridades>. Acesso em: 22 de maio de 2023. 

 

BBC BRASIL. O que é a ‘Besta do Leste’, fenômeno deixou a Europa em alerta por 

onda de frio. Disponível em: <https://www.bbc.com/portuguese/internacional-

43223665>. Acesso em: 22 de maio de 2023. 

 

BELCHIOR, Marcela. Frei Betto: com Encíclica ecológica, Igreja Católica abraça teoria 

evolucionista. Missões a missão no plural. 2015. Disponível em: 

<http://www.revistamissoes.org.br/2015/06/frei-betto-com-enciclica-ecologica-igreja-

catolica-abraca-teoria-evolucionista/>. Acesso em: 28 de outubro de 22. 

 

FRANCISCO. Carta Encíclica Laudato Si’: Sobre o cuidado da casa comum. Roma, 

2015. Disponível em: 

<http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_ 

20150524_enciclica-laudato-si.html>. Acesso em: 18 maio 2018. 

 

BRAHMALI, Bhikkhu. Vattakkhandhaka. The chapter on proper conduct. 

Suttacentral. 2021. Disponível em: <https://suttacentral.net/pli-tv-

kd18/en/brahmali?layout=none&reference=none&notes=undefined&highlight=undefine

d&script=latin>. Acesso em: 28 de outubro de 2022 

 

CAMARGO, Rogério Peter. Programa de despoluição do Tietê IV. São Paulos, 

Sabesp. 2018. Disponível em: 

<https://site.sabesp.com.br/site/uploads/file/projeto_tiete/projeto_tiete_empc.pdf>. 

Acesso em: 13 de agosto de 2022. 

 

CAMPOS, Mariana. Como o governo Bolsonaro destrói nossas florestas. 

Greenpeace. 2020. Disponível em: <https://www.greenpeace.org/brasil/blog/como-o-

governo-bolsonaro-destroi-nossas-florestas/>. Acesso em: 25 de outubro de 2022. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             346 

 

CBIE, Quais os países com a maior capacidade instalada de energia renovável?. 

CBIE. 2020. Disponível em: <https://cbie.com.br/artigos/quais-os-paises-com-a-maior-

capacidade-instalada-de-energia-renovavel/>. Acesso em: 28 de outubro de 2022. 

 

CICLOVIVO, Redação. Brasileiros ganham prêmio mundial por projeto para 

despoluir rio Tietê. Brasil, CicloVivo. Disponível em: 

<https://ciclovivo.com.br/inovacao/inspiracao/brasileiros-ganham-premio-mundial-por-

projeto-para-despoluir-rio-tiete/>. Acesso em: 13 de agosto de 2022. 

 

COSTA, Maria Teresa. Região de Campinas tem 761 áreas contaminadas. Correio 

Popular. Campinas, SP, 2017. Disponível em: 

<http://correio.rac.com.br/_conteudo/2017/02/campinas_e_rmc/470432-regiao-de-

campinas-tem-761-areas-contaminadas.html#>. Acesso em: 23 maio 2018. 

 

ESTADÃO, Jornal o Estado de São Paulo. Decisão de Trump sobre Acordo de Paris 

causa onda de críticas no mundo, São Paulo, S/A, O Estado de São Paulo. 2017. 

Disponível em: <https://internacional.estadao.com.br/blogs/radar-global/decisao-de-

trump-sobre-acordo-de-paris-causa-onda-de-criticas-no-mundo/>. Acesso em: 18 maio 

2018. 

 

ESTELA, Carina Costa; POTT, Crisla Maciel. Histórico ambiental: desastres 

ambientais e o despertar de um novo pensamento.  Estudos avançados, v. 31, n. 89,  

São Paulo, jan./abr. 2017. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/s0103-40142017. 

31890021>. Acesso em: 18 maio 2018. 

 

GEBARA, Ivone. Teologia ecofeminista: ensaio para repensar o conhecimento e a 

religião. São Paulo: Olho d’água. 1997. 

 

GYATSO, Sonan. Lamrim Sheershoonma – Linhas de Experiência. In: TSAI, Plínio 

Marcos (org.). Compendium 1. Valinhos: ATG, 2013. 

 

G1. Governo de SP fecha acordo para elevar de 14% para 40% esgoto tratado pela 

Sabesp em Guarulhos, 2019. Disponível em: <https://g1.globo.com/sp/sao-

paulo/noticia/2019/09/23/governo-de-sp-fecha-acordo-para-elevar-de-14percent-para-

40percent-esgoto-tratado-pela-sabesp-em-guarulhos.ghtml>. Acesso em: 16 set. 2021. 

 

G1. Onda de frio na Europa deixa mais de 20 mortos. Disponível em: 

<https://g1.globo.com/mundo/noticia/onda-de-frio-na-europa-deixa-mais-de-20-

mortos.ghtml>. Acesso em: 22 de maio de 2023. 

 

LOCATELLI, Paulo Antônio. Os cursos d’água urbanos e as vicissitudes humanas. In: 

MACHADO, Paulo Afonso.; MILARÉ, Édis. (orgs.). Direito Ambiental: meio 

ambiente urbano. Coleção doutrinas essenciais, v. III. São Paulo: Editora Revista dos 

Tribunais, 2011. 

 

MONGE, Yolanda. Trump sobre relatório climático do seu Governo: “Não 

acredito”. El País, 2018. Disponível em: 

https://internacional.estadao.com.br/blogs/radar-global/decisao-de-trump-sobre-acordo-de-paris-causa-onda-de-criticas-no-mundo/
https://internacional.estadao.com.br/blogs/radar-global/decisao-de-trump-sobre-acordo-de-paris-causa-onda-de-criticas-no-mundo/
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/09/23/governo-de-sp-fecha-acordo-para-elevar-de-14percent-para-40percent-esgoto-tratado-pela-sabesp-em-guarulhos.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/09/23/governo-de-sp-fecha-acordo-para-elevar-de-14percent-para-40percent-esgoto-tratado-pela-sabesp-em-guarulhos.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/09/23/governo-de-sp-fecha-acordo-para-elevar-de-14percent-para-40percent-esgoto-tratado-pela-sabesp-em-guarulhos.ghtml


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 323-347, jan.-jun./2023                                             347 

 

<https://brasil.elpais.com/brasil/2018/11/27/internacional/1543283242_634443.html>. 

Acesso em: 25 de outubro de 2022. 

 

MOREIRA, Alberto G. Influências sociais e jurídicas da habitação. In: MACHADO, 

Paulo Afonso; MILARÉ, Édis. (org.). Direito Ambiental: meio ambiente urbano. 

Coleção doutrinas essenciais volume III. São Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 

2011. 

 

MPF, Ministério Público Federal. Caso Samarco.  Brasília, MPF. Sem Data. 

Disponível em: <http://www.mpf.mp.br/grandes-casos/caso-samarco/o-desastre>. 

Acesso em: 12 de agosto de 2022. 

 

OLIVEIRA, Ana Beatriz König. O Rio Tietê: o processo histórico e sua importância 

para São Paulo. Anais 1º Simpósio Mineiro de Geografia, 2014. Disponível em: 

<https://www.erambiental.com.br/var/userfiles/arquivos69/documentos/12750/AnaBeat

rizKonigOliveira-RioTieteProcHistImportancia.pdf>. Acesso em: 28 de outubro de 

2022. 

 

ONU, Nações Unidas Brasil. Relatório climático da ONU: estamos a caminho do 

desastre, alerta Guterres. Brasília, ONU, 2022. Disponível em: <https://brasil.un.org/pt-

br/176755-relatorio-climatico-da-onu-estamos-caminho-do-desastre-alerta-guterres>. 

Acesso em: 12 de agosto de 2022. 

 

RUETHER, Rosemary Radford. Ivone Gebara: teóloga ecofeminista latino-americana. 

Mandágora. V.20, N.20, 2014. Disponível em: 

<https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/MA/article/view/5177>. 

Acesso em: 28 de outubro de 2022. 

 

SHIVARAKSA, Sulak. Ecological Suffering: From a Buddist Perspective. Buddhist-

Christian Studies, v. 34, p. 147-153, University of Hawai’i Press, 2014. DOI: 

10.1353/bcs.2014.0013. Acesso em: 11 mar. 2015. 

 

SUNG, Jung Mo. Teologia MINJUNG e a afasia social: um diálogo com a Teologia da 

Libertação. Estudos de Religião, v. 32, n. 3, set.-dez. 2018. Disponível em: 

<https://www.metodista.br/revistas/revistas-metodista/index.php/ER/issue/view/495>. 

Acesso em: 25 dez. 2018. 

 

TSAI, Plínio Marcos. História da tradição budista indiana. Valinhos: ATG, 2017a.  

 

_______. Cerimônia do Uposatha de acordo com o Pratimoksa Mulasarvastivada. 

Valinhos: ATG, 2017b. 

 

_________. Linhas de experiência. In: TSAI, Plínio Marcos (organização e tradução). 

Recoleção dos ensinamentos do Buda; Tomo 1. Valinhos: ATG, 2018. 

 

ZULAUF, Werner. O meio ambiente e o futuro. Estudos avançados, v. 14, n. 39. São 

Paulo, maio/ago. 2000. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/S0103-

40142000000200009>. Acesso em: 18 maio 2018.

https://www.metodista.br/revistas/revistas-metodista/index.php/ER/issue/view/495


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             348 

 

 Ensino Religioso à luz de um novo paradigma: 

pensamento complexo e transdisciplinar1 

 

Religious Education in the light of new paradigm:  

complex and transdisciplinary thinking 

 

Romário Evangelista Fernandes2 

Gilbraz de Souza Aragão3 
 

Resumo: O artigo propõe aproximar o ensino religioso, enquanto componente 

curricular do ensino básico, com um novo modelo paradigmático apoiado nas teorias da 

complexidade do seu principal expoente, Edgar Morin; e o método transdisciplinar 

desenvolvido pelo físico e filósofo Basarab Nicolescu. O objetivo é apresentar ao leitor 

algumas considerações à luz deste novo modelo paradigmático, que ajudem a repensar o 

ensino religioso a partir de uma nova epistemologia e metodologia, capaz de resgatar a 

relação do sujeito com o objeto; capaz de religar os saberes; e transformar o 

conhecimento religioso em conhecimento pertinente. Os pressupostos oferecem ao 

ensino religioso novos caminhos para a prática educativa, superando antigos modelos de 

ensino que mantêm lógicas de dominação e reprodução da intolerância religiosa. 

  

Palavras chaves: Ensino religioso. Paradigma. Complexidade. Transdisciplinaridade. 

 

 

Abstract: The article proposes to approach religious education, as a curricular 

component of basic education, with a new paradigmatic model supported by the theories 

of complexity of its main exponent, Edgar Morin; and the transdisciplinary method 

developed by the physicist and philosopher Basarab Nicolescu. The objective is to 

present to the reader some considerations in the light of this new paradigmatic model, 

which help to rethink religious teaching from a new epistemology and methodology, 

capable of rescuing the subject's relationship with the object; capable of reconnecting 

knowledge; and transforming religious knowledge into relevant knowledge. The 

assumptions offer religious teaching new paths for educational practice, overcoming old 

teaching models that maintain logic of domination and reproduction of religious 

intolerance. 

 

Keywords: Religious education. Paradigm. Complexity. Transdisciplinarity.   

                                                 
1
 Este artigo faz parte da pesquisa desenvolvida no mestrado em Ciências das Religiões no PPGCR-

UFPB (2021), intitulada “Ensino Religioso à luz do paradigma complexo e transdisciplinar: uma proposta 

epistemológica e metodológica”.  
2
 Mestre em Ciências da Religião pelo programa de Pós-graduação em Ciências das Religiões (PPGCR) 

da Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Membro do Observatório Transdisciplinar das Religiões no 

Recife. E-mail: evangelistafernandes1989@gmail.com  
3
Professor e pesquisador nos Programas de Pós-graduação em estudos de religião da UNICAP e 

colaborador no PPGCR-UFPB. Coordenador do Observatório Transdisciplinar das Religiões no Recife. 

E-mail: gilbraz.aragao@unicap.br  

mailto:evangelistafernandes1989@gmail.com
mailto:gilbraz.aragao@unicap.br


 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             349 

 

Introdução 

Não é o objetivo do Ensino Religioso (ER) formar religiosos, mas formar 

sujeitos que reflitam sobre a cultura, a diversidade religiosa e espiritual; pensar o ser 

humano em sua multidimensionalidade. O ER tem como objetivo formar indivíduos que 

possam conviver com as diferentes culturas e religiões, para que desse reconhecimento 

seja possível promover uma sociedade mais democrática e uma cultura de paz. 

A BNCC, documento que orienta a educação pública, confirma esse objetivo em 

seu texto. Entretanto, talvez, esse seja um grande desafio diante da realidade que 

acompanhamos em nossa sociedade. Desenvolver habilidades e competências sobre os 

fatos religiosos e espirituais, que proporcionem um conhecimento pertinente, 

contextualizado com a realidade brasileira e que transforme essa realidade. Não é tarefa 

fácil terapeutizar o conhecimento religioso em sala de aula.   

         Foi pensando neste desafio que passamos a refletir sobre o que poderia ser a raiz 

do problema que distancia o conhecimento do fenômeno religioso da prática do respeito 

à diversidade religiosa e cultural dos nossos estudantes. Das nossas reflexões chegamos 

à hipótese de que os modelos paradigmáticos podem influenciar as práticas pedagógicas 

e interferir positivamente ou negativamente no alcance dos objetivos de qualquer área 

de conhecimento escolar, em nosso caso específico, o ER.  

Dois modelos paradigmáticos serão discutidos neste artigo: o primeiro modelo é 

o paradigma simplificador, fundamentado nas ideias que surgem dentro da ciência 

moderna no século XVII. Este paradigma fragmenta a realidade para poder conhecê-la, 

separa o sujeito do objeto e descarta qualquer fenômeno que não possa ser mensurado. 

O segundo modelo é o paradigma da complexidade, que pode ser situado 

historicamente no século XX, quando novas descobertas nas ciências físicas revelam 

uma realidade complexa. Neste período, as novas descobertas científicas mudam a 

lógica de compreensão do real.  

O novo paradigma trouxe novas noções do que é a realidade, partindo da 

percepção de que se trata de um conjunto de unidades que interagem entre si formando 

um sistema que rege os acontecimentos, ações e interações dos fenômenos. Além disso, 

contribuiu para que a noção que separava sujeito e objeto fosse revisada, ao se perceber 

que o sujeito interage com o objeto e o objeto influencia a própria percepção do sujeito. 

Através desses pressupostos, a ciência passa a lidar e enxergar os fenômenos da 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             350 

 

natureza, e ainda mais da sociedade, considerando os diferentes graus de complexidade 

e os níveis diferentes de realidade.  

            O artigo propõe refletir sobre como esse novo modelo paradigmático 

fundamentado no pensamento complexo e transdisciplinar pode trazer contribuições ao 

ER, no que se refere ao alcance dos seus objetivos. Consideramos que o novo modelo 

epistemológico oferece uma nova forma de operar o pensamento, ajudando os 

estudantes a organizar o conteúdo da disciplina de modo que, o “conhecimento 

religioso” (BRASIL, 2018), torne-se um conhecimento pertinente, onde os sujeitos 

aprendentes sejam capazes de aplicá-lo à vida, solucionando problemas do cotidiano. 

Afinal, estudar religião na escola pública não tem como objetivo formar um religioso, 

mas uma pessoa consciente das diferenças, da diversidade religiosa e não religiosa, 

assim como transformá-lo em um agente de transformação social. 

 

1. Objetivo do Ensino Religioso 

As reflexões sobre o ER no Brasil trouxeram grandes contribuições para que a 

disciplina ocupasse seu lugar hoje como tradução pedagógica de uma área de 

conhecimento nos anos iniciais do ensino fundamental de nove anos. Desde o art. 210 

de nossa Constituição Federal, e a LDB n° 9.394/1996 (art. 33, alterado pela lei nº 

9.475/1997), o ER passou por muitos debates acadêmicos e na esfera pública 

envolvendo vários setores4; e, graças às discussões no âmbito das universidades e da 

esfera pública, há uma disciplina que estuda o fenômeno religioso em caráter não 

confessional levando em consideração as muitas culturas, tradições religiosas e não 

religiosas das sociedades humanas.  

         Um grande marco para o ER ocorreu em 2017, quando a disciplina passou a ser 

área de conhecimento na Base Nacional Comum Curricular (BNCC). O documento 

define quais as bases epistemológicas da disciplina: “Ciências Humanas e Sociais, 

notadamente da(s) Ciência(s) da(s) Religião(ões)” (BRASIL, 2018, p. 436). Deste 

                                                 
4
 Segundo Holanda, no texto que se encontra no Compêndio de Ensino Religioso, a disciplina 

entra como emenda na Constituição após um debate envolvendo toda a sociedade civil, segundo ela: “Em 

1988, ocorreu uma mobilização expressiva envolvendo a sociedade civil em busca de assinaturas para 

permanência do ER na Constituição Federal, que resultou em um número significativo de assinaturas, 

atingindo 75 mil, sendo a segunda emenda mais votada [...]” (2017, p. 70). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             351 

 

modo, o conhecimento produzido por estas ciências ajuda-nos a definir o objeto de 

estudo do ER: o conhecimento religioso. Rodrigues (2017) afirma que o conhecimento 

religioso refere-se aos fenômenos, fatos e tradições que estão ligados ao universo das 

religiões: a religião e sua relação com a cultura, sociedade, e como os sujeitos religiosos 

mantêm essa relação.  

O documento procura definir os conteúdos; ou, objetos de conhecimento, em três 

unidades temáticas: Identidade e alteridade; Manifestações religiosas; Crenças religiosas 

e filosofias de vida (BRASIL, 2018). O objeto de conhecimento trabalhado em cada 

uma destas unidades busca explicitar o significante das manifestações religiosos, sendo 

assim, são as experiências religiosas enquanto categoria analítica que interessam à 

disciplina no intuito de compreender o fenômeno nas mais variadas categorias: o eu, o 

outro, o nós; imanência e transcendência; memórias e símbolos; alimentos sagrados; 

morte, só para citar alguns desses objetos.   

O modo como a área de conhecimento está organizada no documento busca 

atender aos seguintes objetivos: 

 

a) Proporcionar a aprendizagem dos conhecimentos religiosos, culturas e 

estéticas, a partir das manifestações religiosas percebidas na realidade 

dos educandos; 

b) Propiciar conhecimentos sobre direitos à liberdade de consciências e 

de crença, no constante propósito de promoção de direitos humanos; 

c)  Desenvolver competências e habilidades que contribuam para o 

diálogo entre perspectiva religiosas e seculares de vida, exercitando o 

respeito à liberdade de concepções e o pluralismo de ideias, de acordo 

com a Constituição Federal; 

d) Contribuir para que os educandos construam seus sentidos pessoais de 

vida a partir de valores, princípios éticos e da cidadania (BRASIL, 

2018, p. 436). 

 

Os objetivos acima esclarecem o propósito do ER: a formação de um sujeito que 

possa respeitar a diversidade cultural e religiosa, e que promova uma cultura de paz. 

Trata-se de um componente curricular que possui o propósito de formar a pessoa para o 

respeito à diversidade e reconhecimento do outro em sua inteireza. E estes objetivos vão 

além de um desenvolvimento cognitivo no que se refere ao conhecimento religioso: a 

sua proposta se alinha com o compromisso da BNCC de formação integral dos 

estudantes. Como confirma o documento: “[...] a Educação Básica deve visar à 

formação e o desenvolvimento humano global, o que implica compreender a 

complexidade e a não linearidade deste desenvolvimento, rompendo com visões 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             352 

 

reducionistas que privilegiam ou a dimensão intelectual (cognitiva) ou a dimensão 

afetiva” (BRASIL, 2018, p. 14).  

Alcançar o objetivo de formação dos sujeitos aprendentes em sua integralidade, 

corroborando para uma atitude de alteridade, respeito e valorização da diversidade 

cultural e religiosa, constitui o objetivo do ER na escola. Todavia, diante da crise de 

pensamento da contemporaneidade, cujo saber se encontra fragmentado, onde o 

conhecimento deixa de ser contextualizado e o sujeito já não consegue relacionar o 

conhecimento à vida, qual é mesmo o estado do ER? Edgar Morin, em Cabeça bem-

feita: repensar a reforma, reformar o pensamento, ajuda-nos a refletir sobre essa 

questão: 

Devemos, pois, pensar o problema do ensino, considerando, por um 

lado, os efeitos cada vez mais graves da compartimentação dos 

saberes e da incapacidade de articulá-los, uns aos outros; por outro 

lado, considerando que a aptidão para contextualizar e integrar é uma 

qualidade fundamental da mente humana, que precisa ser 

desenvolvida, e não atrofiada (MORIN, 2003, p. 16). 

  

Seguindo a proposta do pensador da complexidade, como podemos superar o 

desafio da crise de pensamento e fazer com que os objetivos do ER possam ser 

alcançados de forma significativa, onde os estudantes possam de fato aplicar o 

conhecimento à vida? Para o mesmo autor, faz-se necessária uma mudança na estrutura 

do pensamento, para que o conhecimento possa se tornar pertinente. Em outras palavras, 

ao invés de acúmulo do conhecimento, é mais importante criar aptidões capazes de 

tratar dos problemas do cotidiano e organizar os saberes, dando-lhes sentido para a vida 

(MORIN, 2003).  

 

2. A intolerância religiosa: um desafio antigo e contemporâneo para o ER 

O desafio de vencer a intolerância religiosa, os preconceitos culturais e qualquer 

forma de violência contra o direito à dignidade humana por via da educação é a razão de 

ser do ER e, porque não, de qualquer outra disciplina. Reforçamos este pressuposto com 

o que afirma o BNCC: “O Ensino Religioso busca construir, por meio do estudo dos 

conhecimentos religiosos e filosofias de vida, atitudes de reconhecimento e respeito às 

alteridades” (2018, p. 437). Além deste pressuposto, o ER busca atualmente 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             353 

 

desconstruir noções coloniais da experiência religiosa, que durante muito tempo 

excluíram outras formas de experiência do sagrado: 

O Ensino Religioso assumiu, assim, a responsabilidade de favorecer 

acesso aos saberes e conhecimentos produzidos pelas diferentes 

culturas e cosmovisões religiosas e pós ou não religiosas, enquanto 

patrimônios culturais da humanidade. Busca, então, desconstruir 

significados e experiências colonialistas e opressoras, reconstruindo 

atitudes de valoração e respeito às diversidades (ARAGÃO, 2020, p. 

175). 

  

Através desta concepção, elaborada na BNCC e ressaltada pela leitura de Aragão 

(2020), a religião deve ser tratada em sala de aula como objeto das ciências humanas e 

pedagógicas, cujo conhecimento produzido seja direcionado para promover a formação 

integral do cidadão. Desta forma, o conhecimento de religião que se trabalha em sala de 

aula busca desenvolver competências que permitam aos estudantes refletirem sobre o 

fenômeno religioso considerando sempre a diversidade cultural e os direitos humanos 

como questões relevantes para serem discutidas em sala de aula; e como estes aspectos 

podem contribuir na reflexão cujo objetivo seria construir uma sociedade mais 

democrática e de respeito ao outro (RODRIGUES, 2021). Para isso, todavia, devemos 

problematizar o tema da intolerância religiosa. 

Gostaríamos de trazer o ponto de vista de Sidnei Nogueira (2020) e o 

apontamento de Elisa Rodrigues (2013), quando consideram que o Brasil tem em sua 

história uma herança de intolerância religiosa que vem sendo reproduzida até os dias de 

hoje.  O livro de Sidnei Nogueira, Intolerância Religiosa (2020), é um trabalho 

importante sobre este tema. Segundo o autor, no Brasil “existe uma falsa ideia de 

democracia religiosa e laicidade5”. No seu argumento, considera o autor: “[...] o Brasil, 

como sociedade ocidental, não nasceu como uma democracia religiosa” (NOGUEIRA, 

2020, p. 20). Assim, a ideia de democracia religiosa, seguindo a lógica de Nogueira, 

torna-se uma farsa quando damos conta de que a sociedade brasileira se formou a partir 

                                                 
5
Sobre o tema da laicidade no Brasil não pretendemos discutir este assunto, mas recomendamos as 

leituras dos trabalhos: Alberto Ranquetat Júnior, Laicidade à brasileira: Estudo sobre a controvérsia em 

torno de símbolos religiosos em espaço público, lançado pela editora Paco Editorial em 2016. Neste texto 

ele discute sobre o uso dos símbolos religiosos em repartições públicas, mas é no primeiro capítulo, A 

religião na modernidade: secularização, secularismo e laicidade, que o autor discute sobre a origem 

deste conceito e sua relação com o tema da secularização. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             354 

 

do colonialismo – colonialismo foi um projeto bem arquitetado, com o mútuo 

apadrinhamento entre a Igreja católica e a coroa portuguesa: 

 

Em carta dirigida a seu embaixador em Roma, dom Pedro 

Mascarenhas, datada de 4 de agosto de 1539, Dom João III mandou 

que fossem procurados e levados até ele os padres e jesuítas, com o 

objetivo de iniciar a evangelização da colônia brasileira. Escreveu o 

rei: o primeiro intento, como sabes, foi sempre o crescimento da nossa 

fé católica [...] E porque agora eu fui informado, por carta de mestre 

Diogo de Gouvêa, que de Paris partirão certos clérigos letrados e 

homens de boa vida, os quais por serviços de Deus prometeram viver 

somente de esmolas dos fiéis cristãos a quem pregaram por onde quer 

que andem e fazem muito fruto [...] (SANTOS, 2005 apud LANZA, et 

al, 2020, p. 276). 

         Sidnei chamou de “tríade lei-rei-fé”, a relação entre lei de Portugal, rei de 

Portugal e a fé religiosa apostólica católica romana; que conspirou em comum um 

acordo para aplicação do projeto de colonização com o objetivo de apagamento 

silencioso das crenças originais e, consequentemente, o apagamento das crenças de 

origem africana trazidas pelos negros escravizados anos mais tarde. 

Seguindo o argumento de Nogueira: 

Pode-se afirmar que os jesuítas se tornaram uma poderosa e eficiente 

congregação religiosa, em parte em função de seus princípios 

fundamentais, que buscavam a perfeição humana por intermédio da 

palavra de Deus e da vontade dos homens que estavam no poder; a 

obediência absoluta e sem limites aos superiores; a disciplina severa e 

rígida; a hierarquia baseada na estrutura militar; e a valorização da 

aptidão pessoal de seus membros. Somente a palavra de Deus poderia 

levar o homem à perfeição – uma perfeição determinada pelo domínio 

dos jesuítas a serviço do rei, da lei e da fé (NOGUEIRA, 2020, p. 20).  

         A eficiência da ordem jesuíta ao propósito que foi determinado pela coroa 

portuguesa, levou milhares de nativos a “converter-se” à religião cristã. O projeto de 

evangelização parte de uma lógica de hierarquização que vê a religião dos nativos como 

religião inferior; crença de selvagens. Portanto, para civilizá-los era necessário mostrar 

o caminho da verdadeira e superior fé. Quase tudo nos ameríndios era considerado 

diabólico. Essa é a lógica da intolerância, uma lógica de poder e de hierarquização que 

torna o outro e sua cultura religiosa inferior. 

Após situarmos historicamente a lógica da intolerância, chamamos atenção à 

Rodrigues, quando ela afirma: “[...] lógica segundo a qual um grupo majoritário tenta 

mediante o uso da força fazer prevalecer seu discurso sobre outro minoritário, 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             355 

 

historicamente tem se reproduzido” (RODRIGUES, 2013, p. 217). Portanto, segundo os 

apontamentos dos autores aqui citados, a intolerância religiosa configura-se como um 

problema estrutural presente em toda sociedade e que ainda é reproduzido em suas 

instituições.  

O tema da intolerância leva a refletir sobre como o ER poderia de fato alcançar o 

objetivo proposto no documento da BNCC e contribuir para superar esse desafio. 

Nossas reflexões levaram ao entendimento de que o distanciamento existente entre o 

que se pretende como objetivo da disciplina e a realidade social que se apresenta é 

resultado de um modelo paradigmático que distancia sujeito do objeto e conteúdo da 

realidade, criando um sujeito presunçoso de conhecimento sem saber aplicá-lo, alienado 

aos problemas do cotidiano e o impedindo de tornar-se agente de transformação. 

Consequentemente, forma-se um sujeito acrítico ao desafio da intolerância e vulnerável 

a modelos de ensino que ainda reproduzem noções de preconceito e desrespeito a 

religiosidades diferentes daquela que é vista como única e verdadeira.   

Diante disso, lançamos mão de novas epistemologias que resgatam a noção de 

complexidade dos fenômenos, ao invés de simplificá-los; colocam o sujeito como 

agente ativo no processo de ensino-aprendizagem, criando uma relação entre o sujeito e 

o objeto de estudo; e, propõem religar os saberes ao invés de separá-los. Para tanto, foi 

preciso pensar na relação ciência, teoria da aprendizagem e prática educativa à luz de 

um novo modelo paradigmático que ofereça uma nova abordagem para produzir 

conhecimentos. 

 

3. Ciência, educação e os modelos paradigmáticos  

 Maria Cândida Moraes (2018) nos ajuda a entender o conhecimento transmitido 

em sala de aula a partir da lógica interativa existente entre científico, teorias da 

aprendizagem e práticas pedagógicas. A autora considera que o problema da educação 

parte do modelo de ciência na qual ela se fundamenta. Neste sentido, seria o modelo de 

ciência a chave de compreensão da realidade que irá determinar as teorias de 

aprendizagem e, consequentemente, a prática dos professores.  

Na prática do professor, encontra-se subjacentes um modelo de 

educação e um modelo de escola, fundamentados em determinadas 

teorias do conhecimento. Ao mesmo tempo em que o modelo 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             356 

 

educacional é influenciado pelo paradigma da ciência, aquele também 

o determina (MORAES, 2018, p. 22).  

 

 Mas, o que são os paradigmas mencionados pela autora? O conceito de 

paradigma ganha popularidade com o trabalho do físico e filósofo da ciência, Thomas S. 

Kuhn (1922-1996). Sua obra, Estruturas das Revoluções Científicas, considera que os 

paradigmas são padrões explicativos que são compartilhados e que garantem a 

compreensão de certos aspectos da realidade. O paradigma está na base da teoria 

científica, sendo que a teoria científica só avança quando os antigos modelos 

explicativos dão lugar a novos modelos de explicação da realidade, segundo Kuhn 

(2013).   

         Moraes (2018, p. 43), ao analisar o conceito de paradigma a partir dos trabalhos 

de Edgar Morin, considera que este avança na noção de paradigma, indo além do que 

foi proposto por Kuhn. Segundo ela, Morin, adverte que “[...] um paradigma significa 

um tipo de relação mais forte, que pode ser de conjunção ou disjunção, que possui uma 

natureza lógica entre um conjunto de conceitos mestres. Para ele é um conceito 

dominador de todas as teorias.” . Podemos encontrar essa ideia em Os sete saberes 

necessários à educação do futuro: 

O paradigma está oculto sob a lógica que se tornam, ao mesmo tempo, 

preponderantes, pertinentes e evidentes sob seu domínio (exclusão-

inclusão, disjunção-conjunção, implicação-negação). É ele que 

privilegia determinadas operações lógicas em detrimento de outras, 

como a disjunção em detrimento da conjunção; é o que atribui 

validade e universalidade à lógica que elegeu (MORIN, 2011, p. 24). 

Trazendo esta noção de paradigma para o tema deste estudo, são os paradigmas 

que determinam o tipo de conteúdo, as abordagens teóricas de ensino-aprendizagem, 

escolhas metodológicas e o tipo de avaliação a ser feita na prática docente no ER. 

A partir deste pressuposto traremos em nossa reflexão dois modelos 

paradigmático: um modelo denominado por alguns autores como modelo clássico – ou, 

como preferimos chamar, o paradigma simplificador, para melhor compreensão de seu 

papel na ciência e educação. E um segundo modelo, denominado por Moraes (2018) 

como “paradigma emergente”, mas, que preferimos chamar pelo termo complexidade – 

portanto, paradigma da complexidade – para situar o conhecimento religioso na noção 

mais abrangente de complexidade.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             357 

 

O paradigma simplificador surge na esteira do racionalismo que influencia a 

ciência moderna dos séculos XVI e XVII (SILVA, 2019). Muitos pensadores desta 

época trouxeram grandes contribuições para a emancipação do pensamento ocidental. 

Ao invés de listar os inúmeros pensadores, destacamos brevemente as ideias de René 

Descartes (1596-1650) e Isaac Newton (1642-1727): dois filósofos e matemáticos que 

tiveram importância ao definir os pressupostos do paradigma simplificador; paradigma 

que domina o modo como apreendemos a realidade até os dias de hoje.  

Descartes contribuiu com o que ficou conhecido como método cartesiano de 

análise dos fenômenos e compreensão da realidade. A compreensão dos fenômenos da 

natureza se dá através da simplificação dos problemas complexos, dividindo “cada uma 

das dificuldades que examinasse em tantas parcelas quantas pudessem ser exigidas para 

melhor compreendê-las” (DESCARTES, 2011, p. 41). Em seguida, o pensamento 

deveria ser ordenado para identificar as relações entre as partes. O método cartesiano 

influenciou a ciência nos anos seguintes e até hoje podemos identificar sua presença nas 

universidades e ambientes escolares, com a separação do saber em disciplinas distintas. 

Anos mais tarde, Isaac Newton apresenta teses com as quais defendia que a natureza 

funcionava através de leis fixas e imutáveis6. Através das descobertas dessas leis seria 

possível a certeza da verdade científica.   

A visão cartesiana-mecanicista foi responsável pelo menos por duas 

consequências, afirma Maria Cândida Moraes (2018): A primeira corresponde ao fato 

de que para conhecer é preciso mensurar, quantificar, e não é possível fazer ciência sem 

o rigor da medição. A segunda consequência é que para conhecer qualquer fenômeno é 

preciso dividir, classificar, para que em seguida seja possível compreender as relações 

das coisas. Este modelo paradigmático, portanto, simplifica a realidade, fragmenta a 

natureza, separa o sujeito dos fenômenos. Além disso, dá ao sujeito a ideia de domínio 

sobre natureza (SILVA, ARAGÃO & LIBÓRIO, 2019, p. 299). 

É um fato que não podemos deixar de mencionar que o paradigma simplificador 

trouxe grandes avanços para a humanidade. Este fato é considerado pelo pensador da 

complexidade, Edgar Morin: 

                                                 
6
 Para uma discussão aprofundada sobre as evoluções dos paradigmas na história do ocidente, recomendo 

o primeiro capítulo da tese de doutorado de Cícero Lopes da Silva, Ensino Religioso na escola pública do 

Brasil: contribuição do método complexo e transdisciplinar (2019). 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             358 

 

Hoje, podemos medir, pensar, analisar o Sol, avaliar o número de 

partículas que constituem nosso universo, decifrar a linguagem 

genética que informa e programa toda argumentação viva. Esse 

conhecimento permite extrema precisão em todos os domínios de 

ação, incluindo a condução de naves espaciais da órbita terrestre 

(MORIN, 2019, p. 15). 

 

Entretanto, o progresso sonhado na modernidade revela-se paradoxal, segundo o 

mesmo autor: 

- progresso inédito dos conhecimentos científicos, paralelo ao 

progresso múltiplo da ignorância; 

- progresso dos aspectos benéficos da ciência, paralelos ao progresso 

de seus aspectos nocivos ou mortíferos; 

- progresso ampliado dos poderes da ciência, paralelo à impotência 

ampliada dos cientistas a respeito desses mesmos poderes (MORIN, 

2019, p. 18). 

 

 No ambiente escolar o pensamento fragmentado seria a herança deixada pelo 

paradigma simplificador. Moraes, considera que: “Ao parcelar os conhecimentos em 

fragmentos separados, nossa educação não nos ensina senão muito parcial e 

insuficientemente a viver, ela se distancia da vida ao ignorar os problemas permanentes 

do viver [...]” (MORAES, 2015, p. 27). A autora, ainda nesta mesma linha de 

raciocínio, pensando nas consequências que o paradigma simplificador trouxe para 

educação, considera que os sujeitos são formados para aceitar os “padrões 

preestabelecidos” sem o exercício do questionamento e da reflexão, submetendo-se 

“positivamente à autoridade” sempre numa posição de receptor passivo do 

conhecimento (MORAES, 2015, p. 73). A noção de um sujeito passivo ao 

conhecimento denuncia a existência de um outro sujeito que detém o conhecimento e 

será o responsável para depositar este conhecimento no aluno. Sendo assim, a educação 

torna-se o que Paulo Freire (2014) denunciou como “educação bancária”.  

A herança deixada pelo modelo simplificador corroborou para que o professor(a) 

se tornasse um(a) especialista e assumisse o papel de autoridade em determinado 

assunto. Deste modo, o docente surge como um sujeito “inflexível no modo de pensar, 

autossuficiente e conservador” (SILVA, 2019, p. 59). O professor seria o agente ativo e 

detentor do conhecimento no processo de aprendizagem. Desta forma, o ensino limita-

se à reprodução desse conhecimento, sem levar em conta as experiências, emoções, 

contextos e o cotidiano dos alunos(as).  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             359 

 

Portanto, retomando o desafio do ER, não seria o paradigma simplificador que 

ainda mantém determinadas lógicas de dominação e reproduz o problema da 

intolerância que persiste em nossa sociedade? Obviamente, não são problemáticas que 

caberiam somente ao ER resolver, mas são problemáticas da educação em geral. 

Todavia, a disciplina gera oportunidades mais efetivas para lidar com temáticas como 

essa; e quando esses conteúdos não fazem sentido para o aluno, ou não despertam o 

interesse de questionar, não seria resultado de um modelo paradigmático que simplifica 

e compromete aquilo que se espera dessa área de conhecimento? Diante disso, lançamos 

mão de um novo paradigma, que surge propondo religar o saber outrora separado.  

O paradigma da complexidade surge em um contexto em que o antigo modelo 

paradigmático já não dava conta das questões complexas da realidade. Moraes afirma o 

seguinte: “A ruptura de um paradigma decorre da existência de um conjunto de 

problemas, cujas as soluções já não se encontram no horizonte de determinado campo 

teórico, dando origem a anomalias ameaçadoras da construção científica" (MORAES, 

2018, p. 81). Nessa afirmação, encontramos a noção de crise dos paradigmas; que pode 

ser entendida da seguinte forma: um paradigma entra em "crise" quando o antigo 

modelo se depara com “anomalias” que aparecem dentro da “ciência normal”, exigindo, 

assim, a necessidade de um novo paradigma, segundo as noções khunianas (KUHN, 

2013, p. 128). 

Graças às novas descobertas no campo da física quântica, o século XX 

protagonizou a virada do paradigma simplificador para o paradigma complexo. Entre as 

grandes descobertas deste período destacamos a contribuição do físico dinamarquês 

Niels Bohr (1885-1962), que trouxe uma nova visão sobre a verdade científica ao 

descobrir que os fenômenos de natureza microfísica7 comportam-se de forma ambígua. 

Ao observar o comportamento dos elétrons se verificou uma superposição dos estados 

quânticos da natureza da matéria, o que significa que, em um momento o elétron pode 

se comportar como partícula e em outro momento pode se comportar como onda. Como 

                                                 
7
A teoria quântica surgiu na década de 1920, forçou os cientistas a aceitar o fato de que não se pode 

decompor o mundo em partes isoladas, o princípio de ordem e exatidão e uma lógica rígida não alcança o 

grau de complexidade dos fenômenos microfísicos (quantum). A teoria quântica foi formulada em um 

período de três décadas do século XX. Alguns nomes além de Niels Bohr e Werner Heisenberg estavam 

envolvidos nos estudos da física quântica, tais como: Max Planck, Albert Einstein, Louis de Broglie, 

Erwin Schrödinger, Walfgang Pauli, Paul Dirac. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             360 

 

partícula o elétron assume propriedades materiais, concretas e físicas; como onda o 

elétron assume natureza invisível e não pode ser localizado, e não possui massa. O que 

mais chamou atenção nesta descoberta é que esse comportamento variável dos elétrons 

reage à medida que o observador interage com o objeto.  

A questão emergente neste momento era responder ao problema da não 

contradição: como um mesmo objeto - elétron - pode se comportar de forma ambígua 

sem cair no risco da não contradição. Essa questão foi respondida pelo princípio da 

complementaridade desenvolvida pelo próprio Niels Bohr, que considerou que em 

unidades subatômicas a matéria e radiação é dual e cujos aspectos partícula/onda não 

são contraditórios, mas complementares (CAPRA & LUISE, 2014). Este princípio 

questiona o modelo de fragmentação ao demonstrar que a realidade é complexa e que os 

limites da simplificação não permitem que seja totalmente apreendida por meio da 

separação de unidades simples.    

Um outro nome importante nos estudos da física quântica deve ser mencionado: 

Werner Heisenberg (1901-1976), responsável pelo princípio da incerteza. Ele 

considerou, a partir de seus estudos do quantum, que sistemas de escalas menores, 

átomos e moléculas, grandezas relacionadas e quantidade de movimento e posição não 

podem ser medidas com exatidão. Moraes, ao falar do princípio da incerteza, afirma o 

seguinte: “[...] essa descoberta desafiou um dos pilares da ciência clássica e do 

pensamento teológico e social tradicional ao desconfiar da veracidade da noção de causa 

e efeito, o que acabou fragilizando o argumento determinista em todos os campos da 

ciência” (MORAES, 2015, p. 44). 

São dois exemplos de grande relevância para nossa reflexão; podemos ver que 

algo novo surge, ocorre uma nova revolução dentro da ciência no século XX, 

contribuindo para o surgimento de um novo paradigma.  Para esse novo paradigma a 

realidade já não pode ser mais vista de forma linear e predeterminada, a visão 

unidimensional deve dar lugar para uma visão multidimensional, indeterminada, 

relacional e fluida (MORAES, 2015, p. 47). 

O novo paradigma traz à tona uma natureza complexa, que exige um pensamento 

abrangente, capaz de compreender a complexidade dos fenômenos e construir um 

conhecimento que leve em consideração esta mesma amplitude. Morin, no primeiro 

volume de sua obra magna, O método, afirma: 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             361 

 

A complexidade se impõe primeiro como impossibilidade de 

simplificar, ela surge onde a unidade complexa produz suas 

emergências, onde se perdem as distinções e clarezas nas identidades e 

causalidades, onde as desordens e as incertezas perturbam os 

fenômenos, onde o sujeito-observador surpreende seu próprio rosto no 

objeto de sua observação, onde as antinomias abalam o curso das 

argumentações (MORIN, 2016, p. 451). 

O paradigma da complexidade leva em conta a tessitura comum que torna 

inseparáveis os indivíduos de seus contextos, as ordens das desordens, religa o sujeito 

ao objeto. Trata-se de um princípio regulador do pensamento e da ação onde não se 

perde de vista a realidade dos fenômenos, como também não exclui o espírito humano, a 

cultura e a sociedade (MORIN, 2015, p. 85). Para compreender a natureza complexa 

dos fenômenos é preciso mudar, portanto, a estrutura do pensamento. Para tanto, Edgar 

Morin elaborou operadores cognitivos para o pensar complexo. Moraes considera que 

os operadores são: 

[...] instrumentos ou recursos do pensamento que nos ajudam a pensar, 

a transversalizar o que acontece entre o mundo físico, biológico, social 

e cultural e o próprio homem, facilitando, assim, a compreensão da 

complexidade inerente à realidade sistêmica organizacional 

constitutiva do mundo da vida (MORAES, 2015, p. 52). 

 Três operadores, que Morin (2015) denomina de princípios do pensamento 

complexo, podem ser destacados: primeiro, o princípio dialógico, que nos diz que 

lógicas diferentes estão ligadas em uma unidade maior de forma complexa. Em outras 

palavras, o princípio dialógico permite a integração daquilo que pode ser considerado 

antagônico. O segundo princípio é o princípio recursivo; significando que os efeitos 

sempre retroagem à própria causa de influência. Por exemplo, na interação 

indivíduo/sociedade, o indivíduo que produz a sociedade pode ser por ela, ao mesmo 

tempo, produzido em termos culturais. Outro exemplo, a relação professor/aluno se 

pauta a partir de uma interação cujo conhecimento deixa de ser transmitido e passa a ser 

construído a partir de um movimento relacional entre aluno e professor. E por fim, o 

terceiro princípio seria o hologramático, que traz a seguinte ideia: “Não somente a parte 

está no todo, mas o todo está na parte” (MORIN, 2015, p. 74). Neste princípio, leva-se 

em consideração o fato de que os fenômenos não podem ser reduzidos e separados de 

sua totalidade, a separação da parte do seu todo leva sempre à redução da compreensão 

dos fenômenos. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             362 

 

         Incorporando esta nova lógica para o campo da educação, o conhecimento 

produzido em sala de aula não decorre de objetos já existentes, cujo conhecimento se dá 

pela representação destes objetos, mas pela relação dos sujeitos com os objetos, sempre 

recriados. Não existe uma relação de poder dos detentores do saber sobre os sujeitos 

aprendentes, não é algo que se transmite; mas, como já dito acima, se constrói.  O 

conhecimento é algo que se constrói pela própria ação do sujeito sobre o objeto, sobre o 

meio físico e social e pela repercussão dessa ação sobre o sujeito. Além desses 

pressupostos, leva-se em consideração as incertezas, a diversidade, e certos fenômenos 

que aparentam ser contraditórios podem ser complementares através do diálogo.         

Portanto, diferente do paradigma simplificador, o paradigma da complexidade 

apresenta uma nova abordagem que torna possível dialogar com as incertezas; 

reconhece a complementaridade dos antagonismos e os paradoxos da realidade. Todos 

estes elementos enriquecem o pensamento e oferecem novas oportunidades de 

construção da realidade social e cultural, pois os sujeitos saem de suas gaiolas 

epistemológicas (MORAES, 2015, p. 61) para agir ativamente na construção do saber, 

da sociedade e da sua própria história. 

         Ao refletir sobre o ER à luz da complexidade, encontramos instrumentos que nos 

ajudam a olhar para a disciplina e pensar como ela poderia valorizar as experiências dos 

sujeitos, considerando seus contextos, suas emoções e potencialidades. Além do mais, o 

paradigma da complexidade nos traz uma nova oportunidade de refletir a religião e as 

filosofias de vida nas suas mais diversas manifestações, e encontrar um caminho para 

que o conhecimento religioso torne-se conhecimento pertinente. Esse novo paradigma 

oferece condições epistemológicas para aplicar o método transdisciplinar nas ciências, 

teorias da aprendizagem e práticas educativas. É de comum acordo entre os estudiosos 

da complexidade - inclui-se o próprio sistematizador do pensamento complexo, Edgar 

Morin -, que a transdisciplinaridade é o método por excelência da complexidade. 

Seguiremos em nosso estudo aprofundando o método transdisciplinar. 

 

4. Metodologia transdisciplinar no Ensino Religioso 

A transdisciplinaridade se apoia em três pilares: paradigma da complexidade, os 

diferentes níveis de realidade e a lógica do terceiro incluído. Antes de prosseguirmos 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             363 

 

nesta parte do estudo, vale alertar que o método transdisciplinar não exclui a 

disciplinaridade e a multidisciplinaridade das ciências, pelo contrário, sem estas 

abordagens o método transdisciplinar seria impossível de ser operacionalizado 

(NICOLESCU, 1999, p. 52-53). Ainda, alerta de Aragão e Souza:  

A transdisciplinaridade não descarta as disciplinas científicas, mas 

está entre, através e além delas. A transdisciplinaridade transgride as 

fronteiras de cada ciência disciplinar e constrói um novo 

conhecimento ‘através’ das ciências, um conhecimento integrado em 

função da humanidade, resgatando as relações de interdependência 

(ARAGÃO & SOUZA, 2018, p. 46).   

 

Além disso, os mesmos autores definem que a “transdisciplinaridade pode ser 

concebida como uma modelização de sistemas complexos de conhecimento, apoiada em 

uma metodologia que comporta a compreensão de níveis de realidade e os integra pela 

lógica do Terceiro Incluído” (ARAGÃO & SOUZA, 2018, p. 43). 

 A transdisciplinaridade reconhece diferentes níveis de realidade (micro e macro, 

pessoal e social etc.). E o que difere um Nível de Realidade para outro, são as lógicas e 

leis divergentes que geram rupturas entre os níveis (NICOLESCU. 2002, p. 48). Por 

exemplo, a realidade quântica, constituída de entidades subatômicas está submetida a 

leis que diferem da realidade macrofísica. Sendo bem específico neste exemplo, em 

unidades maiores podemos constatar a lógica linear de causa e efeito; em unidades 

menores, constatamos uma lógica circular e sistêmica no comportamento dos elétrons. 

Portanto, por este exemplo, temos dois Níveis de Realidade diferentes que 

aparentemente chocam-se quando se pensa pela lógica clássica da não-contradição. 

A lógica clássica fundamenta-se em três axiomas: 1) Axioma da identidade, 

representado por A é A; 2) Axioma da não contradição, seguido pela representação de A 

não A; 3) Axioma do terceiro excluído, ou seja, não existe um terceiro termo, T. A 

lógica clássica opera com a exclusão dos contrários, não dando espaço para que 

aspectos divergentes da realidade integrem-se e criem uma outra percepção do real.  

A transdisciplinaridade assume uma nova lógica: um terceiro elemento T será 

incluído em um outro nível de realidade, um elemento que antecede e ultrapassa a 

contradição aparente entre A e não A, que está entre e além do paradoxo (ARAGÃO & 

SOUZA, 2018, p. 45). Seu efeito é trazer uma nova dinâmica fenomenológica, 

considerando que aquilo que aparenta estar desunido encontra complementaridade. 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             364 

 

Sendo assim, a partir da inserção do terceiro termo, cria-se “coexistência entre pares de 

contraditórios mutuamente excludentes” (ARAGÃO & SOUZA, 2018, p. 45). Similar 

aos elétrons que se comportam de forma dúbia, ora como onda ora como partícula, o 

fenômeno da diversidade e do sincretismo encontra uma nova lógica, que permite 

considerá-lo como manifestações diferentes e complementares de um mesmo fato.  

Quando essa lógica é aplicada às relações entre identidades sociais 

aparentemente antagônicas, como cristãos e xangozeiros, por exemplo, estabelece 

conexões em outros níveis, éticos ou místicos, para além daquele doutrinal. Cristãos são 

monoteístas (apesar dos seus múltiplos santos) e candomblecistas são politeístas (apesar 

de reconhecerem um mesmo Criador dos orixás), mas os sons diferentes dos seus cultos 

apontam para um sonho humano comum enquanto mística, e as práticas 

socioambientais que podem e devem desenvolver colaborativamente em defesa da Casa 

Comum apontam para uma mesma práxis comunitária enquanto ética. 

As relações complexas sempre definiram a dinâmica da vida, todavia o 

paradigma simplificador impôs limites em nossa percepção do real, fazendo que não 

consigamos criar relações entre os, aparentemente, contraditórios. A antiga lógica, criou 

um abismo que parecia intransponível entre sujeito e objeto, entre diferentes níveis de 

realidade e, trazendo para o campo social e religioso, criou-se a impossibilidade do 

encontro entre as diversas manifestações religiosas, por manter o antagonismo sem levar 

em conta os elementos que podem criar o diálogo, os entrelugares culturais. Nossa 

percepção da realidade pela lógica clássica limita-se quando se depara com essa 

realidade complexa.  

É através dessa nova dinâmica metodológica que o conhecimento 

transdisciplinar surge; conhecimento não linear, que pressupõe níveis interligados da 

realidade, um movimento constante de religação de paradoxos pela integração de 

terceiros em outros níveis, exigindo, por sua vez, a percepção da complexidade dos 

fenômenos, eventos, processos, fatos e coisas. O conhecimento transdisciplinar 

pressupõe o surgimento do plural para além do singular e, consequentemente, permite a 

existência e coexistência de lógicas diferentes e expressões diversas. É neste sentido que 

podemos pensar em uma “ecologia do conhecimento”, que não só reconhece à 

multidimensionalidade dos fenômenos, mas “reafirma a diversidade cultural e cognitiva 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             365 

 

como princípios capazes de ultrapassar a ‘monocultura da mente’ e questionar a 

ocidentalização do planeta” (ALMEIDA, 2008, p. 105). 

         Ao refletir sobre o método transdisciplinar e aplicá-lo ao ER, buscamos 

encontrar contribuições que nos ajudem a distanciar a disciplina de antigos modelos que 

ainda se apoiam em lógicas de dominação do pensamento, das experiências religiosas e 

não religiosas dos sujeitos aprendentes; e, construir em sala de aula um ambiente de 

diversidade, respeito e diálogo inter-religioso. Como também faremos dos estudantes 

sujeitos ativos no que refere à construção do conhecimento. Concordamos com o que 

afirma Aragão e Souza: 

Longe de se embasar no ensino de uma religião ou das religiões na 

escola, o Ensino Religioso em nosso Estado laico se justifica pela 

necessidade de formação de cidadãos críticos e responsáveis, capazes 

de discernir a dinâmica dos fatos religiosos que permeiam a vida em 

âmbito pessoal, nacional e mundial. As diferentes crenças e 

expressões religiosas, bem como a ausência delas por convicções 

filosóficas, são aspectos da realidade que devem ser socializadas e 

abordadas como questões sócio-culturais, que contribuem na 

fundamentação das nossas ações (ARAGÃO & SOUZA, 2018, p. 53). 

  

Edgar Morin chamou de “conhecimento pertinente” aquele conhecimento “capaz 

de situar qualquer informação em seu contexto e, se possível, no conjunto em que está 

inscrito” (MORIN, 2003, p. 15). O conhecimento pertinente, por exemplo, não irá 

considerar o tema da intolerância somente como um assunto que mereça atenção por ser 

algo que está dentro de uma pauta de estudos de um componente curricular, pelo 

contrário, será levado em conta as implicações que a intolerância religiosa tem nos 

contextos de vida e nas realidades dos sujeitos aprendentes.   

Ao alcançar as linhas finais deste estudo, trataremos de um dos pontos mais 

importantes. O paradigma da complexidade e a metodologia transdisciplinar orientam a 

prática pedagógica para aquilo que Edgar Morin chamou de “ética da compreensão”, 

que segundo ele: “é a arte de bem viver que nos demanda, em primeiro lugar, 

compreender de modo desinteressado” (MORIN, 2015, p. 86). Isso quer dizer que 

aprendemos a compreender o outro, passando a compreendê-lo de maneira reflexiva. 

Segundo o autor: 

A compreensão não desculpa nem acusa: pede que se evite a 

condenação peremptória, irremediável, como se nós mesmos nunca 

tivéssemos conhecido a fraqueza, nem cometido erros. Se 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             366 

 

soubéssemos compreender antes de condenar, estaríamos no caminho 

da humanização das relações humanas (MORIN, 2011, p. 87). 

Portanto, precisamos criar uma ética que compreenda o outro livre de juízo de 

valor, aceitando as possíveis diferenças que possam surgir desse encontro. O nosso 

esforço ao trazer o paradigma da complexidade para o ER é fornecer uma nova 

epistemologia e metodologia que encaminhe a prática pedagógica dessa disciplina para 

o alcance de seus objetivos, supere os desafios e consiga proporcionar uma formação 

integral dos sujeitos aprendentes.   

 

Considerações finais 

A pesquisa aqui apresentada é fruto de outras pesquisas sobre ER a partir do 

pensamento complexo e da transdisciplinaridade. A disciplina de ER quando trabalha os 

conteúdos sem reflexão, sem a participação dos sujeitos e sem uma abertura para a 

complexidade dos fenômenos, certamente cairá no risco de reproduzir um conhecimento 

conteudista e sem significado, descontextualizado, limitado às fronteiras da 

disciplinaridade e, consequentemente, o problema da intolerância permanecerá como 

um desafio sem solução.   

O paradigma da complexidade e o método transdisciplinar, assim proposto, trará 

o sujeito para participar da construção do conhecimento; promoverá um exercício de 

reflexão do conhecimento religioso, levando em consideração a complexidade do 

próprio fenômeno. Uma abordagem transdisciplinar trabalha com o diverso das 

tradições religiosas, reconhece a multidimensionalidade do ser humano, encontra o 

caminho do diálogo a partir da lógica do terceiro incluído, promove um novo 

conhecimento que é produto da ecologização do saber. 

Por fim, nossa aproximação do ER com esse novo paradigma deslumbra um 

pensar na formação de um sujeito aberto à atitude transdisciplinar; um sujeito que 

assume uma postura de abertura perante o mundo, cuja compreensão se dá de forma 

ampla e complexa. Deste modo, o sujeito transdisciplinar contribuirá para a construção 

de um mundo melhor com toda sua afetividade e criatividade. Almejamos que este 

estudo ofereça uma nova oportunidade reflexiva para os estudos pedagógicos voltados 

para o Ensino Religioso: como aprendizagem participativa sobre as espiritualidades 

humanas.  



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             367 

 

Referências Bibliográficas 

 

ALMEIDA, Maria da Conceição de. Ecologia da Ciência, ética da diversidade e 

educação transdisciplinar. Desenvolvimento e Meio Ambiente. Editora UFPR, n. 18, 

jul./dez. 2008. p. 105 -113. 

 

ARAGÃO, Gilbraz de Souza. Identidade e alteridade na BNCC: importância para o 

Ensino Religioso na perspectiva das Ciências da Religião. In. SILVEIRA, Emerson 

Sena da; JUNQUEIRA, Sérgio. O Ensino Religioso na BNCC: teorias e prática para o 

Ensino Fundamental. Petrópolis, RJ: Vozes, 2020, p. 174-185. 

  

ARAGÃO, Gilbraz; SOUZA, Mailson, Transdisciplinaridade, o campo da Ciências da 

Religião e sua aplicação ao Ensino Religioso, Estudos Teológicos. São Leopoldo, v. 

58, n. 1, jan./jun. p. 2018. 42-56 

 

BASARAB, Nicolescu. Fundamentos metodológicos para o estudo transcultural e 

transreligioso. In. Educação e transdisciplinaridade, vol. II, coordenação executiva do 

CENTRAS, São Paulo: TRIOM, 2002. 

  

BASARAB, Nicolescu. O manifesto da transdisciplinaridade. Trad. Lucia Pereira 

Souza. São Paulo: TRIOM, 1999. 

  

BRASIL, LDB: Lei de Diretrizes e bases da educação, Brasília: Senado Federal, 

Coordenação de Edições Técnicas, 2017. 

 

BRASIL. Constituição Federativa do Brasil. Brasília: Senado Federal, Coordenação 

de Edições Técnicas, 2016. 

  

BRASIL/Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular, 2018. CAPRA, 

Fritjof; LUISI, Pier Luigi. A visão sistêmica da vida. Trad. Mayra Teruya Eichmberg, 

Newton Roberval Eichemberg. São Paulo: Cutrix, 2014. 

   

DESCARTES, René. Discurso do Método. Tradução, prefácio e notas de João Cruz 

Costa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 

  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 57. ed. rev. atual. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 2014.  

 

HOLANDA, Ângela Maria Ribeiro. Ensino Religioso nas legislações. In. 

JUNQUEIRA, Sérgio Azevedo; BRANDENBURG, Laude Erandi (org.). Compêndio 

de ensino religioso. São Leopoldo; Petrópolis: Vozes, 2017, p. 68-81. 

 

JUNIOR, Cesar Alberto Ranquetat. Laicidade à brasileira: estudo sobre a controvérsia 

em torno de símbolos religiosos em espaços públicos. Jundiaí, Paco Editorial, 2016. 

KUHN, Thomas S. A estrutura das revoluções cientificas. Tradução Beatriz Vienna 

Boeira e Nelson Boeira, 12ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             368 

 

LANZA, Fabio (et. al.). Diversidade religiosa e educação Pública: invisibilidade das 

Minorias Religiosas, Estado Laico e Ensino Religioso. In. REIS, Marcos Vinicius de 

Freitas; JUNQUEIRA, Rogério Azevedo; SANTOS, Fernanda C. da Encarnação (orgs). 

Diversidade e cultura: novos tempos de intolerância? livro 3, Rio Branco: Nepan, 

2020, p.   273-293. 

 

MORAES, Maria Cândido. O paradigma emergencial emergente. Rio de Janeiro: 

Editora Papirus, 2018.   

 

MORAES, Maria Cândido. Transdisciplinaridade e educação: Fundamentos 

ontológicos e epistemológico. Col. Juan Miguel Batalloso Novas, Campinas, São Paulo: 

Papirus, 2015.  

 

MORIN, Edgar. A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. 

Tradução Eloá Jacobina, 8ª ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

  

MORIN, Edgar. Ciência com consciência. Trad. Maria D. Alexandre, Maria Alice 

Sampaio Dória. Ed. revista e modificada pelo autor, 19° ed. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 2019.  

 

MORIN, Edgar. Ensinar a viver: manifesto para mudar a educação. Porto Alegre: 

Sulina, 2015. 

 

MORIN, Edgar. Introdução ao pensamento complexo. Tradução Eliane Lisboa, 5ª ed. 

Porto Alegre: Sulina, 2015.  

 

MORIN, Edgar. Método I: a natureza da natureza. Tradução Ilana Heineberg, Porto 

Alegre: Sulinas, 2016. 

 

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. Tradução de 

Eleonora F. de Silva e Jeanne Sawaya. 2 ed. São Paulo: Cortez; Brasília; UNESCO, 

2011. 

 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Editora Jandaíra, 2020. 

 

RODRIGUES, Elisa. Ensino Religioso e área de conhecimento. In. JUNQUEIRA, 

Sérgio Azevedo; BRANDENBURG, Laude Erandi (org.). Compêndio de ensino 

religioso. São Leopoldo; Petrópolis: Vozes, 2017, p. 117-130.  

  

RODRIGUES, Elisa. Ensino Religioso, tolerância e cidadania na escola pública. 

Numen: revista de estudos e pesquisa de religião, Juiz de Fora, v. 16, n. 1, 2013. p. 763-

782. 

 

RODRIGUES, Elisa. Ensino Religioso: uma proposta reflexiva. São Paulo: Editora 

Senso, 2021. 

 



 

Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun./2023                                             369 

 

SILVA, Cícero Lopes da. Ensino Religioso na escola pública do Brasil: contribuições 

do método complexo.  2019. Tese (doutorado em ciências da religião) – Universidade 

Católica de Pernambuco, UNICAP, 2019. 

 

SILVA, Cícero Lopes; ARAGÃO, Gilbraz de Souza; LIBÓRIO, Luiz Alencar. Ensino 

Religioso Laico: um olhar complexo e transdisciplinar. Caminhos. Goiánia, v. 17, n. 1, 

Jan – Jun, 2019. p. 298-312. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


