
1 

VIRADA PÓS-COLONIAL: UMA LEITURA D’O COMETA A PARTIR DE FRANTZ FANON E 
ACHILLE MBEMBE 

 

POST-COLONIAL TURN: A READING OF 'THE COMET' FROM THE PERSPECTIVE OF 

FRANTZ FANON AND ACHILLE MBEMBE 

 

Ianes Augusto Cá 

 

Resumo: Partindo da leitura do conto O cometa: Fim da supremacia branca como mote, o objetivo geral 
deste trabalho é tentar construir um debate em torno da discussão sobre estudos pós-coloniais presentes 
em Os condenados da terra, de Frantz Fanon e Brutalismo, de Achille Mbembe. Compreender como a 
perspectiva fanoniana foi estopim para amplas discussões em torno do racismo, da descolonização do 
território e do saber controlado pela hegemonia ocidental; e refletir como Achille Mbembe desdobra a tese 
de Fanon para propor o debate contemporâneo sobre o brutalismo (a violência) - o racismo, controle de 
fronteiras e de pessoas, vigilância e terror nos campos de refugiados, espelhados por várias partes do 
mundo - matiza as violências expostas por Frantz Fanon. Com base no conto e nas teorias de dois autores, 
podemos entender que a reafirmação do conhecimento permite que os negros possam se reinscrever na 
história humana, através descolonização da visão, da imagem, conhecimento e poder. Isso é que Achille 
Mbembe chama de humanismo planetário, que se opõe às divisões, ao pensamento abissal e políticas de 
inimizade que ameaçam as democracias e a vivência entre diversidades.  

 
Palavras-chave: Frantz Fanon; Achill Mbembe; brutalismo; violência; o cometa. 

 
Abstract: Based on the reading of the short story 'The Comet: End of White Supremacy' as a starting point, 
the general objective of this work is to attempt to construct a debate around the discussion on 
post-colonial studies resulting from 'The Wretched of the Earth' by Frantz Fanon and 'Brutalism' by Achille 
Mbembe. The aim is to understand how Fanon's perspective sparked wide-ranging discussions about 
racism, the decolonization of territory, and knowledge controlled by Western hegemony; and to reflect on 
how Achille Mbembe unfolds Fanon's thesis to propose the contemporary debate on brutalism (violence) - 
racism, border and people control, surveillance, and terror in refugee camps scattered around the world - 
shading the violences exposed by Frantz Fanon. Based on the short story and the theories of the two 
authors, we can understand that the reaffirmation of knowledge allows Black people to reinscribe 
themselves into human history through the decolonization of vision, image, knowledge, and power. This is 
what Achille Mbembe calls planetary humanism, which opposes divisions, abyssal thinking, and politics of 
enmity that threaten democracies and coexistence among diversities. 
 
Keywords: Frantz Fanon; Achille Mbembe; brutalism; violence; The Comet. 
 

 

 

Introdução 

 

Considero O cometa: Fim da supremacia branca (2021) como uma obra metafórica 

que provoca profundas reflexões sobre as sequelas da escravidão e do colonialismo. Por 

meio dela, Du Bois nos apresenta um cenário do racismo ainda tão presente e evidente 

em nosso cotidiano, as violências e a coisificação do negro, a brutalização de sua imagem. 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



2 

Partindo da leitura do conto O cometa: Fim da supremacia branca como ponto de partida, 

o objetivo geral deste trabalho é tentar promover um debate acerca do estudo 

pós-colonial, abordando obras como Os condenados da terra (1968), de Frantz Fanon e 

Brutalismo (2021), de Achille Mbembe. Busca-se compreender como a perspectiva 

fanoniana foi um catalisador para amplas discussões sobre racismo, da descolonização 

do território e o saber controlado pela hegemonia ocidental; além de refletir sobre como 

Achille Membe desenvolve a tese de Fanon para propor o debate contemporâneo sobre o 

brutalismo  – “delineia assim os fenómenos específicos que se enquandram no que o 

autor [Mbembe] chama de Devir Negro do Mundo, pela qual ele significa extensão do 

preconceito racial e da pilhagem neocolonial em escala planetária” (Santos, 2021, p. 

102). Isto  inclui o racismo, controle de fronteiras e de pessoas, vigilância e terror nos 

campos de refugiados, espelhados em várias partes do mundo -, matizando as violências 

expostas por Frantz Fanon. 

O apelo à violência era uma proposta revolucionária para a independência e 

resposta às opressões coloniais, como mecanismo de defesa da vida (legítima defesa) no 

campo teórico e político. A partir dos conceitos de necropoder, necropolítica e 

brutalismo - formas de ações que destroem e exterminam as populações consideradas 

matáveis - Achille Mbembe reatualiza o debate de Fanon, indiciando que a ideia de 

“eliminação do corpo-estranho” subscreve-se no pensamento escravista e colonial.    

 

O Cometa: um mote de debate pós-colonial  

 

A modernidade inventada e definida pelo Ocidente serviu como base para 

legitimar as suas perspectivas de superioridade sobre outros povos, elaborando diversos 

pacotes estereotipados de epistemologia e conceitos que descrevem e categorizam esse 

outro como inferior.  Segundo Achille Mbembe: “Na modernidade, a Europa passou a 

acreditar-se que a sua vida e a sua cultura, contrariamente as outras civilizações, eram 

movidas de ideal de razão livre e autônoma. Isto fizera dela o continente fulcral na 

história da humanidade” (Mbembe, 2020, p. 184). Essa crença também foi disseminada 

pelo discurso científico eurocêntrico, que relacionava o tamanho do cérebro à 

superioridade racial. Portanto, acreditava-se que os corpos de raças consideradas 

inferiores deveriam ser submetidos a tarefas extenuantes e castigos corporais. A 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



3 

barbárie era vista como um mecanismo para a evolução de sua raça, cultura e civilização. 

É óbvio que a brutalização do corpo negro foi um marco indelével que ainda define a sua 

imagem enquanto não-ser, e mesmo “no fim de mundo”, não é esperado um salvador de 

pele escura para resgatar a humanidade. Como se pode depreender na narrativa O 

cometa, na qual de Du Bois se apropria do discurso literário para gerar a grande 

metáfora sobre a condição do negro na sociedade estigmatizada pela supremacia branca.   

A obra é uma ficção especulativa muito sensível, por meio da qual Du Bois projeta 

uma imagem trágica de Nova York após a passagem do cometa misterioso que devastou 

toda cidade. Numa espécie do narrador observador-onisciente, introduziu um grande 

debate da sua época, ainda persistente, sobre a condição do afrodescendente numa 

sociedade escravista, na qual Davis Jim, o protagonista, é estigmatizado pela sua imagem 

de simples individuo de pele escura com o seu papel social específico: inferior, subalterno 

e predisposto a fazer qualquer serviço. Ao ser enviado ao subsolo para recuperar um 

documento no cofre, fica evidente a sua posição inferior naquela sociedade. Quando 

chega o cometa, acidentalmente, Jim se aprisona numa câmara secreta na parte traseira 

do cofre e, momentos depois, emergiu desse abismo e prosseguiu a luta para encontrar 

os sobreviventes na cidade devastada pelos gases da cauda de um corpo celeste errante. 

A Julia, uma moça branca e abastada, também foi resistente dessa tragédia. A menina 

Júlia, com quem Jim antes não ousava interagir, foi forçada a conviver com ele, pois 

acreditavam ser os únicos sobreviventes daquela catástrofe.  

Apesar do desastre e de todo o esforço empenhado por Jim para salvar Julia – 

talvez fosse sua primeira oportunidade de experimentar a liberdade, de reimprimir a sua 

humanidade negada pelo racismo, de alterar o rumo de sua vida -, no final das contas, o 

leitor é  leitor é transportado para uma outra dimensão da descoberta, a de que as outras 

cidades não foram impactadas pela tragédia, onde o pai de Julia e o namorado também 

se encontravam. A partir dessa descoberta, a máscara cai; ao leitor é revelada a tenção 

racial segundo a qual, apesar de todo o heroísmo que Jim poderia receber, a sua condição 

de “crioulo maldito” se reestabeleceu: os gritos propunham para linchar o negro maldito. 

O seu passado recente se recompõe:  um simples nigger. Como nos lembra Saidiya 

Hartman, “A palavra crioulo é repetida para tornar visceral a violência que acompanha a 

restauração do mundo, para lembra-lo do ódio que é seu substrato” (Hartman, 2021, p. 

73).   

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



4 

Isto equivale dizer que: ele é um outsider, “ele não está em casa no mundo”  

(Hartman, 2021, p. 47), “não importava que não tivesse feito nada; sua existência faz 

dele culpado, e para piorar as coisas, ele está vivo e os homens brancos estão mortos” 

(Hartman, 2021, p. 54). Esse não-lugar do negro, outsider, estrangeiro, constitui grande 

trauma e a violência que a comunidade negra enfrenta na esfera global, uma vez que a 

sua imagem foi desumanizada, a sua história e cultura têm sido virtualizadas, e toda sua 

contribuição para história da humanidade foi obscurecida. A obra O cometa de Du Bois e 

a análise de Saidiya Hartman apontam para o que Achille Mbembe define como 

brutalismo: uma maneira de naturalizar a guerra social e racial. Esse brutalismo atua 

como um mecanismo de aniquilar ou incapacitar diferentes das raças como forma de 

controlar o destino da humanidade, sendo uma espécie de “guerra planetária” e o 

“devir-negro no mundo”.   

No cometa as expressões proferidas pela Júlia contra Jim, como: “não toque em 

mim” e “Eu estou com medo”, depois Jim foi apontado pelo namorado da Júlia: “É um 

crioulo, Julia!”, e em seguida pelos outros telespectadores “Vamos linchar o maldito...” – 

revela o quanto o brutalismo é “político e estético”. Aliás, “É assim que funciona o 

brutalismo, puncionado e removendo corpos. Corpos racializados, por serem 

considerados potencialmente virulentos (e virulentos por serem racializados), estão 

sujeitos a sequestros, capturas, presos à armadilha da lei” (Mbembe, 2020, p. 49). A 

consciência articulada por Du Bois na narrativa é eminentemente histórica, construída 

numa relação humana de distância, da geopolítica do corpo e do poder, estabelecida pela 

exclusão cuja morte – da história, cultura e epistemologia – funciona como recurso para 

o extermínio: um “dispositivo trágico [que] estabelece fronteiras entre os que merecem 

compaixão derivada do terror e aqueles que produzem apenas terror sem compaixão” 

(Seligman-Silva, 2019, p. 35) - no sentido mais profundo, a brutalidade e a experiência 

corpórea como condição do sujeito negro.    

Essa experiência recente ainda assombra as relações sociais, históricas e políticas. 

É necessário romper a continuidade histórica e explodir a narrativa necropolítica como 

controle. Ela se estabelece como perigo, já que “Esse modelo é uma continuidade do 

sistema colonial e reproduz as hierarquias que redundaram da colonialidade, tanto nas 

relações entre os blocos nacionais como em termos de uma nova racialização 

ontologizante” (Seligman-Silva, 2019, p. 22). Isso implica dizer que há uma necessidade 

de reinstituição de uma epistemologia rizomática que questiona o conhecimento raiz, 
IPOTESI – Revista de Estudos Literários 

Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



5 

alegado como matriz de todas técnicas e ontologias.  Simultaneamente, ela possibilita a 

vivência transnacional que tempera a epistemologia e ontologia de outras experiências, 

histórias, espaços e tempos. Este processo espiralado que recorre ao aprendizado do 

passado para construir o presente e o futuro.  

Para isso, a virada pós-colonial se instala, segundo Adelia Miglievich-Ribeiro, 

(2020), como “conhecimento-testemunho” que se dá a partir da experiência corpórea de 

um trauma coletivo: a escravidão e o “colonialismo-racismo”, cujo exercício é desnudar e 

inundar “os discursos pretensa e fracassadamente asséptico da ciência dita moderna”, ou 

seja, “Sob esse ângulo, a virada pós-colonial oferece um plus ao acervo das ciências 

humanas e sociais uma vez que, ao iluminar diferentes lugares de fala, inserem nesse 

compêndio as existências, experiências e sensibilidades de corpos outros e suas 

relações” (Miglievich-Ribeiro, p. 79, 2020). Essa compreensão insere-se naquilo que 

Marcio Seligmann-Silva chama de “nova ética de responsabilidade”, dirigida pelo 

“método de des-outorização” como resposta incisiva à “virada fundamentalista” e de 

“supremacia de um pensamento que podemos chamar de Esclareciemento, de 

iluminismo ou simplesmente eurocentrismo” (Seligman-Silva, 2019, p. 24-25). O autor 

argumenta que a “desoutrização” – que evita a coisificação, objetificação e dominação - 

envolve principalmente uma ética de responsabilidade vigilante contra qualquer 

dualismo. Essa compreensão “necessitam de um solo, mínimo que seja, e de identidade 

para instituir a linguagem. Trata-se de pensar as diferenças como devires, e não como 

mônadas sólidas, como a lógica haurida na base do medo da razão do Esclarecimento o 

faz” (Seligman-Silva, 2019, p. 25).  

A ideia apresentada pelos dois autores esclarece que a virada pós-colonial surge 

como experiência e consciência, baseada em uma ética de responsabilidade. Essa 

representa o impacto real do espaço-tempo e “tempo-agora” como movimento 

epistemológico e ontológico, capturado no encontro no encontro que une diferentes 

corpos e saberes numa forma de testemunho, para 

 

desesquecer, esteios para vislumbrarmos novas paisagens políticas, outras 
possibilidades de viver em comum, para além da nação, para além dos 
binarismos dentro-fora, autóctone-estrangeiro, margemcentro – e para além, 
sobretudo, do projeto biopolítico do neoliberalismo (Seligman-Silva, 2019, p. 
44).  
 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



6 

Miglievich-Ribeiro (2020, p. 89) afirma que “Os estudos pós-coloniais retomam as 

experiências africanas, ameríndias e asiáticas e as inserem na produção de teorias 

sociais sobre o mundo”.  Esse processo amplia e questiona métodos e resultados antes 

vistos como verdades absolutas nas ciências humanas. O que se reivindica é inspeção e 

revisão dessas narrativas carregadas de violências, para “redimensionamento e a 

expansão da inteligibilidade do mundo”, capazes de gerar as sensibilidades nas teorias, 

“não como algo a se censurar na prática da ciência, mas a potencializá-la, o que implica 

uma ressignificação epistemológica, sem dúvidas, que desafie as ciências sociais 

produzidas hegemonicamente” (Miglievich-Ribeiro, 2020, p. 89). Esse desafio contra 

saberes e epistemologias produzidas hegemonicamente e o esforço de sua 

ressignificação ocorreram mediante Frantz Fanon e Achille Mbembe, respectivamente, 

nas obras Os Condenados da Terra e Brutalismo, as quais analiso por as suas 

contribuições para a virada pós-colonial.    

 

Frantz Fanon: uma emergência crítica da virada pós-colonial 

 

A crítica de Fantz Fanon continua reverberando e fortalecendo as teorias 

pós-coloniais e decoloniais, que vêm desconstruindo as bibliotecas coloniais e 

eurocentradas. Na época, parecia tão profético afirmar, em Pele negra, Máscara Branca 

(2008), logo na primeira sentença, que “A explosão não vai acontecer hoje. Ainda é muito 

cedo... ou tarde demais” (Fanon, 2008, p. 25). Essa explosão ocorreu antes mesmo da 

publicação da obra – a recusa de sua tese na universidade faz parte dessa explosão de 

uma verdade incontestável que surgiu – “verdade transgressora e transicional”1, através 

da qual propõe um novo humanismo, aquele que investe em questionar e compreender a 

ambivalência da história e das ciências humanas construídas na modernidade.  Enquanto 

voz ativa para os estudos pós-coloniais, Fanon entendeu e mostrou que o esboço da 

história e a formação da epistemologia também são gestos políticos e declarativos, ao 

ampliar e contestar o método estabelecido pela dominante. Segundo o argumento de 

Homi Bhabha:  

 

1Tradução minha. Original: “Transgressive and transnational truth” (BHABHA, PREFÁCIO. In: Black skin, 
White masks, 1986, p. ix).  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



7 

Ler Fanon é experimentar o sentido de divisão que prefigura – e fissura – a 
emergência de um pensamento verdadeiramente radical que nunca nasce sem 
lançar uma escuridão incerta. Sua voz é ouvida mais claramente no tom 
subversivo de um termo familiar, no silêncio de uma ruptura repentina2  
(Bhabha, 1986). 
 

A leitura do Bhabha sugere que o Fanon se concentra no discurso da consciência 

revolucionária - como resposta à violência da opressão colonial e qualquer linguagem 

usada para produzir o outro – e cria um novo locus de reinscrição e intervenção através 

de uma cisão temporal e descontinuidade histórica. O método é desautorizar a “história 

única” (controle epistêmico) forjada pelo discurso colonial numa lógica da histórica 

universal, propondo “novo humanismo” como mecanismo de (co)existência das 

pluriversalidades, como forma de restaurar o mundo. Seria uma proposta de um 

“positivismo ético” fundamentado no respeito às subjetividades e ao lugar de expressão 

de diferentes sujeitos, visto que “Acredito sinceramente que uma experiência subjetiva 

pode ser compartilhada por outra pessoa que não a viva” (Fanon, 1968, p. 86).  

A tese principal de Fanon é a de que toda alteridade é moldada pela linguagem, 

que atua como uma forma de violência. Este sistema de expressão, criado para controle e 

dominação, não só define e categoriza o “outro”, mas também determina seu passado, 

presente e futuro, estabelecendo assim sua condição existencial. Aqui reside o esforço 

teórico da virada pós-colonial de Pele negra, Máscara Branca, ao identificar e apontar a 

linguagem como objeto da violência, a qual funciona como recurso que blinda o poder e 

produz assujeitamento. A força teórica de Frantz Fanon, para uma virada pós-colonial de 

verdade, reside em Os Condenados da Terra (1968), no qual problematiza a 

(contra)violência como condição existencial para o colonizado, uma vez que   

 

A descolonização jamais passa despercebida porque atinge o ser, modifica 
fundamentalmente o ser, transforma espectadores sobrecarregados de 
inessencialidade em atôres privilegiados, colhidos de: modo quase grandioso 
pela roda-viva da história. Introduz no ser um ritmo próprio, transmitido por 
homens novos, uma nova linguagem, uma nova humanidade. A descolonização 
é, em verdade, criação de homens novos. (Fanon, 1968, p. 26)  

 

A descolonização do territorial, da epistemologia e da linguagem constitui 

matrizes de subversão à colonialidade e condição colonial, como gesto de recusa e de 

2Tradução minha. Original: “To read Fanon is to experience the sense of division that prefigures – and 
fissures – the emergence of a truly radical thought that never dawns without casting an uncertain dark. 
His voice is most clearly heard in the subversive turno of a familiar term, in the silence of a sudden 
rupture” (BHABHA, PREFÁCIO. In: Black skin, white masks, 1986, p. ix).  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



8 

desinscrição, as quais oferecem possibilidades de reconfiguração ontológica. Segundo 

Fanon, o projeto colonial ou a colonialidade está ciente de sua proposta narrativa e 

epistemologia, pois ao construir a história, ele se concentra em sua metrópole, 

demonstrando claramente que “ele é aqui [no espaço colonizado] o prolongamento dessa 

metrópole. A história que escreve não é, portanto, a história da região por ele saqueada, 

mas a história de sua nação no território explorado, violado e esfaimado” (Fanon, 1968, 

p.38). Para o autor, o único caminho para contrariar essa estratégia hegemônica é 

recorrer à violência.  Tal método, possivelmente, se institui como procedimento ético e 

político de envolvimento direto e resistência. Isso abre o debate sobre o que seria a 

violência em si. 

O apelo à violência por Frantz Fanon não reside simplesmente na dimensão física 

ou corpórea; ele transcende a moral, histórica e epistemológica. Ou seja, “O colonialismo 

não é uma máquina de pensar, não é um corpo dotado de razão. É a violência em estado 

bruto e só pode inclinar-se diante de uma violência maior” (Fanon, 1968, p.46). É 

importante considerar que o contexto que enraizava o colonialismo, exigia uma reação 

intensificada, sugerida por Fanon, como posicionamento e postura ética, à medida que 

ela impacta a estrutura e superestrutura, abrindo possibilidades para o diálogo. Isso 

representa o exercício da própria virada pós-colonial enquanto mecanismo de luta - que 

também podemos considerar “virada crítica”, “virada espacial” e “virada geográfica” – 

modo de diálogo e de crítica à forma de representação de outras agências silenciadas ao 

longo da modernidade.  A interpretação é de que possivelmente o apelo à violência 

serviu-se como uma espécie de outrização, “uma superfície de projeção do medo” 

(Seligmann-Silva, 2020, p.27), como mecanismo de proteção e de sobrevivência. Fanon 

investia numa estratégia de linguagem e ação em que “ “Outrizar” é criar um monstro a 

partir de si e lança-lo sobre a imagem do “Outro” para conseguir viver melhor consigo 

mesmo” (Seligmann-Silva, 2020, 27). Enquanto “outrizado” vivia pela pressão simbólica, 

o único recurso lhe restava era estratégia de (contra)violência.   

Partindo da experiência de leitura, entende-se que Frantz Fanon foi vítima de um 

sistema, por isso a sua leitura deve ser mais profunda do que superficial, como alguns a 

fazem, ao tentar isolar o seu objeto de todo um percurso vivido por ele. É evidente que 

ele era um homem enraivecido, cuja linguagem áspera refletia sua própria trajetória – 

“Conheceu a colonização, a sua atmosfera sangrenta, a sua estrutura de asilo, o seu 

quinhão de feridas, os seus modos de arruinar a relação com o corpo, a linguagem e a lei, 
IPOTESI – Revista de Estudos Literários 

Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



9 

os seus estados inauditos, a guerra da Argélia” (Mbembe, 2019, p.1). A partir de Achille, 

percebe-se que a proposta reflexiva de Fanon em torno da violência inscreve-se num 

vocabulário de resistência política e teórica contra história homogeneizante. Para Fanon, 

“A rejeição do universalismo europeu é fundamental para a rejeição do domínio 

paneuropeu e da sua retórica do poder na estrutura do sistema-mundo moderno, aquilo 

que Aníbal Quijano designou por colonialidade do poder” (Wallerstein, 2008, p.10).  Isso 

se chama de “contextualização radical”, aquela que nasce da experiência e “consciência 

prática” para enfrentar uma estrutura através de um movimento abrupto e do giro capaz 

de romper com o silêncio (Miglievich-Ribeiro, 2020, p.89).   

Relendo Chakrabarti, Seligmann-Silva afirma que Fanon e outros críticos  

“permitem articular o ideário crítico pós-colonial partem de suas experiências, de seus 

corpos e de suas subjetividades, para revelar que todo saber é estruturado a partir de 

personagens que vivem em sociedade, atuando nela e sofrendo suas coações” 

(Seligmann-Silva, 2020, 31). Por meio da sua experiência corpórea, Fanon nos oferece 

um substrato crítico para virada pós-colonial, tendo como o desafio era “criar novas 

narrativas voltadas para romper com o círculo vicioso no qual nos lança o dispositivo 

trágico exige uma reinstauração das fronteiras do pensamento, de seus agentes e 

personagens” (Seligmann-Silva, 2020, 38). No artigo A universalidade de Frantz Fanon 

(2019), Achille Mbembe analisa a perspectiva de Frantz, reconhecendo que a violência 

proposta por esse pensador: 

  

Trata-se tão só, há que precisar, da luta e do futuro que há que sulcar custe o 
que custar. Essa luta tem como finalidade produzir a vida, derrubar as 
hierarquias instituídas por aqueles que se acostumaram a vencer sem ter razão, 
tendo a “violência absoluta”, nesse labor, uma função desintoxicadora e 
instituinte. [...] Tem como finalidade fazer irromper um sujeito humano inédito, 
capaz de habitar o mundo e de o partilhar de modo a que as possibilidades de 
comunicação e de reciprocidade, sem as quais não poderiam existir nem a 
dialéctica do reconhecimento, nem a linguagem humana, sejam restauradas. 
(Mbembe, 2019, p.2) 

 

Aqui reside a dimensão ética da violência proposta por Frantz Fanon, a virada do 

tempo e a sua descontinuidade, segundo Mbembe o chamava “a “saída da grande noite”, 

a “libertação”, o “renascimento”, a “restituição”, a “substituição”, o “surgimento”, a 

“emergência”, a “desordem absoluta’” (Mbembe, 2019, p.2). É uma forma de liberdade e 

de autoinscrição como mecanismo de sair do “tempo antes da vida” e da “grande noite”: 

“o poder reescrever e reinterpretar incessantemente, sem nunca dele se poder na 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



10 

verdade apropriar e menos ainda esgotar” (Mbembe, 2019, p.3). Reconhece-se que Os 

Condenados da Terra, mais do que uma obra acabada, Fanon instituiu uma linguagem 

adequada ao momento dele, que ainda revela muitas verdades da situação atual dos 

países colonizados. Embora incompreensível por algumas orientações teóricas, mas para 

a virada pós-colonial, construí e nos deixou “uma tela que ele mesmo se esforçou por 

tecer no decurso de uma existência, breve, arriscada e, finalmente, inaudita. Porque, tela 

em cru, o texto fanoniano apresentaria à crítica uma série de dificuldades que seriam ao 

mesmo tempo uma oportunidade” (Mbembe, 2019, p.3).   

Para Achille Mbembe, a perspectiva de Fanon eleva-se a um tipo de 

“pensamento-mundo” que testemunha um processo de descentralização do mundo em 

curso. Por isso, para o pensamento pós-colonial, a sua obra “torna-se uma das passagens 

obrigatórias das novas viagens planetárias da crítica contemporânea, o interlocutor 

privilegiado que se relê, se refuta ou se completa” (Mbembe, 2019, p.7). A viragem 

planetária da crítica contemporânea, à qual o autor se refere a virada pós-colonial nas 

ciências humanas - na qual a herança de Frantz Fanon está presente, seja de maneira 

explicita ou não -, tem impulsionado, contemporaneamente, a “transformação do 

mundo” e a sua “rebalcanização”, ou seja, “o mundo entrou numa nova era, a da 

contra-insurreição. O campo dessa contra-insurreição é planetário” (Mbembe, 2019, p.7).    

Achille Mbembe nos desafia a responder duas questões retóricas sobre Frantz 

Fanon, as quais reelaboro: a partir de tudo que vivemos do passado e do presente, a 

perspectiva de Frantz Fanon ainda é válida no presente e no futuro? Podemos aceitar as 

novas escritas e pontos de vista acadêmicos, em tributo a Fanon, começam com uma 

crítica à violência e terminam com uma celebração da vida? Respondo reescrevendo 

Achille: suportar a dor de um povo em luta, expor o seu sofrimento e auxiliá-lo a 

entender como se libertar da colonialidade e da brutalidade – foi projeto de Fanon – uma 

visão que se encaixa na virada pós-colonial. A sua consciência histórica e política foi 

sensível à violência da colonização e à sua inscrição no tempo: “o tempo das guerras e 

dos sofrimentos que elas geram no plano psíquico, mas, mais ainda, o tempo do mundo” 

(Mbembe, 2019, p.10).  A reflexão é a de que a virada pós-colonial é a virada da vida, um 

esforço de empatia e de vislumbre da humanidade do outro através de um continuum 

que se estabelece entre experiência e consciência – lócus pós-colonial – gesto de 

reavaliação e de reconhecimento das ontologias outras através de testemunho como 

forma de expandir a compreensão do mundo.   

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



11 

 

Achille Mbembe: perspectiva convergente a de Frantz Fanon  

 

A partir das duas obras, Achille Mbembe atualiza a linha crítica de Frantz Fanon 

ao introduzir as discussões contemporâneas em torno da colonialidade do poder e da 

necropolítica. A vida foi curta para Fanon. Ele dedicou a sua energia a várias frentes 

revolucionárias – luta contra o racismo, a luta armada e compromisso intelectual. 

Simultaneamente, lutava contra o seu inimigo invisível, a leucemia, que o consumia a 

cada momento de vida. Contudo, como foi demonstrado na seção anterior, deixou grande 

pista para os estudos pós-coloniais, que hoje intelectuais como Achille Mbembe e outros 

vêm traduzindo, de seu legado. A hipótese é de que esse crítico desdobra a tese de Frantz 

Fanon em Os Condenados da Terra - que ele nem teve tempo de avaliar e esclarecer 

algumas proposições polêmicas -, por exemplo, a violência.   

Ao analisar Necropolítica (2018) e Brutalismo (2020), de Achille Mbembe, nota-se 

que ele e Fanon focam suas análises no poder colonial ou na colonialidade, bem como na 

crítica da epistemologia eurocêntrica, sugerindo alternativas para superar tal trauma. 

Parece que a linguagem utilizada nessas duas obras nos retoma à experiência de ler 

Fanon, ao atualizar as formas de violência que ele tentava problematizar – violência 

fenômena – o horror e a política da morte contra o corpo estranho. Essa atualidade pode 

ser retomada em expressões como necropolítica, necropoder, visceralidade, inimizade, 

brutalismo e outras – todas revisitando a crítica à violência que o Frantz Fanon expunha 

como política de dominação, submissão e extermínio de um determinado sujeito 

(negro). 

De maneira específica, necropoder e necropolítica são formas contemporâneas de 

agir e de decretar a morte, cujas “armas de fogo são implantadas no interesse da 

destruição máxima de pessoas e da criação de “mundos de morte”, formas novas e únicas 

da existência social, nas quais vastas populações são submetidas a condições de vida que 

lhes conferem o status de “mortos-vivos” (Mbembe, 2016, p.146).  Essa passagem da 

escrita do Achille nos remete a do Fanon quando coloca o seguinte: “O que o colonizado 

viu em seu solo é que podiam impunemente prendê-lo, espancá-lo, matá-lo à fome;” 

(Fanon, 1968, p.33). Nas duas citações, os dois autores convergem ao ilustrar a política 

da morte para os corpos-estranhos, populações indesejáveis, descartáveis. Eles 

enfatizam como esses corpos-fronteira são sobrepostos nas fronteiras do norte global, 
IPOTESI – Revista de Estudos Literários 

Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



12 

evidenciando a descrição da crueza. É isso que Mbembe chama de brutalismo que se 

configura como poder de se entregar à carnificina e ao sangue por meio de guerras 

dispendiosas e banalização da violência extrema: um modo de “tornar-se selvagem” 

através da interiorização da violência e aceitas em várias dimensões como natural. 

Adicionalmente, “Brutalismo consiste na produção de uma cadeia de coisas num dado 

momento, resulta numa série de eventos fatais” (Mbembe, 2020, p. 43).     

Em Brutalismo, parece uma análise minuciosa  da Crítica da razão negra (reflexão 

sobre o processo de construção do outro, não como igual, mas como objeto perverso, do 

qual se deve proteger e destruir) e Políticas de inimizade (que examina a política de 

guerra, multiplicação de murros, torres e barreiras de segurança, ou seja, a dificuldade 

de coexistir com o dessemelhante) – uma forma de política de guerra social planetária. 

 

Esta guerra (que consiste em caçar, capturar, reagrupar, classificar, separar e 

expulsar) tem um só objectivo. Não se trata tanto de isolar a Europa do 

mundo, ou estabelecer a Europa como fortaleza inexpugnável, mas de 

consagrar, como privilégio exclusivo para europeus, o direito de possessão e 

de livre circulação em toda a Europa, num planeta sobre o qual, no entanto, 

todos somos detentores de direitos. (Mbembe, 2020, p. 49)    

 

Mbembe interpreta toda a tese de Frantz Fanon ao demonstrar um mundo 

dividido, cuja margem deve habitar o não-ser, corpos inferiorizados, residuais – um 

diagnóstico d’Os condenados da terra, lembrando que esse sistema finca numa base do 

sistema colonial-escravista e de segregação racial. Para o autor, estamos em um período 

de transformação antropológica. Nessa fase, a humanidade é racialmente tipificadas 

baseada na distinção entre pessoas humanas solventes e insolventes, os mortos-vivos são 

classificados como o “outro humano”, condenado à morte pela modernidade 

eurocêntrica. Nesse contexto, expande a discussão sobre o velho e o novo humanismo, 

destacando suas falhas e a falta de incapacidade de ambos enfrentaram os desafios e 

tensões atuais.   

Mbembe introduz uma nova metodologia nos estudos pós-coloniais, a qual eu 

vejo como uma crítica forte que muda, aprofunda e questiona discussões sobre escrita da 

história e meios de violências globais.  Opera numa moldura pós-disciplinar para 

atualizar o debate histórico sobre a colonialidade, propondo uma política ética capaz de 

salvar todos os seres vivos e o planeta. A crítica não é unidirecional; ela é expansiva, 
IPOTESI – Revista de Estudos Literários 

Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



13 

abrangendo dimensões étnicas, raciais, sexualistas, nacionalistas, religiosas, 

tecnológicas, capitalistas, fronteiriças, antropoceno. Todas essas instâncias são vistas 

como monopolizadoras, ideológicas e essencialistas. Para Achille Mbembe:  

 

Construir comunidade significava dominar a arte de fazer a conexão entre estes 
dois pólos. Tecer o vínculo, compor o vínculo acontecia de modo processual. As 
comunidades não representavam colectivos rígidos e fecha dos em si, mas 
conjuntos em processo e em permanente recomposição, capazes de digerir as 
diferenças através de agregações permanentes. (Mbembe, 2020, p. 202) 

 

A proposta envolve múltiplos esquemas de mediações e relações permanentes. 

Isso implica aceitar outro como humano, reconhecendo que sua condição terrena se 

inscreve numa dimensão planetária, berço de todos os seres vivos. Essa exigência, 

segundo Mbembe, no seu artigo O direito universal à respiração (2020), “não se trata 

simplesmente de recompor uma Terra habitável, para que ela ofereça a todos a 

possibilidade de uma vida respirável. Trata-se, na realidade, de recuperar as fontes do 

nosso mundo, a fim de forjar novas terras. A humanidade e a biosfera estão ligadas” 

(Mbembe, 2020, p. 202). Ele esclarece essa visão numa entrevista, na qual ele considera 

que:  

 

A política planetária deve estar ligada a uma política da vida, a uma política da 
Terra. Isso inclui toda a criação: todas as pessoas do mundo; as criações ou 
obras da humanidade; a massa de coisas que inventamos; animais, as plantas, 
micróbios, minerais; e corpos mistos (que todos somos todos nós). Em outras 
palavras, todo o universo físico, toda a realidade incluindo (já que estou 
extraindo do arquivo da África précolonial) energias espirituais e biológicas 
consistentes com a definição mundo vivo3  

 

Há uma certa esperança de renascimento nessa perspectiva, a qual possibilita 

uma nova forma de relação, capaz de reconhecer a humanidade do outro e construir um 

mundo comum em que as diversidades sejam valores. A crítica de Mbembe é em defesa 

da essência da vida, o direito de respirar e de circular, ou seja, a ideia de uma 

3Tradução minha. Original: “Planetary politics should be connected to a politics of life, to a politics of the 
Earth. That includes all creation: all the people of the world; the creations or works of humanity; the mass 
of things we have invented; animals, plants, microbes, minerals; and mixed bodies (which is what we all 
are). In other words, the whole physical universe, all of reality, including (since I’m drawing from the 
African pre-colonial archive) spiritual and biological energies consistent with the definition of the living 
world”. Enntrevista. Disponível em: Achille Mbembe: Planetary Politics For All Creation (noemamag.com) 
Acesso: 10 jun. 2022. 

  
IPOTESI – Revista de Estudos Literários 

Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 

https://www.noemamag.com/how-to-develop-a-planetary-consciousness/


14 

comunidade global que todos nós compartilhamos. Isso se materializa via esforço 

conjunto de criar um mundo e um futuro comum a partir da partilha da palavra, uma vez 

que “a palavra é a expressão do vivo” (Mbembe, 2020, p. 50) para toda construção. A 

palavra aqui é concebida como conjunto de conhecimento que passam pela revisão 

crítica para recompor a biblioteca da condição humana. Também a palavra é um gesto 

político, uma força de diálogo e de ligação, já que, retomando o pensamento de Edouard 

Glissant, “A Relação, que conduz, e aviva as humanidades, precisa palavra para se editar, 

para continuar” (Glissant, 2021, p. 52).   

A construção desse mundo em comum e a sua “A partilha não elimina 

necessariamente o conflito. No entanto, permite que o diferente seja tratado que não 

pela espada: o debate no domínio público” (Mbembe, 2020, p. 51). Para o autor, a 

coexistência deve ser negociada, independentemente de estado-nação, etnias ou 

identidades similares.  O importante é entender o planeta numa perspectiva cósmica e 

relacional, com um pacto de cuidado entre todos os habitantes, humanos e 

não-humanos. Essa ideia revisita a Poética da Relação (2021) de Glissant, que propõe 

que as relações se baseiem no reconhecimento das diferenças. Isso envolve compreender 

o Outro como extensão de nós mesmo, vendo o diverso não como uma ameaça, mas como 

uma oportunidade para o crescimento em diversas direções. De acordo com essa visão, 

todos nós necessitamos das experiências e histórias uns dos outros para consolidar 

nossa humanidade enquanto caminhamos rumo a um futuro compartilhado, através da  

“Relação de multiplicidade ou de contágio, nas quais as misturas irrompem em criações 

fulgurantes” (Glissant, 2021, p. 134). Isso equivale dizer: “A posição de cada uma das 

partes neste todo: ou seja, a validade reconhecida de toda plantação particular; mas 

também urgência em conhecer a ordem oculta do todo – para aí errar sem perder” 

(Glissant, 2021, p. 134). Esse pensamento é convergente a Mbembe ao propor a 

construção de um mundo comum em que a relação se torna possível através do respeito 

múltiplos e diversos, isto é, para chegar ao semelhante precisa de começar a partilhar a 

diferença. Precisamos de uma política “em-comum” além da hierarquia racial: “Afirmarse 

diferente torna-se então uma forma de escapar à negação imposta” (Mbembe, 2020, p. 

55) a fim de estabelecer uma ética da alteridade para coexistência.  

 

Considerações finais 

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



15 

Em O cometa: Fim da supremacia branca (2021), considerada uma visão utópica e 

futurista, o fim do mundo restaura a possibilidade da humanidade de negro. Ao tecer 

visão crítica sobre o conto, Saidiya Hartman amplifica a nossa compreensão da obra ao 

apresentar o surpreendente paradoxo em relação ao despotismo da supremacia branca 

que se mostra inabalável até que se depararia com o fracasso reservado no fim de 

mundo. Segundo Saiydia, o retorno do mundo destruiu qual qualquer vislumbre – em 

que a negritude e o negro poderiam se reestabelecer como vida, o qual parecia que “Ele 

[Davis Jim] não era mais uma coisa à parte, uma criatura inferior, uma pária, um 

estrangeiro, de outro sangue, mas a encarnação do Irmão da Humanidade, Filho de Deus 

e o Pai-Total da raça futura” (Du Bois, 2021, p. 35) -, reforçando a ideia de que nem a 

guerra e direitos humanos foram capazes de restaurar o escravizado a sua condição 

humana e desenraizar o racismo. O cometa é uma obra que revela raiva e desassossego 

perante um mundo constituído através do inventário de violências (escravidão, 

colonialismo, capitalismo, morte) que travessa o corpo negro – a sua existência o torna 

culpado, lhe torna um perigo e cativo para “homens valiosos”. Para Hartmann, o fim de 

mundo derrubou o muro da fronteira, eliminou um abismo que não era sustentada mais 

pela raça, e não tinha mais distinção entre soberano e o fungível, ou seja, “No fim do 

mundo, a negritude consta como vida e o negro, como humano” (Hartman, 2021, p. 63).  

A partir da narrativa, é possível compreender que de Du Bois tenta revelar, entre 

outras coisas, que finalmente, não tem para onde recorrer: a nossa humanidade é tão 

igual, apesar da colonização, “a morte nivela”. A possibilidade de olhar e cheirar o seu 

semelhante e contemplar a sua condição humana. Essa proposta converge com a de 

Fanon - segundo a qual é necessária reafirmação do reconhecimento como possibilidade 

do negro se reinscrever na história da humanidade –, a partir do novo humanismo que 

passa pela descolonização do olhar, da imagem, do saber e do poder, como forma de 

instituir uma sociedade em que a visão sobre outro não passe pelo crivo da 

colonialidade.  Igualmente, a proposta de Achille Mbembe de um humanismo planetário 

subscreve e amplia essa perspectiva ao alertar sobre bifurcações, pensamentos abissais 

e políticas de inimizade que ameaçam a democracia e a convivência entre as culturas e 

nações. A leitura articulada a partir desses autores demonstra um ponto de vista 

convergente ao propor a saída da face noturna do discurso colonial, lançando mão na 

construção de um mundo possível para viver junto.   

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



16 

Referências  

​
BHABHA, Homi. Foreword: remembering Fanon: self, psyche and the colonial condition. 
Black skin, white masks, p. vii-xxvi, 1986  

DU BOIS, W. E. B.; HARTMAN, Saidiya. O cometa:+ O fim da supremacia branca. 
Fósforo, 2021.  

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Trad. Renato Silveira. Salvador: Editora 
UFBA, 2008.  

FANON, Frantz. Condenados da terra. v. 42. São Paulo: Civilização Brasileira, 1968.  

GLISSANT, Édouard;. Poética da relação. Tradução. Bazar do Tempo, 2021.  

MBEMBE, Achille. A universalidade de Frantz Fanon. Cidade do Cabo (África do Sul), v. 
2, 2011.  

MBEMBE, Achille. O direito universal à respiração. N-1 edições, v. 20, p. 1-13, 2020.  

MBEMBE, Achille. Sair da Grande Noite: ensaio sobre a África descolonizada. Trad. Fábio 
Ribeiro. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019.  

MBEMBE, Achille. Brutalismo. Tradução de Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2021.  

MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Trad. Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017.  

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Trad. Sebastião Nascimento. São Paulo: n1, 
2018.  
MBEMBE, Achille. Necropolítica. 3. ed. São Paulo: n-1 edições, 2018.  

MIGLIEVICH-RIBEIRO, Adelia. A virada pós-colonial: experiências, trauma e 
sensibilidades transfronteiriças. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 123, p. 77-96, 
2020.  

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Tradução como método de “Disothering”: para além do 
colonial e do especismo. Aletria: Revista de Estudos de Literatura, v. 30, n. 4, p. 1942, 
2020.  

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Decolonial, des-outrização: imaginando uma política 
pós-nacional e instituidora de novas subjetividades. Duarte, Luisa. 21a Bienal de Arte 
Contemporânea Sesc_Videobrasil: Comunidades imaginadas: Leituras. São Paulo: 
Sesc: Associação Cultural Videobrasil, p. 20-44, 2019.  

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Eu é um outro’: a tradução como criação do próprio e 
encontro festivo. Santa Barbara Portuguese Studies, v. 3.  

WALLERSTEIN, Immanuel. Ler Fanon no século XXI. Revista Crítica de Ciências Sociais, 
n. 82, p. 3-12, 2008. 

 

 

Data de submissão: 25/09/2025 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



17 

Data de aceite: 10/12/2025 
 

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 


	 
	O Cometa: um mote de debate pós-colonial  
	Frantz Fanon: uma emergência crítica da virada pós-colonial 
	Achille Mbembe: perspectiva convergente a de Frantz Fanon  
	Considerações finais 
	Referências  

