
                                                                                                                                                                       1 
 

O problema da linguagem em Americanah (2013) sob uma perspectiva fanoniana 

 

The problem of language in Americanah (2013) from a fanonian perspective 

 

Larissa Lacerda de Sousa 

Charles Ponte 

 

Resumo: Este artigo analisa o problema da linguagem como forma de violência e de resistência no 
romance Americanah (2013), de Chimamanda Ngozi Adichie. Para isso, fazemos um recorte que 
acompanha o deslocamento da protagonista ao deixar a Nigéria e se mudar para os Estados Unidos, e suas 
estratégias para lidar com o racismo com o qual é confrontada, além da posição de algumas outras 
personagens. Assim, traçamos um diálogo entre o texto literário e a discussão do pensador Frantz Fanon 
(1983) sobre “máscaras brancas”, pois consideramos que determinados posicionamentos das personagens 
podem ser lidos como uma “via de embranquecimento” para tentar se adaptar ao país hospedeiro. 
Consideramos a obra do autor Martinicano bastante pertinente para a leitura crítica do romance em 
questão, sobretudo porque a nossa análise tem como foco a materialização de conflitos raciais e sociais na 
linguagem, tópico enfatizado por Fanon e aspecto central na obra de Adichie. Além disso, utilizamos 
discussões do campo dos estudos pós-coloniais e dos estudos culturais como Homi Bhabha (2023) e Stuart 
Hall (2003). ​
​
Palavras-chave: Americanah. Linguagem. Racismo. Máscaras Brancas. Identidade.​
​
Abstract: This article examines language as both a form of violence and a tool of resistance in 
Chimamanda Ngozi Adichie’s novel Americanah (2013). The analysis focuses on the protagonist’s 
displacement from Nigeria to the United States and her strategies for confronting racism, as well as the 
positions assumed by other characters. To this end, the study engages in dialogue with Frantz Fanon’s 
reflections in Black Skin, White Masks (1983), considering how certain characters’ attitudes can be 
interpreted as attempts at “whitening” in order to adapt to the host country. Fanon’s work proves 
particularly relevant for this critical reading, as the analysis centers on the ways racial and social conflicts 
materialize in language—an aspect emphasized by both Fanon and Adichie. Additionally, the article draws 
on theoretical contributions from postcolonial and cultural studies, particularly those of Homi Bhabha 
(2023) and Stuart Hall (2003).​
​
Keywords: Americanah. Language. Racism. White Masks. Identity. 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O romance que constitui o corpus da nossa análise, Americanah (2013), é uma 

obra da nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie. A obra narra a história da protagonista 

Ifemelu, que sai da Nigéria muito jovem, se muda para os Estados Unidos e retorna ao 

seu país natal treze anos após a sua partida. Além de Ifemelu, outras personagens vivem 

esse deslocamento, o que, junto a outros aspectos, caracteriza a obra como um romance 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       2 
 

diaspórico. A representação da diáspora em Americanah convida o leitor a problematizar 

uma série de questões como imperialismo, racismo e identidade.  

O presente artigo propõe uma leitura crítica dessa obra, tomando como 

fundamentação autores dos estudos pós-coloniais e dos estudos culturais. Ressaltamos, 

contudo, que o nosso ponto de partida é traçar um paralelo entre a discussão feita por 

Frantz Fanon em seu livro “Pele Negra, Máscaras Brancas” (1983) e o romance de 

Adichie, uma vez que a nossa análise focaliza a utilização da linguagem no romance 

como estratégia frente ao racismo com o qual os personagens se deparam, muitas vezes 

fruto de práticas outremizadoras concretizadas em uma língua que “não é nem 

reacionária, nem progressista; ela é simplesmente fascista” (Barthes, 1992, p. 14).  

Nesse sentido, analisaremos como a linguagem em Americanah se configura como 

uma forma de violência e/ou de resistência, constituindo um espaço de constante 

enfrentamento no qual conflitos são materializados. Além disso, observaremos como 

essa linguagem é empregada pelos personagens de diferentes maneiras, conferindo ao 

texto múltiplos sentidos. A partir dessa perspectiva, salientamos a relevância de Fanon 

para pensar a literatura contemporânea, visto que o autor é amplamente referenciado 

pela crítica literária, principalmente quando se trata da análise de obras que abordam a 

temática do racismo e da (des)colonização.  

Aqui, nos interessa especificamente a discussão sobre como a linguagem pode ser 

uma das “máscaras brancas” sobre as quais Fanon discute, tendo em vista que, ao chegar 

aos Estados Unidos, Ifemelu se descobre uma mulher negra a partir do olhar dos demais 

personagens pelos quais ela é confrontada. Analisamos, pois, como a linguagem pode se 

configurar como uma via de embranquecimento para a protagonista – o que também 

ocorre com outros personagens – que se manifesta diante da descoberta do Outro.  

Os capítulos do romance intercalam diferentes espaços — Nigéria, Estados 

Unidos da América e Inglaterra — e distintos momentos temporais — o presente da 

narrativa e o passado (por meio de técnicas como analepse e prolepse). Nesse 

deslocamento espacial e temporal, a obra apresenta o processo de formação da 

personagem principal. Contudo, para os objetivos deste artigo, concentraremos nossa 

análise na parte da história ambientada nos EUA, demonstrando como esse espaço se 

constitui em relação a um referente externo (sobretudo outros países pertencentes à 

periferia do sistema capitalista). Esse recorte nos permite acompanhar a protagonista de 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       3 
 

modo mais preciso e enfocar o tema do embranquecimento, que constitui nossa questão 

central.  

Dessa maneira, a leitura que se segue analisará, primeiramente, o tema da 

racialização e a constituição da branquitude como norma dentro do romance. A partir 

disso, buscaremos compreender como os conflitos decorrentes dessas relações 

interferem no posicionamento das personagens diante de situações opressivas, nas quais 

a linguagem é discutida e empregada tanto como tentativa de reconhecimento por esse 

Outro quanto como forma de afirmação identitária. 

 

A descoberta do Outro, em Americanah (2013) 

 

O tema da linguagem, central para os estudos literários, tem um longo debate 

traçado por autores oriundos de territórios que foram colonizados. Esse debate 

compreende uma conjuntura que determina a relação assimétrica entre as línguas dos 

países colonizadores e as línguas nativas desses territórios colonizados, bem como a 

utilização da língua europeia pelos povos subalternizados.    

Consciente das consequências do processo de colonização, Frantz Fanon 

reconhece no fenômeno da linguagem uma questão central capaz de revelar tanto a 

violência do colonizador quanto, por consequência, o complexo de inferioridade do 

homem negro. Ao recorrer à filosofia e à psicanálise, o autor evidencia que a reflexão 

sobre a linguagem está intrinsecamente ligada à busca por reconhecimento. Uma vez 

que o processo colonial desumaniza o sujeito negro, este, segundo o pensador 

martinicano, passa a buscar formas de “embranquecimento” como tentativa de obter 

algum tipo de reconhecimento. 

Portanto, o fenômeno da linguagem, em Fanon, é analisado especificamente no 

contexto da colonização e do racismo. Em seu livro Pele Negra, Máscaras Brancas, o autor 

busca explicar a posição do negro das Antilhas diante da língua francesa. Para ele, o 

homem negro busca falar como um homem branco a fim de ser reconhecido pelo Outro e 

afirma que “um homem que possui a linguagem possui também o mundo que esta 

linguagem abrange e que através dela se exprime (...); a posse de uma linguagem 

representa um poder extraordinário” (Fanon, 1983, p. 18). 

Compreendemos que a discussão de Fanon sobre a linguagem permanece 

relevante para a reflexão sobre a literatura contemporânea. Ainda que Americanah não 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       4 
 

apresente uma narrativa diretamente centrada na colonização, entendemos que o 

pensamento fanoniano sobre o fenômeno da linguagem continua pertinente para 

examinar um contexto capitalista marcado pelo imperialismo e pela exploração, 

sobretudo nas relações entre países centrais do sistema — como EUA e Inglaterra — e 

aqueles situados na periferia, como a Nigéria. Inclusive, é oportuno citar o próprio autor, 

ao afirmar que “o colonialismo e o imperialismo não estão quites conosco por terem 

retirado suas bandeiras e suas forças policiais. Durante séculos, os capitalistas 

comportaram-se no mundo subdesenvolvido como verdadeiros criminosos de guerra” 

(Fanon, 1968, p. 80). 

Neste artigo, observamos como a protagonista, mulher negra oriunda de um país 

periférico, percebe na língua inglesa uma forma de violência ao chegar aos EUA, 

apresentado, no romance, como um espaço de convivência entre personagens de 

diferentes origens, no qual as personagens não brancas são racializadas. Nesse contexto, 

a relação entre Outro/outro torna-se ainda mais significativa, pois esse Outro — o 

branco norte-americano — se constitui como autoridade em relação aos outros, isto é, às 

personagens não brancas. Diante dessa hegemonia, as personagens subalternizadas 

buscam diferentes maneiras de se sentir parte desse lugar. Assim, a análise que se segue 

examinará primeiramente o tema da racialização e a constituição da branquitude como 

norma dentro do romance para, em seguida, compreender como os conflitos produzidos 

por essas relações interferem no posicionamento das personagens, sobretudo no modo 

como empregam a linguagem. 

Comecemos, pois, com uma atenção à primeira página da obra. A narrativa 

começa, em media res, ambientada nos EUA e intercala o momento em que a 

protagonista, Ifemelu, vai ao salão de beleza com uma retrospectiva do seu passado. 

Aqui, já se passaram treze anos desde que Ifemelu chegara a esse país e está, agora, se 

preparando para voltar à Nigéria. A primeira página apresenta uma longa descrição do 

espaço, mencionando cidades e bairros dos EUA, além de apresentar as impressões de 

Ifemelu sobre Princeton, cidade na qual se localiza o campus universitário onde estuda. 

Um aspecto a ser ressaltado nessa descrição é a distância entre determinados bairros e a 

mudança na caracterização desses espaços. É bastante simbólico que o romance se inicie 

com a protagonista indo trançar os cabelos em um salão especializado em tranças 

africanas e que, para isso, ela precise se dirigir a um bairro distante, o que revela uma 

divisão na cidade entre bairros habitados predominantemente por personagens negros e 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       5 
 

personagens brancos, bem como sua diferença social. O romance mostra essa divisão ao 

longo do percurso da protagonista, uma vez que o salão fica localizado em uma parte 

periférica da cidade, e, na medida em que ela se afasta do centro, as diferenças entre 

esses espaços se tornam mais contrastantes: os salões especializados em tranças 

africanas “ficavam na parte da cidade onde havia muros pichados, prédios cujo interior 

era escuro e úmido e onde não se via nem uma pessoa branca” (Adichie, 2014, p. 16). 

 Por outro lado, Princeton é descrita como um lugar agradável, com ruas limpas, 

moradores educados e casas imponentes. A partir dessas descrições iniciais, o romance 

já revela oposições que irão permear todo o texto. Assim, em um tom de denúncia, é 

demonstrada a imbricação das questões de classe e raça na representação da sociedade 

americana. Esses detalhes descortinam a hegemonia branca nos Estados Unidos, 

demarcam o lugar social das personagens e reforçam a ideia de exclusão e desigualdade 

de classes sociais nesse espaço.  

Desse modo, na representação social dada no romance, enquanto as personagens 

brancas ocupam uma posição central, as não brancas são marginalizadas, definindo-se, 

também a partir desse elemento, o que é centro e o que é margem. Nesse sentido, o 

espaço narrativo não deve ser entendido apenas em seu sentido físico, mas também em 

sua dimensão simbólica, que introduz o tema da desigualdade social que marca os EUA e 

que coexiste com a imagem amplamente difundida de celebração da diversidade no país. 

Outrossim, a primeira página também introduz ao leitor um dos temas centrais 

no romance: o deslocamento de identidades e os conflitos com os quais as personagens 

se deparam ao chegarem nesse novo lugar. No tocante a Ifemelu, esse deslocamento 

resulta, inicialmente, na tentativa de adotar uma nova identidade, visto que “acima de 

tudo, gostava do fato de que, nesse lugar de conforto afluente, podia fingir ser outra 

pessoa, alguém que tivera acesso a esse sagrado clube americano, alguém com adornos 

da certeza” (Adichie, 2014, p. 9). O trecho em questão aponta a problemática das 

relações raciais, que estão imbricadas pela relação centro/periferia, Outro/outro, e 

questão de classe no texto. Essa construção não é caracterizada apenas pelos 

macroespaços (sobre os países envolvidos), mas em espaços menores, a partir da 

descrição dos bairros, das ruas e do campus da universidade, por exemplo. Portanto, 

observadas essas nuances, notamos que, já no momento inicial do texto, a mudança da 

protagonista introduz a ideia de identidade posicional nesse entre-lugar.  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       6 
 

Ifemelu não é a única personagem imigrante a se sentir deslocada e a buscar 

alternativas dentro de um contexto em que se sente oprimida. Para entender como isso 

ocorre, é necessário compreender como o romance constrói as personagens brancas de 

modo a representarem esse Outro com o qual as personagens não brancas tentam “se 

parecer”. Hommi Bhabha, ao falar sobre uma das condições do processo de identificação, 

afirma que “existir é ser chamado à existência em relação a uma alteridade, seu olhar ou 

locus. É uma demanda que se estende em direção a um objeto externo” (Bhabha, 2013, p. 

83).  

Nesse caminho, pensar a constituição do branco como a norma no espaço aqui 

centralizado significa analisar a construção ideológica do branco como universal. Para 

isso, podemos destacar a personagem Laura, irmã de Kimberly, uma mulher branca que 

contrata Ifemelu para trabalhar em sua casa como babá. A relação entre Laura e Ifemelu 

é de constante confronto. Laura percebe Ifemelu como uma outsider e sempre procura 

falar sobre a Nigéria de modo a destacar assuntos como corrupção e pobreza.  

Ela representa um grupo de personagens brancas que concebem os Estados 

Unidos como um lugar supostamente acolhedor para imigrantes. Esse imaginário é 

construído paralelamente a estereótipos sobre países pobres. Um dos mais recorrentes é 

o de que esses lugares necessitam da caridade das nações ricas e, portanto, os imigrantes 

deveriam considerar um privilégio poderem viver nos EUA. Para essas personagens, a 

ideia de “acolhimento” parece se justificar apenas pela presença desses outros no espaço 

americano, desconsiderando a violência a que as personagens imigrantes são 

submetidas. As falas de Laura são exemplos disso:  

 

Eu li na internet que os nigerianos são o grupo de imigrantes que têm o mais 
alto nível de educação neste país. É claro que isso não se refere aos milhões que 
vivem com menos de um dólar por dia no seu país, mas quando conheci esse 
médico, pensei neste artigo, em você e em outros africanos privilegiados que 
estão aqui neste país. (Adichie, 2014, p. 183) 

 

Ao dizer isso, Laura acaba reforçando uma noção de afastamento/diferença, na 

medida em que procura acentuar a diferença entre esses espaços. Por conseguinte, essa 

noção de separação (neste país x no seu país) revela que a personagem considera que os 

EUA não são o lugar de Ifemelu.  

É possível compreender, então, que Laura enxerga os EUA como um país salvador, 

ou ainda “irmãos mais velhos”, que desempenha a missão de ajudar os mais 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       7 
 

necessitados. Dessa forma, a personagem reproduz um imaginário sobre a missão 

civilizatória, que desconsidera aspectos mais profundos na relação entre os EUA e esses 

países. Assim se dá a construção de estereótipos relacionados a ambos os espaços. A 

imagem do continente africano, de forma homogeneizada, é a de um lugar atrasado, 

pobre, corrupto e que os imigrantes fogem da fome, da guerra e da pobreza, enquanto os 

EUA, também homogeneizados, reforçam sua imagem de um país superior, encarregado 

de fazer algo pelos demais, como um ato de benevolência. 

Entretanto, o que a narrativa apresenta são conflitos que derivam desse território 

e, desse modo, acaba revelando uma fissura no discurso dessas personagens. De fato, a 

diáspora em si representa a esperança para as personagens deslocadas, de modo que 

esse deslocamento se dá pela crença da real possibilidade de realizações pessoais. Mas 

isso conduz a uma contradição sobre esse país hospedeiro, que também se configura 

como um espaço de opressão. Por isso, há uma grande contradição entre a fala das 

personagens que afirmam que os EUA são esse lugar bom e acolhedor quando a 

narrativa revela diversas situações em que personagens imigrantes são oprimidas. É por 

essa razão que Ifemelu estranha o fato de ser chamada por Laura de privilegiada, depois 

de todas as experiências negativas às quais ela havia sido submetida desde que chegara 

aos EUA. 

Essa imagem que algumas das personagens brancas carregam de si mesmas se 

ancora não somente pela presença de imigrantes em “seu” território, mas na repetida 

ideia de caridade. Durante uma festa, na casa de Kimberly, os convidados, na presença de 

Ifemelu, começam a contar sobre as doações que faziam, como um casal, que pagava os 

estudos da filha de um guia turístico que conheceram na Tanzânia, e mulheres que 

doavam dinheiro para instituições na África. Diante desse cenário: 

 

Ifemelu sentiu um desejo súbito e desesperado de ser do país onde as pessoas 
davam dinheiro, e não do país onde elas recebiam, ser um daqueles que tinham 
posses e que, portanto, podiam ser iluminados pela graça de ter doado, estar 
entre aqueles que tinham dinheiro para gastar em piedade e empatia copiosas 
(Adichie, 2014, p. 185). 

 

A questão que se apresenta é que a ideia da diversidade é abordada por algumas 

dessas personagens brancas como se as diferenças que compõem esse espaço fossem 

postas a partir de uma horizontalidade, quando, no entanto, a narrativa revela como as 

hierarquias são estabelecidas nos EUA, o que termina por contradizer a imagem de 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       8 
 

benevolência. Além disso, é possível depreender que tal construção não expressa, 

propriamente, uma autopercepção de benevolência por parte das personagens brancas, 

mas, antes, indica que elas têm consciência da desigualdade existente e que procuram 

mantê-la, inclusive por meio do silenciamento do tema.  

As falas dessas personagens revelam, em adição, um desconhecimento sobre o 

continente africano. Tal desconhecimento é, em si, resultado do próprio processo que 

buscou universalizar o homem branco e da estrutura de poder que permitiu que ele 

fabricasse a imagem de outros povos (Said, 2007). No decorrer da narrativa, há 

diferentes afirmações sobre isso, como na fala de Ginika, amiga de Ifemelu: “você deveria 

ter dito que Ngozi é seu nome tribal e Ifemelu é seu nome da selva, e ainda ter inventado 

mais um nome e dito que era seu nome espiritual. Eles acreditam em qualquer merda 

sobre a África” (Adichie, 2014, p. 143). 

É nesse cenário que é representado o processo de racialização. Dada essa 

centralidade das personagens brancas, é possível compreender os processos de 

embranquecimento das personagens que compõem os grupos racializados ao longo do 

romance.  Frantz Fanon, ao discutir esse processo no contexto de colonização, afirmou: 

“a inferiorização é o correlato nativo da superiorização europeia. Tenhamos coragem de 

dizer: É o racista que cria o inferiorizado” (Fanon, 1983, p. 78). Destacamos, ainda, que, 

em Americanah, o grupo de personagens que não são lidas como brancas inclui, também, 

hispânicos, asiáticos e judeus. 

Aqui, as questões raciais e de classe mais uma vez se imbricam, pois, como expõe 

a protagonista, nessa estrutura, os negros americanos e os hispânicos compartilham o 

espaço de pobreza/subalternidade. Por consequência, no decorrer da obra, surgem os 

processos de homogeneização dos grupos minoritários e a formação do “tribalismo 

americano”, que é, inclusive, tema de um blog1 criado por Ifemelu, o qual pode ser lido 

como uma estratégia do romance de apresentar a voz direta da personagem. Em seu 

blog, ela explica que esse “tribalismo” se divide em classe, raça, ideologia, e, conforme 

mais tempo se passa nos EUA, mais fácil fica de se entender como isso se estabelece.  

É então que o emprego da linguagem no romance pode ser destacado em 

diferentes momentos para desempenhar múltiplas funções: enfatizar o deslocamento 

geográfico, caracterizar os espaços e as personagens e, sobretudo, materializar os 

1A protagonista escreve um blog chamado “Raceteenth or Various Observations About American Blacks 
(Those Formerly Known as Negroes) by a Non-American Black”, no qual ela compartilha suas impressões e 
opiniões sobre os EUA e os problemas étnicos-raciais neste espaço.  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       9 
 

embates que permeiam as relações estabelecidas nesse cenário. Nesse contexto, as 

diferenças entre o grupo que ocupa a posição normativa e os grupos marginalizados 

tornam-se ainda mais evidentes e relevantes para a compreensão efetiva da obra. 

 

O entre-lugar da linguagem 

 

É verdade que, em um contexto de deslocamento geográfico e, principalmente, 

quando se trata do cruzamento das fronteiras nacionais, o fenômeno sociológico da 

variação linguística é entendido como um fenômeno natural de todas as línguas. 

Contudo, o que o romance de Adichie enfatiza é o caráter ideológico da linguagem, 

apresentando não apenas diferenças entre falantes de grupos distintos, mas destacando 

as relações de poder e o racismo que permeiam essas diferenças. Nesse sentido, o 

primeiro aspecto sobre a linguagem a ser abordado na leitura de Americanah é a 

adaptação do léxico pelas personagens imigrantes. Apesar dessas personagens 

utilizarem a língua inglesa – mesma língua do país hospedeiro – as palavras adquirem 

novos sentidos para elas, devido ao peso cultural associado a esse vocabulário.  

Logo no começo da narrativa, por exemplo, o narrador apresenta a mudança de 

sentido da palavra fat [gordo (a)], ao dizer que Ifemelu não pensa nas pessoas como fat, 

mas como big, porque sua amiga Ginika lhe havia dito que “‘gordo’, nos Estados Unidos, 

era uma palavra horrível, carregada de preconceito, assim como ‘idiota’ ou ‘cretino’, e 

não uma simples descrição como ‘alto’ e ‘baixo’. Assim, ela havia tirado a palavra ‘gordo’ 

de seu vocabulário (Adichie, 2014, p. 12). Há uma diferença cultural no emprego de 

algumas palavras, que determina se elas devem ser utilizadas, quando, por quem e como 

são empregadas. Em outro momento, Ginika diz: “Você sabe como, na Nigéria, quando 

alguém comenta que você perdeu peso é uma coisa ruim? Aqui, se alguém diz que você 

perdeu peso, é preciso agradecer. É diferente aqui, só isso.” (Adichie, 2014, p. 135). 

Dessa maneira, assimilar os novos sentidos dessas palavras representa uma 

forma de adentrar esta nova cultura e de, assim, se sentir parte do ambiente. O fato de 

Ginika conseguir entender isso demonstra que ela, de alguma maneira, já está tão 

integrada ao espaço, que o interesse por essas palavras representa uma abertura a essa 

cultura e à descoberta de coisas novas.  Assim, uma das primeiras decisões de Ifemelu 

para tentar se sentir mais integrada ao novo lugar é buscar conhecê-lo melhor o mais 

rápido possível, e, para isso, ela passava horas na biblioteca e lia sobre a história e a 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       10 
 

literatura estadunidense: “conforme lia, as mitologias dos Estados Unidos começaram a 

ganhar significado e seus tribalismos – de raça, ideologia e região -, a se tornar claros.” 

(Adichie, 2014, p. 149).  

Se por um lado a apreensão dessas palavras representa uma mudança de ponto 

de vista, por outro, pode-se entender que, na busca por esse pertencimento, há também 

um aparente apagamento de aspectos culturais distintos das personagens, uma forma de 

uniformização. Ao descrever as amigas de Ginika, o narrador informa as diferentes 

origens de cada uma, mas destaca a forma como elas se tornam parecidas devido à 

adaptação ao lugar. Assim, uma de família japonesa, uma “de pele pálida”, uma de família 

chinesa, uma indiana “de pele cor de café”, todas essas meninas de origens distintas 

adotam um comportamento e um jeito de falar bastante parecidos e cultivam os mesmos 

hábitos: “todas riam das mesmas coisas e diziam ‘eca’ para as mesmas coisas, numa 

coreografia perfeita. (...) Como elas sabiam quando rir, e do que rir?” (Adichie, 2014, p. 

136).  

Desse modo, a linguagem, em diferentes aspectos, inclusive no uso de gírias, na 

atribuição de determinados sentidos às palavras e às expressões aparece, por vezes, 

como estratégia para destacar a uniformização das personagens, moldando o próprio 

comportamento delas: “E você sabia que ‘mestiço’ aqui é uma palavra feia?” [...] Por isso 

agora digo que sou birracial e devo me sentir ofendida quando alguém fala em mestiça” 

(Adichie, 2013, p. 135). Isso é o que diz Ginika, depois de explicar que a palavra 

“mestiça” é “mais forte” nos EUA e de dizer que Ifemelu escutaria dos brancos coisas que 

ela não escutava, sugerindo que, por Ifemelu ter a pele mais escura, ela estaria mais 

vulnerável a sofrer experiências racistas.   

As discussões tornam-se ainda mais densas em relação a palavras que se 

conectam à história de racismo nos EUA. Durante uma aula sobre representação 

histórica no cinema, a professora de Ifemelu questiona por que a palavra “Nigger”2 foi 

censurada dos filmes. Os estudantes começam a debater e a discordar sobre se a palavra 

deveria ou não ser censurada, considerando o impacto que ela causa.  Nessa cena, é 

destacada a diferença entre personagens afro-americanas e africanas, e, mais do que 

isso, a vinculação de identidade de personagens com um grupo. A discussão é encerrada 

2A palavra “Nigger” histórica e culturalmente nos Estados Unidos é compreendida como um termo de 
cunho racista, uma maneira considerada muito ofensiva, utilizada para se referir a uma pessoa negra. A 
tradução da obra, aqui utilizada, optou, em português, pela palavra Crioulo.  Na discussão feita nesta 
dissertação optou-se por deixar a palavra em inglês.  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       11 
 

justamente quando uma das alunas afro-americanas diz, em resposta a uma aluna 

africana, “se vocês não tivessem vendido a gente, não íamos estar discutindo nada disso” 

(Adichie, 2014, p. 151).  

Nas humanidades, é comum que a construção da identidade e a da diferença 

sejam compreendidas como processos comumente vinculados um ao outro, de modo que 

a identidade não pode ser construída sem a marca da alteridade, daquilo que está fora 

dela. A diferença estabelece um parâmetro que permite a definição da identidade em um 

processo contínuo. Assim, compreende-se que a identidade é relacional, não é estática 

nem inerente ao sujeito: ela se configura a partir das relações sociais, através da 

interação entre os indivíduos. Nesse viés, torna-se oportuno analisar a identidade 

cultural a partir da abordagem relacional, que está embasada, como explica Cuche (1999, 

p. 182) na noção de que “a construção da identidade se faz no interior de contextos 

sociais que determinam a posição dos agentes e por isso mesmo orientam suas 

representações e suas escolhas”. Por isso, ainda de acordo com o autor, é que essa 

identidade pode ser, em um determinado momento, afirmada ou reprimida.  

Ao longo de Americanah, é possível ver como a vinculação de personagens com a 

construção de identidades forma diferentes grupos. Essa identificação é forjada dentro 

de contextos sociais e se constitui um posicionamento que pode ser ora reivindicado, ora 

rejeitado. Apoiado nisso, se podem ler as ações de diferentes personagens nesse espaço 

como respostas à necessidade de reconhecimento, que passa tanto pelo estabelecimento 

da igualdade quanto da diferença.  

Interessado na questão do reconhecimento e inteirado da filosofia de Hegel, 

Fanon afirma que a consciência de si envolve o reconhecimento pelo outro e afirma 

sobre o homem: “enquanto ele não é efetivamente reconhecido pelo outro, é este outro 

que permanece o tema da sua ação. É deste outro, é do reconhecimento por este outro, 

que dependem seu valor e sua realidade humana.” (Fanon, 1983, p. 176). Vê-se, aqui, um 

ponto central na análise do romance: esse Outro representa um parâmetro, é aquele a 

quem se deseja alcançar; é aquele que valida a identidade do eu.   

Com base nisso, partimos, agora, para a leitura das personagens imigrantes e 

racializadas, tomando, a princípio, a protagonista e seu processo de adaptação no país 

hospedeiro. Quando Ifemelu vai, pela primeira vez, à Universidade de Princeton para 

fazer sua inscrição, ela encontra Cristina Tomas, responsável pela matrícula dos alunos 

novatos. Essa personagem é descrita da seguinte forma: “com sua cara lavada, seus olhos 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       12 
 

azuis aguados, seu cabelo desbotado e sua pele pálida”. Cristina pergunta se Ifemelu é 

uma aluna estrangeira e se dirige a ela falando pausadamente “Você. Primeiro. Precisa. 

Pegar. Uma. Carta. Do. Departamento. De. Alunos. Estrangeiros.” (Adichie, 2014, p. 146). 

Quando, durante a conversa, Ifemelu percebe que Cristina fala desse modo devido a sua 

origem, ela diz para a funcionária que ela sabe falar inglês. Entretanto, Cristina responde 

não saber se Ifemelu “fala bem” o idioma. Diante disso, 

 
Ifemelu se encolheu. Naquele segundo de silêncio difícil em que ficou olhando 
nos olhos de Cristina Tomas antes de pegar os formulários, ela se encolheu. 
Como uma folha seca. Falava inglês desde pequena, fora capitã da equipe de 
debate no ensino médio e sempre achara a pronúncia anasalada dos americanos 
um pouco rudimentar; não deveria ter se acovardado e encolhido, mas o fez. E, 
nas semanas seguintes, conforme o frio do outono ia seguindo, começou a 
treinar um sotaque americano. (Adichie, 2014, p. 147) 

 

Cristina Thomas é aqui uma projeção concreta desse Outro por quem Ifemelu é 

confrontada e por quem se sente avaliada. A atitude da funcionária induz uma mudança 

de posicionamento da protagonista. Nota-se que o desejo de Ifemelu em treinar um 

sotaque americano não deriva apenas da curiosidade em relação a algo novo, nem 

somente da necessidade de se sentir parte daquele ambiente, mas sobretudo que esse 

desejo advém como uma resposta frente a uma situação em que se vê diminuída. Cristina 

Tomas faz parte do grupo que constitui a norma, mediante as relações de poder aí 

postas, enquanto Ifemelu constitui, nesse espaço, o grupo das minorias. A linguagem 

aparece na cena não apenas como uma simples diferenciação/caracterização das 

personagens, mas uma forma pela qual esse Ser que se pretende universal, representado 

por Cristina Tomas, se impõe. Nesse sentido, ainda que essa não fosse a única estratégia 

possível, a ação de Ifemelu corresponde a uma tentativa de assimilação de um 

determinado aspecto da cultura americana, frente a essa imposição.  

Importa destacar que a presença de Ifemelu também representa uma oposição 

para Cristina Tomas, um referente externo a partir do qual ela constrói a imagem de si 

mesma. Contudo, Cristina está alicerçada por uma estrutura que a “permite” se colocar 

como a norma, enquanto Ifemelu, bem como as personagens que formam grupos 

minoritários no decorrer da narrativa, deve responder a esse ambiente. 

Na cena mencionada, a variação linguística é posta de modo verticalizado, em que 

o inglês americano padrão é posto em contraste com uma variação do idioma, que é, por 

sua vez, subalternizada. Assim, a língua inglesa, que é uma língua comum para essas 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       13 
 

personagens e que possibilita a comunicação entre elas, ao invés de proporcionar uma 

aproximação, estabelece um distanciamento, uma diferenciação entre elas, constituindo 

um espaço de confronto.    

A decisão da protagonista de assumir o modo de falar dos americanos pode ser 

lida como uma via de embranquecimento, como uma das máscaras brancas discutidas por 

Fanon (1983), uma vez que a linguagem utilizada pela funcionária da universidade se 

torna um padrão para Ifemelu. Como vimos anteriormente, Frantz Fanon atribuiu à 

linguagem um lugar de destaque para refletir sobre a aspiração da brancura pelo homem 

negro, frente aos processos de desumanização que lhe foram impostos pela colonização. 

Isso porque, segundo o autor, é através da linguagem do branco que o negro é definido: 

“Olhe! Um negro!”.  

O escritor martinicano explica que, como efeito da colonização, a língua da 

metrópole se torna um parâmetro para o negro na colônia, de modo que se cria uma 

condição alienante em que, quanto mais o negro se apropria dessa língua, mais branco 

ele é. Partindo da premissa de que a linguagem é um modo de pensar, Fanon afirma que 

junto com a língua nasce uma nova personalidade. Embora isso possa parecer bastante 

simplista, ele apresenta uma análise relevante para explicar como o negro 

subalternizado se posiciona diante da linguagem.  

De modo geral, o autor defende que a linguagem é, portanto, uma forma de ser, de 

estar no mundo; ela é, para o negro colonizado, a principal via para alcançar a 

humanidade que foi atribuída ao homem branco. A pergunta norteadora que Fanon 

coloca – o que quer o homem negro? – é respondida através da afirmação de que “para o 

Negro, há apenas um destino. E ele é ser branco” (Fanon, 1983, p. 12)3. Ele explica, ainda, 

que esse é um resultado do complexo de inferioridade gerado tanto por um processo 

econômico, quanto pela interiorização dessa inferioridade.  

Entretanto, destacamos que essa decisão da protagonista revela também a 

ambivalência da linguagem. Ifemelu opta por falar de uma forma que não lhe era natural 

como meio de reduzir os impactos do racismo sobre si, mas ela nunca consegue alcançar 

esse parâmetro completamente, pois, como o narrador nos permite saber,  

 

3Aqui, Fanon está discutindo a condição do negro antilhano que vai para a França, mas afirma que essa é a 
condição de todos os povos colonizados. É essencial situar esse autor, de perspectiva anticolonial, que 
publicou a obra supracitada no início da década de 1950, quando muitos países africanos estavam em 
processo de independência, para que não se perca de vista o contexto específico sobre o qual o autor está 
tecendo sua análise.  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       14 
 

o sotaque tinha rachaduras, era consciente, precisava ser lembrado. Exigia um 
esforço, o lábio retorcido, os volteios da língua. Se Ifemelu estivesse em pânico, 
apavorada, ou fosse acordada de supetão no meio de um incêndio, não ia 
lembrar como produzir aqueles sons americanos. (Adichie, 2014, p. 189) 
 

A fala de Ifemelu é esse espaço ambivalente em que ela sente que não pode ser ela 

mesma nem pode assimilar completamente o modo de falar do Outro. No seu discurso, 

está presente a marca da diferença, que nunca se torna ausente, e, desse modo, essa fala 

caracteriza alguém que está ocupando um terceiro espaço. Logo, a identificação, como 

bem diz Homi Bhabha, é “a transformação do sujeito ao assumir aquela imagem (...) é 

sempre o retorno de uma imagem de identidade que traz a marca da fissura no lugar do 

Outro de onde ela vem” (Bhabha, 2013, p. 84).  

Em um sentido inverso, essa ambivalência também é percebida quando Ginika, a 

amiga de Ifemelu, tenta, em um momento específico, empregar o inglês nigeriano. 

Quando ela vai buscar Ifemelu para apresentar o campus, o narrador a descreve 

detalhadamente, enfatizando a mudança que essa personagem sofrera desde que 

chegara ao novo país, e diz que, ao encontrar a velha amiga,   

 

Ginika havia passado a usar o inglês nigeriano, uma versão datada e afetada, 
ansiosa por provar que continuava a mesma. Com uma lealdade esforçada, havia 
mantido contato ao longo dos anos: ligava, escrevia cartas e mandava livros e 
calças de alfaiataria. E agora estava dizendo ‘shay, sabe’, e Ifemelu não teve 
coragem de contar que ninguém mais dizia ‘shay’. (Adichie, 2014, p. 134) 
 

Ao analisar essas duas personagens, é possível identificar como a linguagem 

expõe e caracteriza o conflito de pertencer a esse entre-lugar, acarretando a percepção 

de que, se, por um lado, a assimilação não se completa, tampouco se pode afirmar que o 

inglês nigeriano poderia continuar sendo para Ginika e Ifemelu um espaço de conforto, 

onde poderiam se sentir elas mesmas. O vínculo com o país natal se reconfigura e surge 

uma distância não somente geográfica, mas também temporal e, consequentemente, 

cultural, que toma forma na linguagem.    

Assim como a protagonista e sua amiga, outras personagens mudam seu 

comportamento diante da linguagem. Uju, por exemplo, tia de Ifemelu, é uma mulher 

nigeriana, médica, amante de Oba, um general nigeriano, com quem ela tem um filho, 

Dike. Após a morte do general em um acidente, diante das duras condições em que se 

encontra na cidade de Lagos, Nigéria, com o nascimento do filho e a falta de perspectivas 

dentro do seu país, Uju resolve mudar para os EUA, na intenção de conseguir um 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       15 
 

emprego na área de sua formação e ali se estabelecer. Ao chegar ao novo país, ela precisa 

fazer testes para obter a licença que lhe permita exercer sua profissão no novo território. 

Tendo sido reprovada nos primeiros exames e vivendo ainda sob uma dura condição, 

que não condizia com suas expectativas, Uju internaliza que o seu processo de adaptação 

exige uma série de mudanças de sua parte. 

Há uma cena em que Ifemelu, Uju e Dike estão fazendo compras em um 

supermercado, e o leitor é informado que Uju só comprava produtos em promoção, 

ainda que não fossem exatamente aquilo de que precisava, o que ajuda o leitor a 

entender a situação financeira da personagem. Dike, na ocasião, pede à mãe que compre 

um cereal de determinada marca, mas ela nega. A criança insiste, pega o produto e sai 

correndo para o caixa. A funcionária se dirige ao menino, e Uju ordena: 

 

Dike, ponha isso de volta”, disse tia Uju, com o sotaque anasalado e escorregadio 
que usava quando falava com americanos brancos, na presença de americanos 
brancos, ou onde pudesse ser ouvida por americanos brancos. Junto com o 
sotaque, surgia uma nova personalidade, de alguém que pedia desculpas, 
rebaixava-se. Ela foi solícita em excesso com a caixa. “Desculpe, desculpe”, disse, 
procurando o cartão de débito na carteira. Como a mulher estava olhando, tia 
Uju deixou Dike ficar com o cereal, mas, quando eles chegaram ao carro, 
agarrou sua orelha, puxou e torceu. (Adichie, 2014, p. 120) 
 

Essa cena se assemelha à vivenciada por Ifemelu na universidade, pois, conforme 

exposto anteriormente, os americanos brancos constituem o referente que se deseja 

alcançar. Nesse sentido, assim como Cristina Tomas representou esse Outro para 

Ifemelu, a mulher do caixa cumpre a mesma função para Uju. O trecho destaca a 

dimensão racial na constituição desse Outro, tanto pelo fato de o narrador enfatizar 

“americanos brancos” quanto pela posição ocupada pela personagem branca — uma 

caixa de supermercado, em serviço —, tal como a recepcionista universitária que 

atendeu Ifemelu. O ponto central é que, sob a perspectiva de classe, a atendente não 

ocupa uma posição de “autoridade” sobre Uju, o que evidencia que o conflito ali é 

primordialmente racial. Dentro desse contexto de violência sistêmica, “o negro tem duas 

dimensões: uma com seu semelhante, outra com o branco” (Fanon, 1983, p. 17). 

Entretanto, diferente de Cristina Tomas, há apenas uma fala dita pela funcionária 

do caixa, que age de forma neutra. Isso pode reforçar que a ação de Uju se justifica mais 

pela sua experiência negativa naquele país, que se relaciona a um contexto mais amplo e 

não somente ao momento em que está sendo mostrado na cena, como sugere o início do 

parágrafo. 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       16 
 

Dessa maneira, toda a cena é construída de forma a enfatizar aspectos da dura 

condição de vida dessa personagem, o que também pode reforçar a necessidade de Uju 

em tentar se adaptar àquele ambiente. Assim como Ifemelu, também aparece a 

ambivalência na fala Uju - “com o sotaque anasalado e escorregadio” - de modo que 

apesar de também aí haver um esforço da personagem em igualar sua forma de falar a 

dos americanos, o texto demonstra, mais uma vez, não somente essa tentativa, mas a 

impossibilidade de realizar esse projeto.  

Nesse cenário, se, por um lado, a atitude de Uju em relação à língua inglesa 

consiste na busca por uma aproximação a uma variação específica, por outro, em relação 

ao igbo, sua língua materna, há uma tentativa de afastamento ou ainda de rejeição. Uju 

reclamou quando Ifemelu falou com Dike em igbo, e, posteriormente, o narrador 

esclareceu que 

 

da última vez em que Ifemelu os visitara, tia Uju tinha dito para ele: “Vou 
mandar você de volta para a Nigéria se fizer isso de novo!”, falando em igbo 
como só fazia quando estava com raiva. Ifemelu temia que, para Dike, igbo fosse 
se tornar a língua do conflito. (Adichie, 2014, p. 187) 
 

Nessa passagem, tanto o conteúdo da fala de Uju quanto a escolha do idioma são 

relevantes. Primeiro porque dizer que vai mandar o filho para Nigéria sugere uma 

ameaça, e a língua utilizada para isso é justamente o igbo. Dessa forma, Uju associa 

aquilo que se relaciona à Nigéria a algo indesejado. Nessa perspectiva, percebemos que 

Uju precisou tanto ficar imersa nessa cultura e nesse processo, que passou a rejeitar 

aspectos da cultura materna, como uma tentativa de acelerar seu processo de adaptação. 

Contudo, isso não quer dizer que Uju não tenha um ponto de vista crítico ou que 

seja tão resignada desse contexto. Frente ao desconforto gerado nesse ambiente, Uju 

lança constantemente críticas aos EUA e aos americanos, as quais dizem respeito tanto 

aos problemas que ali existem de fato, como também ao próprio estranhamento de quem 

está imersa em uma cultura diferente, além da reprodução de alguns estereótipos. 

Quando Ifemelu chega aos EUA e encontra sua tia, ela conclui que o país tornara Uju uma 

mulher submissa, mas aquilo que Ifemelu enxergava como submissão, na verdade, era a 

reação de Uju diante das situações em que se sentiu inferiorizada: 

 

Eu nem sei por que eu vim parar nesse lugar. Outro dia, a farmacêutica disse 
que meu sotaque era incompreensível. Imagine, eu fui pedir um remédio e ela 
teve a coragem de dizer que meu sotaque era incompreensível. E naquele 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       17 
 

mesmo dia, como se alguém tivesse mandado os dois de propósito, um paciente, 
um vagabundo inútil cheio de tatuagens pelo corpo, me disse para voltar para o 
lugar de onde vim. Só porque eu sabia que ele estava mentindo quando disse 
que sentia dor e me recusei a lhe dar analgésicos. Por que tenho que aceitar 
essa droga? Eu culpo Buhari, Babangida e Abacha, porque eles destruíram a 
Nigéria. (Adichie, 2014, p. 237) 
 

A referência feita aos ditadores nigerianos no fim dessa fala reforça a noção de 

que esse deslocamento não é somente voluntário, mas se justifica pelo fato de a 

personagem se perceber, de alguma forma, forçada a deixar seu país, revelando, desse 

modo, o trauma de ter deixado a terra natal.  Uju é, portanto, mais uma das personagens 

desse romance diaspórico que ocupa um terceiro espaço. É alguém que tem consciência 

do lugar ao qual foi fixada nesse país “que não é o seu” e das origens dos conflitos que 

precisa enfrentar. Uju sabe que é o seu lugar de mulher negra, nigeriana e pobre que a 

exclui do American dream.  

Outra personagem pertinente a nossa análise é Mwombeki, um estudante de 

Princeton, membro da Associação de Estudantes Africanos, uma associação para agrupar 

alunos de diferentes países da África em um espaço onde fosse possível compartilhar 

experiências, mas, sobretudo, cultivar o sentimento de pertencimento, na tentativa de 

diminuir a sensação de deslocamento. A identificação desses membros consiste 

justamente em terem uma oposição comum em relação aos americanos. 

Embora esses estudantes sejam de países com culturas distintas entre si, naquele 

espaço, eles eram vistos como negros africanos que “ganharam a oportunidade de estar 

nos EUA”, sem maiores especificidades. Durante uma recepção dos novos alunos, 

Mwombeki faz o seguinte discurso:  

 

Logo, logo vocês vão adotar um sotaque americano, pois não vão querer que as 
pessoas do serviço de atendimento ao consumidor fiquem falando “O quê? O 
quê?” No telefone. Vão começar a admirar africanos que têm um sotaque 
americano perfeito, como nosso irmão Kofi aqui. Os pais vieram para cá de Gana 
quando ele tinha dois anos, mas não se enganem com o sotaque dele. Se forem à 
sua casa, verão que comem kenkey todos os dias. O pai deu uma bofetada nele 
quando tirou C numa matéria. Não tem bobagem de americano naquela casa. 
Ele vai a Gana todos os anos. Chamamos pessoas como Kofi de africanos 
americanos, não afro-americanos, que é como chamamos nossos irmãos e irmãs 
cujos ancestrais eram escravos. (Adichie, 2014, p. 153-154) 

 
Na fala de Mwombeki, a tentativa de assimilação aparece como uma espécie de 

estágio obrigatório pelo qual os alunos africanos são submetidos. Assim como na análise 

das personagens anteriores, também aqui esse processo de embraquecimento surge a 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       18 
 

partir do confronto com o Outro e também sugere que é comum que se tome essa 

posição como uma estratégia de enfrentamento ao racismo.  Mas deve-se destacar, no 

relato acima sobre a atitude de Kofi e sua família, o fato de que, ao passo em que tentam 

apreender aspectos da cultura americana, conseguem preservar elementos da cultura de 

origem. Outra leitura possível é considerar que tal estratégia consiste no que Bhabha 

(2013) chamou de civilidade dissimulada, em que se evita um confronto direto com o 

Outro, e se continua a cultivar aspectos da cultura natal.  

Ao mesmo tempo em que a família de Kofi busca se apropriar de determinado 

padrão linguístico, ela continua a reproduzir hábitos que já faziam em seu próprio país, 

diferentemente de Uju, que, mesmo em casa, não permitia que o filho falasse igbo. O fato 

de Uju proibir que o filho fale em igbo pode ser compreendido como uma forma de 

facilitar a experiência de Dike nos Estados Unidos e reduzir os efeitos do racismo sobre 

ele, mas consiste, também, em privá-lo do contato com a cultura nigeriana. Portanto, as 

ações não são exatamente as mesmas, mas, em ambos os casos, na tentativa de estar 

“integrado” àquele espaço, essas personagens visualizam na linguagem um tipo de poder 

a partir do qual se pode obter algum tipo de vantagem.  

O discurso de Mwombeki indica a preocupação em definir uma identidade para 

esse grupo ao qual ele se dirige, construída a partir de oposições, não somente em 

relação aos brancos, mas, inclusive, aos afro-americanos. Essas noções de identidade no 

romance são edificadas a partir da seleção de aspectos comuns partilhados por 

determinadas personagens ao passo em que se estabelecem diferenças com as demais, 

em um processo de inclusão e exclusão.  

Stuart Hall, em seu livro Da Diáspora (2003), reflete sobre como a identidade 

deve ser concebida após a diáspora, tendo em vista que a concepção que se poderia ter 

de identidade como uma unidade, uma entidade indivisível relacionada fortemente a 

ideia de pertencimento a um território é abalada pelos processos de deslocamentos. Hall 

afirma que o conceito fechado de diáspora está baseado em uma concepção binária de 

diferença, “fundado sobre a construção de um ‘Outro’ e uma oposição rígida entre o 

dentro e o fora” (Hall, 2003, p. 32). Assim, as fronteiras nacionais, por exemplo, servem 

para estabelecer essa oposição entre o eu e o outro. Entretanto, o autor propõe pensar a 

diferença em termos derridianos para pensá-la sem recorrer aos binarismos. 

Nessa perspectiva, a identidade africana americana, representada no romance, é 

esse lugar ambivalente, que representa não uma dupla identidade, mas uma identidade 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       19 
 

estratificada. Os elementos selecionados que unem esses membros vão desde o 

compartilhamento do processo de deslocamento, à saudade de casa, ao enfrentamento 

do racismo. Contudo, nesse movimento de inclusão e exclusão, se apresenta uma 

separação entre o “nós” e o “eles” que é bastante presente na obra, principalmente 

através das falas das personagens, mostrando uma lógica binária.   

Embora essa diferença entre africanos americanos e afro-americanos também 

apresente conflitos que são apresentados em Americanah, no discurso de Mwombeki, há 

um apelo à fraternidade entre essas personagens, tratados como “nossos irmãos”, 

enquanto há um distanciamento em relação aos americanos brancos. Esse senso de 

comunidade se expressa, inclusive, na escolha de tratamento entre eles, ao utilizarem as 

palavras “irmãos” e “irmãs”.  

De toda forma, o estabelecimento das identidades se dá de forma coletiva, isto é, 

não se trata somente de uma percepção do indivíduo sobre si mesmo, mas também de 

como ele é enxergado pelos outros. Confirma-se, nesse sentido, que não se trata de um 

posicionamento pessoal somente, mas que as identidades se constroem nas interações 

sociais. Nos EUA, os estudantes africanos ocupam o lugar de estrangeiros, de imigrantes, 

um olhar de fora, com história e posições diferentes dentro do país.  

Um dos problemas resultantes da racialização, é oportuno discutir, é que ela retira 

a individualidade dos sujeitos e homogeneíza os grupos, fazendo com que cada indivíduo 

responda pelo todo. Esse processo, em Americanah, aparece de forma que as 

personagens racializadas são agrupadas e acabam reivindicando, em alguns momentos, 

esse pertencimento, pois “a manutenção de identidades racializadas, etnico-culturais e 

religiosas é obviamente relevante a autocompreensão dessas comunidades” (Hall, 2003, 

p. 66). O mais relevante a se pensar a partir desses agrupamentos e processos de 

identificação é como as identidades dessas personagens e desses grupos podem ser 

desmanteladas, negociadas e, à medida em que buscam ser afirmadas, mais deslizantes 

elas parecem ser. 

Cabe aqui trazer o conceito de hibridismo: o sujeito híbrido é aquele que, pelo 

contato com culturas distintas, é atravessado por elas e, desse modo, ocupa esse 

entre-lugar, e apresenta duas ou mais vozes, consciências e pontos de vistas diferentes 

sobre o mundo.  Os críticos que se dedicam a pensar o hibridismo, como Bhabha (2013), 

concordam que tal conceito é capaz de quebrar os essencialismos e as homogeneizações, 

resultados de um binarismo que cerca as discussões sobre cultura e identidade e que 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       20 
 

acaba por fixar os sujeitos em posições específicas: dominador/dominado, 

colonizador/colonizado, sujeito/objeto, etc. 

Todavia, o problema dessa compreensão sobre a identidade está no fato de que na 

busca por romper binarismos ela pode colocar em segundo plano o fato de que a 

violência sofrida por determinados sujeitos ocorre justamente pela existência de um 

sistema cuja dinâmica está pautada na relação entre dominantes e dominados. Talvez 

por isso, na visão de Robert Stam, o conceito de hibridismo e de estratégias decorrentes 

dessa condição, pode soar como “um patético prêmio de consolação para os povos 

oprimidos, como se fora dito: “claro, você perdeu sua terra, sua religião, e eles o 

torturam, mas procure enxergar o lado positivo: você é híbrido” (Stam, 2006, p. 322). 

Ainda assim, autores como Edward Said e Stuart Hall, que analisaram a condição 

dos sujeitos que, por diferentes razões, viveram a diáspora, não desconsideram a 

dominação a qual esses povos foram subjugados, mas consideram a inevitável 

transformação do sujeito e articulam esse fato a uma tentativa de conferir “dignidade a 

uma condição criada para negar a dignidade” (Said, 2003, p. 48).   

No tocante ao discurso de Mwombeki, é possível afirmar que não há uma intenção 

da personagem em elogiar a forma de falar dos americanos, não se trata de uma 

exaltação da cultura americana em detrimento da cultura de gana, ou vice-versa. Nesse 

discurso, fica implícito que não se admira um africano por “adquirir” um “sotaque 

americano perfeito”, por atribuir a essa forma de linguagem um status superior, mas por 

reconhecer nisso uma forma de negociação. É o discurso de quem está bem consciente 

da violência à qual é submetido.  

Nesse sentido, podemos analisar Halima, uma das cabelereiras do salão de beleza 

para o qual Ifemelu se dirige no início do romance, que conta para as outras mulheres no 

salão que o filho dela apanhava na escola em razão da sua variedade linguística: 

 

Quando vim para cá com meu filho, bateram nele na escola por causa do 
sotaque africano. Em Newark. Se você visse o rosto do meu filho... Roxo que nem 
cebola. Eles bateram, bateram, bateram. Meninos negros bateram nele daquele 
jeito. Agora o sotaque foi embora e não tem mais problema. (Adichie, 2014, p. 
204) 

 

Uma leitura que pode ser feita sobre a cena é que, uma vez que uma determinada 

forma de utilização da língua inglesa é normatizada, outras variações são rejeitadas, de 

modo que aqueles que se sentem mais próximos dessa norma acabam por, também, 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       21 
 

querer impô-la ao outro, e acabam por reproduzir a violência sofrida. Sobre esse 

fenômeno, Fanon afirma que “como o negro sempre foi um inferior, ele tenta reagir por 

um complexo de superioridade” (Fanon, 1963, p. 172). 

Durante todo o romance, ocorrem variações da língua falada por estrangeiros, 

mas é principalmente no ambiente acadêmico/profissional que predomina a 

necessidade do inglês normativo. Essa escolha se justifica porque o inglês padrão é o 

inglês “aceito” para circular nesses ambientes. Logo, não é necessariamente o uso da 

língua inglesa o motivo dos conflitos linguísticos que surgem, mas a tentativa de 

apagamento das variações, estrangeiras ou não, desse idioma. Sobre isso, Bell Hooks 

afirmou: “não é a língua inglesa que me fere, mas o que os opressores fazem com ela, 

como eles a moldam para se tornar um território que limita e define, como eles fazem 

dela uma arma que pode envergonhar, humilhar, colonizar” (hooks, 2008, p. 858). Mas 

quem normatiza determinado uso linguístico é quem dispõe de poder para tal, pois a 

construção da norma também é uma disputa. Por isso que a opção em rejeitar o padrão 

se configura um ato de resistência, sendo a impressão da sua presença nesse espaço. 

Três anos depois de se estabelercer nos EUA, Ifemelu recebe uma ligação de um 

atendente de telemarketing, que em um determinado momento da conversa, diz que ela 

“parece uma americana falando”, e Ifemelu responde agradecendo, pois entende a fala do 

seu interlocutor como um elogio. Depois dessa ligação, Ifemelu começa a refletir por que 

agradeceu ao rapaz. Nesse momento, ela se lembra de Cristina Tomas, porque ela 

entende a afirmação do funcionário como um reconhecimento da sua vitória no 

confronto com a funcionária da universidade. Contudo, essa situação incomoda Ifemelu, 

pois, de acordo com o narrador, “sua vitória efêmera havia criado um enorme espaço 

oco, porque ela assumira, por tempo demais, um tom de voz e uma maneira de ser que 

não eram seus” (Adichie, 2014, p. 191).  

Depois disso, a protagonista se recusa a imitar um sotaque americano. Essa cena 

revela as transformações sofridas pela personagem ao longo do texto e reforça a 

vinculação da língua e identidade, uma vez que “falar é estar em condições de empregar 

uma certa sintaxe, possuir a morfologia de tal ou qual língua, mas é sobretudo assumir 

uma cultura, suportar o peso de uma civilização” (Fanon, 1983, p. 33). Agora, ao 

entender a fala do operador como algo positivo, ela também interrogou essa sua própria 

compreensão. Ao decidir parar de performar uma determinada variação linguística, 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       22 
 

Ifemelu compreende que o ato de renunciar ao inglês nigeriano representa renunciar a 

sua cultura e a sua identidade.  

As atitudes de Ifemelu em relação ao inglês americano, seja utilizar a língua como 

uma via de embranquecimento ou, posteriormente, de rejeição da norma, se realizam em 

relação ao Outro, mas representam perspectivas diferentes. Nas duas posições, está a 

consciência de sua condição de subalternidade, mas enquanto a “máscara branca” é 

utilizada na busca de minimizar os impactos do racismo, representando, como explica 

Fanon, uma condição alienante, assumir uma posição oposta aparece como um confronto 

mais consciente de quem compreende melhor a sociedade a qual integra, isto é, abarca 

uma compreensão de que tentar minimizar esses efeitos não elimina o problema.  

Por isso, afirmamos que, quando Ifemelu desiste de tentar reproduzir um sotaque 

americano, isso representa tanto a maturidade da personagem, quanto uma mudança de 

ponto de vista sobre si mesma, sobre os outros e sobre o espaço no qual está inserida. E 

essa mudança de posicionamento representa uma postura de contestação e de 

resistência por parte dessa personagem.  Portanto, diante de todo o exposto, reiteramos 

que a linguagem é, ela mesma, um dos elementos do romance que mostram o processo 

de formação dessa protagonista. 

Ainda sobre a utilização da língua inglesa nos EUA, convém citar, mais uma vez, 

Bell Hooks, que explica esse movimento de reposicionamento diante do idioma ao 

afirmar que “nas bocas de africanos negros no chamado “Novo Mundo”, o inglês foi 

alterado, transformado, e tornou-se uma fala diferente. O povo negro escravizado pegou 

pedaços partidos do inglês e fez deles uma contralíngua” (hooks, 2008, p. 859). Hooks 

argumenta que há uma conexão entre o inglês falado pelos africanos deslocados e pelos 

afro-americanos, que é justamente a desarticulação do padrão de língua inglesa. É 

possível afirmar, ainda, que essa conexão também pode ser estendida a outros grupos, 

como latinos, hispânicos e asiáticos que convivem nos EUA.  

Então, concluimos que, se, inicialmente, as posições das personagens podem ser 

lidas como uma via de embranquecimento, sob uma perspectiva fanoniana, podemos 

também afirmar que a protagonista, nesse entre-lugar, sai de uma condição alienante 

para uma condição mais consciente e de enfrentamento. A forma como o romance utiliza 

e discute a própria linguagem mostra tal processo de formação da protagonista. A 

decisão final de Ifemelu – a rejeição de um padrão linguístico – se relaciona ao seu 

amadurecimento e a sua tomada de consciência (e acompanha outras mudanças dessa 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       23 
 

personagem que são descritas no romance, como a aceitação do seu cabelo natural, a 

criação de um blog onde ela problematiza e denuncia questões raciais no país 

hospedeiro e o uso da ironia). Essa posição final confere ao romance um tom crítico e 

uma postura de defesa e de orgulho de uma cultura marginalizada.  

Por fim, constatamos que a discussão sobre linguagem e racismo feita por Frantz 

Fanon se mostra pertinente para a análise do romance, na medida em que evidencia 

como certas posições assumidas pelas personagens negras podem ser lidas como 

tentativas de alcançar o Outro. Ao mesmo tempo, observamos que algumas dessas 

personagens revelam um movimento de tomada de consciência e, portanto, uma espécie 

de fuga da condição alienante. 

Esses elementos compõem o significado de Americanah, que, aqui, remete tanto 

ao título do romance quanto à noção de identidade que ele carrega. O termo diz respeito 

à tentativa de assimilação cultural, mas também à marca indelével da diferença. 

Americanah aponta, simultaneamente, para a reconstrução desse sujeito diaspórico e 

para a sua interferência no espaço — seja ele geográfico, seja a própria linguagem, ou 

mesmo o texto literário. 

 

Referências 
 
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Americanah. Tradução de Julia Romeu. 1ª ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2014.  
 
BARTHES, Roland. Aula. Tradução de Leila Perrone-Moisés. 6ª ed. São Paulo: Cultrix, 
1992. 
 
BHABHA, Homi. O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila, Eliana Lourenço de Lima 
Reis e Gláucia Renate Gonçalves. 2ª ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.  
 
CUCHE, Denys. A noção de cultura nas ciências sociais. Tradução de Viviane Ribeiro. 
Bauru: EDUSC, 1999. 
 
FANON, Frantz.  O negro e a linguagem. In: Pele Negra, Máscaras Brancas. Tradução de 
Marcela Caldas. 1ª ed. Rio de Janeiro: Fator, 1983, p. 17-35. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 1968. 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Liv Sovik (org).  Tradução 
Adelainela Guardia Resende. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: Representação da 
UNESCO no Brasil, 2003.  
 
hooks, bell. Linguagem: ensinar novas paisagens/novas linguagens. Revista Estudos 
Feministas, v. 16, n. 3, 2008, p. 857-864.  

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       24 
 

 
SAID, Edward. Reflexões sobre o exílio e outros ensaios. Tradução de Pedro Maia 
Soares. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.  
 
SAID, Edward. Orientalismo: o oriente como invenção do ocidente.  Tradução de 
Rosaura Eichenberg. 9ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
 
STAM, Robert. O cinema e o Pós-colonial. In: Introdução à teoria do cinema. Tradução 
de Fernando Mascarello. 2ª ed. Campinas: Papirus, 2006. p. 320-327.   
 

 

 

Data de submissão: 05/09/2025 
Data de aceite: 25/11/2025 

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29 , n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 


