
                                                                                                                                                                       1 
 

Pele preta, desejo branco ― a fetichização do corpo masculino negro como 

ferramenta de controle em Le Nègre du Gouverneur de Serge Patient 

 

Black skin, white desire ― the fetishization of the black male body as a control 

tool in Le Nègre du Gouverneur by Serge Patient 

 

Christopher Rive St Vil 

João Victhor de Oliveira Lopes 

 

Resumo: Frantz Fanon (2002; 2008), psiquiatra e revolucionário, expõe a forma como o colonialismo 
impõe uma estrutura hierárquica fundamentada na raça, e interpreta o corpo negro como locus de desejo, 
medo e exclusão, marcado pela “epidermização da inferioridade”. Aponta como a sexualidade e a 
corporalidade de sujeitos negros foram historicamente instrumentalizadas em contextos coloniais, 
funcionando tanto como ferramenta de ascensão social quanto como mecanismo de dominação e 
estigmatização. Essa chave crítica, somada à noção de fetichização de Homi K. Bhabha (1998) e à crítica da 
razão negra de Achille Mbembe (2013), permite propor uma análise da representação do corpo negro, 
sobretudo o do narrador-personagem D’Chimbo, no romance Le Nègre du Gouverneur (2001), de Serge 
Patient; e investigar de que maneira a trajetória de D’Chimbo evidencia as ambiguidades da fetichização do 
corpo negro, revelando os limites do processo de assimilação cultural na Guiana Francesa do século XIX. 
Conclui-se que, embora D’Chimbo instrumentalize sua sexualidade e linguagem como estratégias de 
mobilidade, sua ascensão permanece limitada, pois o colonialismo o reconhece apenas como espetáculo, 
jamais como sujeito pleno. A narrativa de Serge Patient revela, assim, os paradoxos da assimilação e 
reafirma o corpo negro como território de disputa política e simbólica, contribuindo para reflexões atuais 
sobre racismo estrutural, identidade e resistência cultural. 
 
Palavras-chave: Fetichização. Sexualidade. Le Nègre du Gouverneur. 
 
Abstract: Frantz Fanon (2002; 2008), psychiatrist and revolutionary, exposes how colonialism imposes a 
hierarchical structure based on race, and interprets the black body as a locus of desire, fear and exclusion, 
marked by the "epidermalization of inferiority". It points out how the sexuality and corporality of black 
subjects were historically instrumentalized in colonial contexts, functioning both as a tool for social 
ascension and as a mechanism of domination and stigmatization. This critical key, added to the notion of 
fetishization by Homi K. Bhabha (1998) and the critique of black reason by Achille Mbembe (2013), allows 
propose an analysis of the representation of the black body, especially that of the narrator-character 
D'Chimbo, in the novel Le Nègre du Gouverneur (2001), by Serge Patient; and investigate how the 
trajectory of D'Chimbo highlights the ambiguities of black body fetishization, revealing the limits of the 
process of cultural assimilation in 19th century French Guiana. It is concluded that, although D'Chimbo 
instrumentalizes his sexuality and language as mobility strategies, his rise remains limited, because 
colonialism recognizes him only as a spectacle, never as a full-fledged subject. Serge Patient’s narrative 
thus reveals the paradoxes of assimilation and reaffirms the black body as a territory of political and 
symbolic dispute, contributing to current reflections on structural racism, identity and cultural resistance. 
 
Keywords: Fetishism. Sexuality. Le Nègre du Gouverneur. 
 

 

 

Introdução 

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       2 
 

Reler Frantz Fanon atualmente é uma forma de entender a psique do 

negro/colonizado/escravizado e dos mecanismos da colonização. O pensamento 

fanoniano é um pensamento metamórfico (Mbembe, 2013), na medida em que busca 

decodificar, quebrar e alterar a estrutura interóssea do colonialismo. Ele era convencido 

de que a colonização era uma força necropolítica, na qual o 

negro/colonizado/escravizado era um sem parente, sem quaisquer sinais de memória e 

subjetividade. Como bem demonstra Fanon (2008 [1952]), ao entrar nos navios 

tumbeiros, surge-se o negro. Isto é, não se nasce negro, torna-se negro a partir do tráfico 

transatlântico de pessoas escravizadas. Se o negro existe, é porque o branco cisgênero 

europeu o inventou. O negro é apenas a sombra do olhar do outro. O negro não existe 

antes do sistema escravagista, bem como a África. 

Pode-se afirmar que, com o tratado atlântico (do século XV a XIX), homens e 

mulheres de origem do “continente africano” foram transformados em homens-objetos, 

homens-mercadorias, homens-máquinas e homens como moeda de troca. A partir do 

olhar dos colonizadores, homens e mulheres de cor preta tornam-se objeto de 

desvalorização universal, sofrem repressão racial e são desumanizados. Eles são 

representados como um protótipo de uma figura pré-humana incapaz de enxergar em si 

um ser humano, de autoproduzir e de se levantar contra seus opressores. Isto é, parecia 

que o negro/colonizado/escravizado não tinha uma vida, uma respiração, um coração, 

ou melhor, não possuía os mesmos órgãos que seu “mestre” e um futuro próprio. O 

futuro do negro era sempre um futuro delegado que esse último recebia de seu mestre 

como um dom: l’affranchissement (Mbembe, 2013, p. 222). 

No contexto dessa cultura colonial fetichizada que é o principal polo da crítica 

fanoniana, percebem-se dois vértices: o que era considerado como homem (o 

colonizador) e seu objeto (o negro/colonizado/escravizado), ou seja, o branco e o negro 

representam “os dois pólos de um mundo, pólos em luta contínua, uma verdadeira 

concepção maniqueísta do mundo” (Fanon, 2008, p. 56). Segundo Fanon, o negro não 

tem mais de ser negro, mas sê-lo diante do branco. Na perspectiva do homem branco, o 

negro não possui resistência ontológica. Ele tem uma função: representar os sentimentos 

inferiores, as más tendências e o lado obscuro da alma, ou seja, no ideário ocidental, ao 

vislumbrar a identidade negra, enxerga-se somente o mal, a fome, a miséria. 

Se o trabalho do colonizador era impossibilitar o sonho da liberdade do 

negro/colonizado/escravizado e conduzi-lo a um poço obscuro sem nenhuma 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       3 
 

alternativa, para esse, tudo que lhe interessaria era imaginar todas as combinações 

possíveis para aniquilar o colonizador. Esse mundo colonizado era um mundo 

maniqueísta, no qual o colonizador fazia do negro/colonizado/escravizado uma espécie 

de quintessência do mal. Ele era declarado oficialmente um ser sem valor, sem etnia. 

Negava-o a humanidade, destruindo tudo que lhe aproximava, desfigurando tudo que 

tinha traços de estética e moralidade (Fanon, 2002). Conforme assevera Fanon (2002, p. 

54), o negro/colonizado/escravizado era dominado, não domesticado; era inferiorizado, 

mas não convencido de sua inferioridade. 

O negro é, assim, um objeto “fobógeno e ansiógeno” que se transforma em 

confidente de todas as projeções fetichizadas daquilo que estava ausente no branco 

(Fanon, 2008, p. 134). A escolha do objeto fobógeno é sobredeterminada, pois, perante o 

negro, tudo se passa no plano genital. Como salienta Fanon (2008, p. 143), ter fobia do 

negro é “ter medo do biológico”, pois o negro é exposto no plano biológico. O negro é 

fixado em dois domínios: o intelectual e o sexual. Ao se referir a essa representação, 

Fanon explica que, para a maioria dos brancos, o negro representa o instinto sexual, 

encarnando a potência genital sobre a da moral e das interdições. 

À luz dessas reflexões fanonianas, pretendemos complexificar a intrincada 

relação entre a sexualidade do personagem de D’Chimbo e sua instrumentalização no 

contexto colonial da Guiana Francesa do século XIX, no romance Le Nègre du Gouverneur1 

(2001), de Serge Patient. A análise detalha como o órgão sexual de D’Chimbo, enquanto 

atributo físico e objeto de fetichização2 racial, tornou-se um meio estratégico de 

ascensão social em uma sociedade hierarquizada. Contudo, evidencia-se que essa 

“ascensão” era uma faca de dois gumes, pois, ao mesmo tempo em que lhe concedia 

acesso a espaços de poder, a hipersexualização e a bestialização de seu corpo o 

mantinham em um ciclo de subordinação e desumanização, frustrando suas tentativas 

de integração plena e reforçando os estereótipos raciais impostos pelo sistema colonial.3 

3Recorte de estudo apresentado no segundo capítulo do Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação). 
LOPES, João Victhor de Oliveira. O corpo como símbolo de poder: a ascensão de D’Chimbo através da 
sexualidade em Le Nègre du Gouverneur de Serge Patient. 2025. 39 f. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação) — Universidade do Estado do Amapá, Curso de Licenciatura em Letras/Francês, 2025. 

2Conforme explica Homi K. Bhabha (1998), a fetichização racial, ou melhor, o fetiche do discurso colonial e 
o fetiche sexual dão ênfase à cor da pele e ao genital, como chave da diferença cultural e racial no 
estereótipo. O fetiche sexual, como veremos a seguir em nossas análises sobre D’Chimbo e Lady Stanley, 
está ligado “‘ao objeto bom’; e é ele o elemento do cenário que torna o objeto todo desejável e passível de 
ser amado, o que facilita as relações sexuais e pode até promover uma forma de felicidade” (Bhabha, 1998, 
p. 116-117). 

1Neste trabalho, usamos tanto o romance original, Le Nègre du Gouverneur (2001), como a tradução, O 
escravo do Governador (2005). 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       4 
 

 

Ascenção em disfarce: o limiar do corpo negro como estratégia 

 

No artigo intitulado “Corpo negro: uma conveniente construção conceitual”, 

Alexandra Gouvêa Dumas (2019) traz uma análise crítica do uso da expressão “corpo 

negro”, no contexto brasileiro, destacando a importância de entender esse termo dentro 

de um contexto histórico e cultural particular, moldado por uma construção histórica 

influenciada pelo processo de escravização. A autora chama a atenção para o perigo da 

generalização, que pode resultar em simplificações injustas ao agrupar uma variedade 

de experiências sob uma única designação. Para ela, é fundamental reconhecer a 

multiplicidade de subjetividades e as diferentes corporeidades presentes na diáspora 

afro-brasileira. Portanto, a ideia de “corpo negro”, também problematizada por Fanon 

(2008; 2002), não deve ser vista como uma classificação rígida, mas sim como um 

conceito que integra complexidade e dinamismo, espelhando as múltiplas facetas das 

identidades raciais e culturais. 

A valorização do corpo europeu branco e a desvalorização do corpo negro são 

questões que se misturam com o legado da colonização e que pedem uma reflexão mais 

profunda sobre as estruturas de poder que ainda estão por aqui, enquanto: 

 

[…] o contexto da expansão comercial burguesa e da cultura renascentista abriu 
as portas para a construção do moderno ideário filosófico que mais tarde 
transformaria o europeu no homem universal […] e todos os povos e culturas 
não condizentes com os sistemas culturais europeus em variações menos 
evoluídas. (Almeida, 2018, p. 20) 

 

Michel Collot (2013, p. 37) menciona que “é o corpo que faz a conexão da 

consciência com o mundo” e, depois, ele reforça que “o corpo é o elo entre o espaço e o 

espírito”. Essa ideia fenomenológica destaca que a nossa percepção do mundo está 

profundamente ligada ao nosso corpo — ou seja, o corpo é a ferramenta que usamos 

para viver e para nos encontrarmos. Saindo do mundo das ideias, essa perspectiva ganha 

um peso ainda maior quando nós pensamos na vivência do corpo negro: um corpo que, 

ao longo da história, foi visto como objeto, racializado e brutalmente separado da 

imagem de “espírito” nas tradições eurocêntricas do saber. 

Como explica Achille Mbembe (2013): 

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       5 
 

O corpo é também, em si mesmo, um poder que se veste de boa vontade com 
uma máscara. Porque, para ser domesticado, o rosto do poder noturno deve ser 
previamente coberto, ou até mesmo desfigurado, restituído ao seu estado de 
provação. Deve ser possível não reconhecer nada de humano ― objeto 
petrificado da morte, mas cujo próprio é incluir os órgãos ainda em movimento 
da vida. (Mbembe, 2013, p. 196)4 

 

É nesse sentido que se torna relevante a problematização da representação do 

corpo de D’Chimbo no romance Le Nègre du Gouverneur (2001), de Serge Patient, como 

uma forma de desafiar as hierarquias coloniais. O corpo negro, enquanto locus político, 

simbólico e performativo, torna-se relevante para a compreensão das relações de 

dominação e resistência no contexto colonial. Serge Patient constrói o personagem 

D’Chimbo como um corpo negro que transita entre a submissão e a subversão, 

mobilizando sua corporeidade e sexualidade como instrumentos de ascensão social 

dentro de uma ordem colonialista rigidamente racializada. 

D’Chimbo, o personagem principal da história, é apresentado como um símbolo 

ambíguo: por um lado, representa a herança da violência escravagista e do racismo 

estrutural; por outro, atua como um agente estratégico na utilização de seu corpo e 

sexualidade como meios para ascender socialmente e desestabilizar as fronteiras da 

subalternidade. A trajetória de D’Chimbo, em primeiro lugar, espelha a percepção das 

estruturas de poder nas quais está envolvido. O personagem percebe que, além do 

marronage ou da violência colonial, o domínio do francês, a utilização do uniforme e, 

principalmente, o controle sobre sua sexualidade são métodos alternativos para atingir 

posições de influência na lógica colonial. 

D’Chimbo é introduzido na narrativa como “uma bela mercadoria. Tinha o peito 

possante, os dentes sadios, as juntas finas” (Patient, 2005, p. 23), cuja exibição pública na 

Place d’Ébène intensifica a objetificação racial e sexual da população negra. A sua 

genitália, apresentada ao público como produto e atração, gera sentimentos dúbios nas 

mulheres brancas da elite colonial, expondo o fascínio erótico e o racismo estrutural que 

permeiam o imaginário colonial: “Algumas matronas o encaravam sem considerar-lhe os 

genitais e com um olhar de conhecedoras de outras virilidades” (Patient, 2001, p. 36). 

Como diria Aparecida Sueli Carneiro (2005), o erotismo associado a esse corpo não é 

4“Le corps est aussi, en soi, une puissance que l’on revêt volontiers d’un masque. Car, pour être 
domestiqué, le visage de la puissance nocturne doit être au préalable recouvert, voire défiguré, restitué à 
son statut d’éprouvante. On doit pouvoir n’y reconnaître rien d’humain - objet pétrifié de la mort, mais 
dont le propre est d’inclure les organes encore mouvants de la vie” (Mbembe, 2013, p. 196). (Todas as 
traduções são nossas). 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       6 
 

visto como manifestação de subjetividade, mas como a confirmação de um estereótipo 

racializado de força bestial. 

Diante dessa exposição sexual, logo após de descer o navio tumbeiro no porto de 

Caiena, na Guiana, disse o narrador onisciente: 

 

D’Chimbo mantinha-se calmo. Uma palavra impressionou-o: sexo. Ao 
desvendá-lo, o comissário fazia estalar a língua apontando com uma vara de 
bambu o detalhe anatômico, como o faria se apresentasse um animal à 
curiosidade do público. D’Chimbo compreendeu o que era sexo no seu corpo. 
“Essa palavra me parece preciosa, pensou (Patient, 2005, p. 25). 

 

Nessa cena da narrativa patientiana, ilustra-se a percepção de Fanon quando 

salienta que “diante do negro [...], tudo se passa no plano genital” (Fanon, 2008). No 

olhar das mulheres brancas, D’Chimbo tem uma potência sexual alucinante. Foi na 

manhã desta exposição do corpo de D’Chimbo, na praça de Ebène, que Lady Stanley — 

esposa do M. Stanley (colono de origem inglesa e capitão de navio tumbeiro) e 

proprietária de uma fazenda cheia de escravizados — o conheceu e “revelou-se-lhe a 

virilidade nua de D’Chimbo” e vislumbrou no escravizado a “ocasião para a sua desforra” 

(Patient, 2005, p. 28). 

Após a compra de D’Chimbo, Lady Stanley estava confusa e angustiada. Só a ideia 

de possuir o corpo do negro aumentava a excitação sexual. Sem demora, ela provocou 

D’Chimbo: 

 

com a languidez das gatas mobilizando no seu íntimo uma explosão de luxúria. 
A besta dormente nele despertou, o cio exalando a almíscar. Atirou-se contra as 
ondas da crinolina, arrancando-lhe as roupas íntimas, acossando-a com 
marradas de carneiro, empurrando-a sobre uma cadeira que sacudia sob os 
movimentos violentos da posse. Lady Stanley desfaleceu com um gemido. 
Lágrimas corriam-lhe pelas faces. Ele compreendeu que poderia obter dela o 
que quisesse. (Patient, 2005, p. 28-29) 

 

Ao entender essa lógica de leitura corporal, D’Chimbo opta por transformá-la em 

uma estratégia. Por exemplo, o ato sexual com Lady Stanley é utilizado para adquirir o 

que ele vê como um símbolo de acesso ao poder: o idioma francês. “D’Chimbo querer 

aprender falar” (Patient, 2005, p. 29), insiste Lady Stanley, após a relação sexual, 

demonstrando sua percepção do significado político e simbólico da língua do 

colonizador. 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       7 
 

Na perspectiva de Fanon, esse ato sexual com o escravizado revela a vida sexual 

anormal das mulheres, posto que, no período colonial, “seus maridos as negligenciavam 

[....]. Todas atribuíam ao preto poderes que os outros (maridos, amantes episódicos) não 

possuíam” (Fanon, 2008, p. 138-139). Com isso, tudo que interessava a Lady Stanley era 

possuir D’Chimbo, usá-lo como seu objeto sexual. Ela estava obcecada pelo corpo dele, e 

dormir com ele era sua satisfação. O delírio orgástico sempre lhe escapulia. D’Chimbo 

era o suporte de seus desejos, ou seja, tratava-se de um desejo fetichista de estereótipos 

racistas (Bhabha, 1998). 

D’Chimbo entende isso e se empenha em reformular sua imagem para entrar nos 

círculos da elite branca: aprende francês, veste o uniforme, altera seu comportamento. 

Constata-se esse fato na resposta final que ele deu a Virginie, personagem secundária 

pela qual se apaixona: “Minhas roupas mudaram muito” (Patient, 2005, p. 86). 

Essa resposta de D’Chimbo, apesar de possuir um tom irônico, expõe a ilusão da 

assimilação e simboliza a derrota de um projeto de assimilação baseado na performance 

e não na transformação estrutural. Isto é, resume-se à constatação de que a ascensão 

social do negro colonial é meramente superficial, uma dissimulação de aparência que 

não modifica sua posição estrutural. Apesar das roupas terem mudado, sua essência 

para a sociedade colonial continuou vinculada à cor da sua pele. Assim, Patient se afasta 

do apoio a uma assimilação inocente. Em vez disso, o autor se alinha às críticas de Fanon, 

no qual ele afirmou que “o negro não é um homem até que seja reconhecido como tal 

pelo olhar branco” (Fanon, 2008, p. 153). 

Fanon analisa bem esse limite da assimilação ao denunciar a “epidermização da 

inferioridade”, um processo no qual o negro busca se humanizar diante do branco, 

imitando seus códigos culturais, porém, mantém-se apegado à sua identidade racial: 

“Quaisquer que sejam minhas tentativas de integração, estou marcado, estigmatizado, 

aprisionado na epiderme” (Fanon, 2008, p. 92). D’Chimbo ilustra bem essa dinâmica. Ele 

tenta persuadir sua admissão na elite colonial utilizando os meios disponíveis — seu 

corpo, seu desejo, sua performance — mas, no final, é deixado de lado, sendo violentado 

simbólica e moralmente. 

Ao buscar transformar a posição simbólica que lhe foi historicamente atribuída, a 

de bestialidade, força bruta e hipersexualidade, em capital social, D’Chimbo percebe que 

o seu reconhecimento, mesmo imitando os mesmos códigos sociais, será sempre parcial, 

ligado ao show do corpo almejado, mas nunca ao indivíduo completo. Neuza Santos 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       8 
 

Souza (2021) destaca, nesse sentido, que essas características são indicativas de uma 

“animalidade” exotificada: “a superpotência sexual é mais um dos estereótipos que 

atribui ao negro a supremacia do biológico” (Souza, 2021, p. 61). Em relação a D’Chimbo, 

essa força se transforma em uma ferramenta de sedução e de acesso ao círculo íntimo do 

poder colonial. 

O trecho “um insucesso seria o diabo. Se realmente conseguir, serei promovido a 

capitão” (Patient, 2005, p. 82), nos mostra esta conexão entre desejo e poder, revelando 

um indivíduo negro que, ao se apropriar dos símbolos da dominação, procura se inserir 

no seu próprio sistema de opressão para ensiná-lo internamente. D’Chimbo emprega seu 

corpo como um instrumento político: ao seduzir mulheres brancas e circular nos 

meandros do poder colonial, ele converte sua sexualidade, antes vista como animal e 

estigmatizada, em uma ferramenta de negociação simbólica e social. Como apontou 

Mbembe (2013), o corpo do negro que está preso, nu, acorrentado, batido, morto, é o 

mesmo que é cuidado, educado, vestido, alimentado. 

Ao ter relações sexuais com mulheres brancas, D’Chimbo quebra a proibição 

simbólica do contato sexual entre raças e converte seu corpo em um objeto de atração, 

mas também de vigilância. Parafraseando Fanon (2008, p. 81), o caso de D’Chimbo não 

representa um exemplo das relações negro/branco, mas a maneira com que um 

neurótico se comporta. O comportamento de D’Chimbo revela as causas psicológicas da 

alienação. Ele não sente ser negro, mas sente ser o outro: um branco nos pensamentos 

europeus, pela situação a qual estava vivendo. 

D’Chimbo, ao ser considerado “exótico”, não é totalmente aceito como um igual. 

Por isso, ele se esforça para anular as características que o vinculam à sua ascendência 

africana. O seu anseio não se limita a ser livre, mas também a se integrar à elite colonial 

— um anseio que só pode ser parcialmente alcançado, já que a marca racial é inalterável 

nas estruturas racistas. Como explica Souza, “os traços que poderiam caracterizar o 

negro como superior são aqueles que simbolizam uma verdadeira inferioridade e que 

definem ‘a besta’” (Souza, 2021, p. 62). Portanto, a sexualidade de D’Chimbo é ao mesmo 

tempo um instrumento, e uma armadilha, possibilitando-lhe circular em ambientes 

brancos, mas também reforçando estereótipos de virilidade e exotismo racial. Pode-se 

constatar que a sexualidade de D’Chimbo está repleta de ambiguidade: ao mesmo tempo 

que o aproxima do ideal do colonizador, também o expõe a contradições intensas. 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       9 
 

D’Chimbo incorpora e manipula esse poder ao configurar sua sexualidade como 

um produto socialmente valorizado. No entanto, ao fazer isso, expõe as restrições dessa 

mercantilização: nunca será um “capitão de navio tumbeiro” de verdade, já que o sistema 

colonial não prevê a emancipação efetiva dos corpos negros, mas apenas a exibição de 

sua domesticação. Diante dessa dinâmica de poder que permeia o corpo e a sexualidade, 

como aponta Michel Foucault (1988, p. 34), percebe-se que “o corpo se transforma em 

uma superfície de registro do poder: é formado, treinado, submisso e obediente”. Isto é, 

mesmo que o corpo negro possa ser um agente de resistência e redefinição do lugar 

social, ele ainda está preso às estruturas simbólicas que o aprisionam como uma 

alteridade passível de controle. D’Chimbo, ao empregar a sedução, a língua e os códigos 

do colonizador, oscila entre o anseio e a submissão, entre a autoridade e a paródia. 

D’Chimbo rompe com o tabu social e o preconceito racial ao beijar Virginie Barel, 

filha do procurador, provocando a ira da sociedade branca: “Um branco se meter com 

uma negra já é suficientemente repugnante, mas uma branca se envolver com um negro! 

Que horror!” (Patient, 2005, p. 15). A sua sexualidade, antes percebida como poder, 

passa a representar uma ameaça. Victor Hugues5, que o exaltava como um modelo de 

assimilação bem-sucedida, começa a vê-lo como um “monstro imundo” que precisa ser 

eliminado. 

Chega um momento em que D’Chimbo vai além de ser um indivíduo racializado. 

Ele é um corpo em constante atividade, inserido em uma lógica social que vincula a 

negritude à marginalidade e à fraqueza. D’Chimbo compreende que o corpo — 

especialmente o corpo negro erotizado e exótico — pode ser mercadoria simbólica 

valiosa dentro da lógica colonial, o que o leva a instrumentalizar sua sexualidade como 

forma de acessar espaços de poder antes vedados aos sujeitos racializados. Essa 

dinâmica de apropriação do corpo pelo próprio sujeito o distancia da posição de 

passividade historicamente atribuída ao negro. 

Como aponta Fanon (2008), o sujeito negro é constantemente forçado a habitar a 

“zona do não-ser”, onde sua humanidade é negada e sua corporeidade é reduzida a 

objeto de vigilância e fetichização. Fanon também reconhece a possibilidade de 

subversão por meio da afirmação do corpo e da identidade: “Oh, meu corpo, fazem de 

mim sempre um homem que questiona!” (Fanon, 2008, p. 191). É nesse sentido que 

5Victor Hugues era o governador que chegou em Guiana para estabelecer ordem. Ele foi o mesmo que 
havia abolido o regime de escravidão em Guadeloupe (Paitent, 2005, p. 7). 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       10 
 

D’Chimbo encarna uma tensão produtiva, ele performa os signos da dominação (idioma, 

traje, sexualidade), mas o faz para contestá-los. 

A performatividade do corpo, conforme explica Martha Ribeiro (2023), sempre se 

dá em meio a disputas: “A performatividade do corpo — o gênero, a cor, a visualidade — 

nos chega muito antes de qualquer palavra que esse corpo possa dizer” (Ribeiro, 2023, p. 

11). Isso é evidente na trajetória de D’Chimbo, que não é ouvido como sujeito racional, 

mas visto como corpo a ser controlado ou desejado. Em um contexto no qual o negro é 

socialmente representado como “o outro do belo” (Souza, 2021), D’Chimbo inverte esse 

signo ao tornar-se objeto de desejo e de ambição, inclusive das elites brancas coloniais. 

D’Chimbo também precisa ser interpretado à luz do conceito de narcisismo e 

ideal do ego, abordado por Souza (2021) com base na teoria psicanalítica. O indivíduo 

negro, para sobreviver psíquica e socialmente, cria um ideal do ego fundamentado na 

branquitude, assimilando valores e imagens que negam sua procedência. Ao declarar 

que “com a mulher branca, posso fazer qualquer coisa em termos sexuais, e ser mal 

interpretado: ‘coisa de negro, coisa suja’” (Souza, 2021, p. 60), a fala de Sales ― 

personagem entrevistado por Souza ― em Tornar-se Negro, revela a ambivalência e a 

tensão constante entre desejo e culpa, entre poder e exclusão. 

A situação de D’Chimbo corrobora a reflexão de Elizabeth Grosz (2000), segundo 

a qual o corpo feminino e/ou racializado é, ao mesmo tempo, objeto de fetiche e perigo 

no contexto patriarcal e colonial. Ele é apreciado como obediente, porém rejeitado 

quando demonstra subjetividade e ambição. Ao solicitar que Lady Stanley o trate por 

“vós”, D’Chimbo rompe simbolicamente a relação de subordinação, resultando em sua 

exclusão definitiva: “exijo que me trate por ‘vós’” (Patient, 2005, p. 31). Isso mostra que 

ele reconhece a sua superioridade diante da mulher branca, exigindo não somente 

respeito linguístico, mas também o reconhecimento de sua dignidade humana. 

A trajetória de D’Chimbo evidencia os paradoxos da busca por ascensão social 

através da performance corporal. O corpo negro que performa, não apenas habita a cena 

colonial, mas desafia suas regras e, ao mesmo tempo, as confirma. Com sua presença 

desafiadora, ele denuncia a lógica da exclusão racial, mas ao fazê-lo, reforça a estrutura 

simbólica que o qualifica como “exótico”. Ao retratar a vida de um negro que busca se 

integrar à sociedade colonial através de sua sexualidade, vislumbra-se como a narrativa 

patientiana expõe as restrições desse projeto: o corpo negro pode até se vestir com as 

roupas do poder, mas nunca será reconhecido como um indivíduo completo dentro da 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       11 
 

estrutura colonial. A sua corporalidade continua sendo um espaço de mediação e 

conflito — ou, para Fanon, “um corpo que vê, age e reflete conscientemente sobre o 

mundo” (Fanon, 2008, p. 105). No entanto, antes de tudo, é um corpo que precisa 

batalhar para ser. 

A análise da representação de D’Chimbo, na perspectiva fanoniana, evidencia 

como o corpo negro, historicamente marcado pela escravidão, pelo racismo e pela 

sexualização, permanece como um território de disputa simbólica no imaginário 

colonial. Na narrativa patientiana, o personagem se apropria de estereótipos e códigos 

do colonizador para acessar espaços de poder, transformando sua corporeidade em 

instrumento político. Contudo, sua trajetória revela o limite dessa estratégia: a ascensão 

baseada na performance não rompe as estruturas racistas que sustentam a ordem 

colonial, apenas transita por suas frestas. Ao mesmo tempo que desafia normas e tabus, 

D’Chimbo reafirma a centralidade do corpo como campo de resistência e de captura, em 

que desejo, dominação e exclusão se entrelaçam. Assim, a figura de D’Chimbo expõe, com 

força dramática, a tensão entre a possibilidade de subversão e a persistência das 

hierarquias raciais, lembrando que, enquanto a cor da pele continuar a ser um marcador 

social de desigualdade, o reconhecimento pleno da humanidade negra permanecerá um 

projeto em disputa. 

 

Referências 

 
ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 
2018. 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Tradução Myriam Ávila, Eliana Lourenço de Lima 
Reis, Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 
 
CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento 
do ser. 2005. 339 f. Tese (Doutorado) – Pós-Graduação em Educação, Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2005. 
 
COLLOT, Michel. Poética e filosofia da paisagem. Tradução de Ida Alves et al. Rio de 
Janeiro: Oficina Raquel, 2013. 
 
DUMAS, Alexandra Gouvêa. Corpo negro: uma conveniente construção conceitual. XV 
Encontro de Estudos Multidisciplinares em Cultura, 2019, s/p. Disponível em: 
https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-484/111785.pdf. Acesso em: 
20 jun 2025. 
 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 

https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-484/111785.pdf


                                                                                                                                                                       12 
 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FANON, Frantz. Les damnés de la terre. Paris: La Découverte & Syros, 2002. 
 
FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: A vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 
1988. 
 
GROSZ, Elizabeth. Corpos reconfigurados. Cadernos Pagu, Campinas, n. 14, p. 45-86, 
2000. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8635340/313
9. Acesso em: 23 dez. 2024. 
 
LOPES, João Victhor de Oliveira. O corpo como símbolo de poder: a ascensão de 
D’Chimbo através da sexualidade em Le Nègre du Gouverneur de Serge Patient. 
2025. 39 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação). — Universidade do Estado do 
Amapá, Curso de Licenciatura em Letras/Francês, 2025. 
 
MBEMBE, Achille. Critique de la raison nègre. Paris: Éditions La Découverte, 2013. 
 
PATIENT, Serge. Le Nègre du Gouverneur suivi de Guyane pour tout dire. Matoury: 
Ibis Rouge Éditions, 2001. 
 
PATIENT, Serge. O Escravo do governador. Tradução de Paulo Wysling. Campinas; São 
Paulo: Pontes Editores, 2005. 
 
RIBEIRO, Martha. E se pensarmos a educação como performatividade corporal? In: 
GONÇALVES, Jean Carlos (org.). CORPO(S) 2: cultura, estética, discurso. São Paulo: 
Pimenta Cultural, 2023. 
 
SOUZA, Neuza Santos. Tornar-se Negro: As vicissitudes da identidade do negro em 
ascensão social. 4. ed. São Paulo: Zahar, 2021. 
 

 

​  

Data de submissão: 01/09/2025 
Data de aceite: 21/11/2025 

 

IPOTESI – Revista de Estudos Literários 
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8635340/3139
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8635340/3139

