
                                                                                                                                                                       1 
 

Eliot e Jó: uma leitura teopoética sobre o sofrimento 

Eliot and Job: a theopoetic reading on suffering 

 

Érique Oliveira 
Flávia Aninger de Barros 

 

RESUMO: Este estudo realiza uma leitura comparada entre o Livro de Jó e Four Quartets, de T. S. 
Eliot, com foco na concepção do sofrimento como via de purificação e amadurecimento espiritual. A 
análise parte de uma abordagem hermenêutica e intertextual, observando como a poesia eliotiana 
reelabora o drama bíblico do justo sofredor, deslocando-o para o contexto da crise espiritual do 
século XX e ressignificando sua dimensão teológica, filosófica e existencial. Dialogando com o 
pensamento de autores como Northrop Frye, Scott Hahn e Erich Auerbach, procura-se compreender 
de que maneira ambas as obras convertem a dor em experiência estética, silêncio fecundo e, 
paradoxalmente, esperança que aponta para uma sabedoria que transcende a razão humana. Nesse 
sentido, a investigação propõe-se a mostrar que tanto no drama de Jó quanto na poética de Eliot 
apresentam o sofrimento não como absurdo, mas como caminho de purificação e de encontro 
metafísico. 

Palavras-chave: Livro de Jó. T.S. Eliot. Teopoética. Sofrimento. Purificação 
 
ABSTRACT: This study presents a comparative reading of the Book of Job and T. S. Eliot’s Four 
Quartets, focusing on the conception of suffering as a path to purification and spiritual maturation. 
The analysis adopts a hermeneutical and intertextual approach, examining how Eliot’s poetry 
reworks the biblical drama of the righteous sufferer, transposing it into the context of the twentieth 
century’s spiritual crisis and re-signifying its theological, philosophical, and existential dimensions. 
Engaging with the thought of authors such as Northrop Frye, Scott Hahn, and Erich Auerbach, the 
study seeks to understand how both works transform pain into an aesthetic experience, a fruitful 
silence, and, paradoxically, hope pointing toward a wisdom that transcends human reason. In this 
sense, the investigation aims to show that both in the drama of Job and in Eliot's poetics, suffering is 
not presented as absurd, but as a path to purification and metaphysical encounter. 
 
Keywords: Book of Job. T.S. Eliot. Theopoetic. Suffering. Purification 
 
 
 
Considerações iniciais 

A literatura tem sido o espaço privilegiado para a expressão e elaboração do 

sofrimento humano. Entre os textos que melhor encenaram essa experiência, o 

Livro de Jó destaca-se como uma narrativa arquetípica da dor inocente, da busca 

por sentido e da confrontação com o silêncio divino. Jó, ao ser subitamente lançado 

no abismo da perda e da incompreensão, inicia uma travessia espiritual que 

culmina não na restituição material somente, mas numa revelação interior: “Mas 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       2 
 

ele conhece o meu caminho; se me provar, sairei puro como o ouro” (Jó 23,10)1. Jó 

mantém a certeza de que Deus o reconhecerá como inocente, tão puro quanto o 

ouro refinado no fogo. 

Esta imagem do sofrimento como fogo purificador perpassa também a 

poética de T. S. Eliot, especialmente em Four Quartets, conjunto de poemas em que 

o poeta inglês medita sobre o tempo, a dor, o silêncio e a redenção. Em Little 

Gidding, Eliot recorre à metáfora do fogo2 para narrar uma jornada espiritual que 

ecoa a de Jó. O sofrimento, nesse contexto, é compreendido não como punição, mas 

como via de transfiguração. “The dove descending breaks the air with flame of 

incandescent terror/ Of which the tongues declare/ The one discharge from sin 

and error. The only hope, or else despair/ Lies in the choice of pyre of pyre — To be 

redeemed from fire by fire”3, escreve Eliot (2018, p. 291), sugerindo que a 

experiência do sofrimento é inevitável, mas pode ser vivida como caminho de 

iluminação.  

Este artigo propõe, assim, um movimento de leitura comparada entre o 

Livro de Jó e Four Quartets, com especial atenção à ideia do sofrimento como 

purificação. Por meio de uma abordagem hermenêutica e intertextual, busca-se 

investigar como a poesia de Eliot reelabora o drama de Jó, reinterpretando-o no 

contexto da crise espiritual do século XX. Ao fazer isso, a literatura se mostra capaz 

não apenas de refletir a dor humana, mas de convertê-la em linguagem, silêncio e, 

paradoxalmente, esperança. 

 

 

 

 

3“A pomba desce e rompe o ar/ Com chama de terror em brasa/ Cujas línguas vêm declarar/ 
Libertação do erro e do pecado/ Se resta chance, ela há de estar/ Entre pira e pira, no jogo/ 
Redimir-se do fogo pelo fogo”. Tradução nossa. 

2 Na parte II de East Coker, Eliot já introduz a imagem do fogo como força purificadora. Num cenário 
em que as estações se confundem e os astros entram em conflito, o fogo surge como expressão da 
crise espiritual e cósmica que antecede a regeneração. Ele não representa a destruição final, mas um 
juízo necessário que precede o real perigo: o gelo, símbolo da estagnação e da morte espiritual. 
Assim, Eliot articula um processo cíclico em que a dor e o colapso são preâmbulos da possibilidade 
de renovação interior e cósmica. 
 

1 A tradução da Bíblia utilizada neste estudo é a tradução do Pe. Matos Soares. Editora Ecclesiae. 
Opta-se aqui por essa tradução considerando sua maior acessibilidade ao público leigo, o que 
corresponde ao propósito deste artigo de não se restringir ao meio acadêmico.   
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       3 
 

 

Teologia, Literatura: Teopoética 

Algumas abordagens metodológicas na pesquisa em Teopoética4 partem da 

ideia de que não há limites rígidos entre o discurso literário e o religioso. A Bíblia, 

para além de ser vista como palavra de Deus, pode ser lida como mito, saga ou 

poesia, interessando também à literatura. É nesse ponto que as ideias de Northrop 

Frye se tornam especialmente relevantes: ao defender que a Bíblia constitui o 

Grande Código da arte ocidental, Frye propõe que o texto sagrado deve ser 

entendido como uma matriz simbólica e imaginativa que alimenta, de modo 

estrutural, todo o universo da literatura e da cultura do Ocidente. Para Frye, ler a 

Escritura exige o mesmo tipo de atenção ao símbolo, à narrativa e ao imaginário 

que se demanda na leitura de uma grande obra literária; e é justamente esse código 

simbólico e formal que permite à Bíblia sustentar sua fértil influência sobre poetas 

como Blake, Eliot, Milton (Frye, 2021) e, para nós brasileiros, Murilo Mendes, Jorge 

de Lima e Adélia Prado, entre outros e, no contexto da literatura baiana 

contemporânea, João Filho. 

Giovanni Marques Santos (2021), em um artigo publicado recentemente 

pela revista Teoliterária5, recorda que a intersecção entre literatura e teologia 

oferece uma plataforma interessante para explorar a profundidade da condição 

humana e seus questionamentos mais significativos. Assim, o autor bíblico do Livro 

de Jó utiliza poesia e narrativa para confrontar o mistério do sofrimento; T.S. Eliot 

no século passado, em poemas como Ash-Wednesday [Quarta-feira de Cinzas], 

Journey of the Magi [A Jornada dos Magos] e, sobretudo, Four Quartets [Quatro 

Quartetos], responde artisticamente a essas mesmas questões, encontrando no 

texto sagrado um fundamento para uma experiência teopoética. 

Essa convergência se torna ainda mais compreensível quando lembramos 

que, como aponta Frye (2021, p. 19), “o homem não vive nu ou em contato direto 

com a natureza, como os animais, mas sim inserido num universo mitológico, num 

corpo de suposições e crenças derivadas dos seus questionamentos existenciais”. 

5 Cf. Miserere, de Adélia Prado, e o livro de Jó: uma aproximação intertextual, 2021. 

4 O termo teopoética tem sido empregado para indicar as interações possíveis entre a literatura e a 
teologia ou os estudos sobre religião. 
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       4 
 

Isso significa que a experiência humana, desde sempre, se constrói a partir de 

narrativas que articulam sentido para a realidade. 

Carlos Ribeiro Caldas Filho (2022), ao incentivar os estudos teopoéticos, 

sugere que o diálogo entre teólogos, cientistas da religião e críticos literários pode 

ser particularmente produtivo e enriquecedor para todos os envolvidos. A 

dedicação de pesquisadores em analisar o texto literário a partir de uma 

perspectiva “religiosa”, promovendo um diálogo entre essas áreas, tem provocado 

um crescimento significativo de eventos acadêmicos e publicações dedicados ao 

tema, tanto no Brasil quanto no exterior. Afinal, como sublinha Frye, “a Bíblia, 

claramente, é um elemento essencial de nossa própria tradição imaginativa, não 

importa o que pensemos acreditar a respeito dela” (Frye, 2021, p.20). 

Antonio Geraldo Cantarela (2018, p. 194) endossa essa visão ao afirmar que: 

O diálogo entre a literatura e a teologia, ou mais amplamente, entre a 
literatura e o âmbito mais geral dos estudos sobre religião e 
espiritualidades, constituiu um novo campo de conhecimento cunhado 
de Teopoética, marcado por variados modos de “leitura religiosa” do 
texto literário. O interesse pela literatura em suas interfaces com as 
variadas facetas das religiões e das espiritualidades organizou, nos 
últimos trinta anos, dentro e fora do Brasil, numerosos eventos 
acadêmicos e produziu grande número de publicações bibliográficas. 

 

Diante disso, a observação de Cantarela sobre a consolidação da teopoética 

como campo de diálogo entre literatura e religião prepara o terreno para 

compreender como certos autores contemporâneos têm reforçado essa 

aproximação. É nesse contexto que se insere a proposta do teólogo bíblico 

estadunidense Scott Hahn (2022), cuja leitura da Escritura depende justamente, 

ainda que não de modo exclusivo, dessa atenção ao texto enquanto obra literária.  

Hahn sugere que a Bíblia exige uma leitura específica para ser bem 

compreendida, e, para tanto, primeiro deve-se considerar o sentido literal do texto, 

entendendo o que os autores sagrados quiseram dizer em seu contexto original, 

respeitando os estilos e gêneros literários usados (como metáforas, poemas, 

parábolas) o que parece dialogar com a visão de Cantarela sobre a crescente 

valorização da literatura como espaço legítimo para a teologia. Dito de outro modo, 

segundo Hahn, para compreender a Bíblia é preciso antes ter uma sensibilidade 

literária, é necessário possuir algum domínio de hermenêutica da literatura. Hahn 

observa que cada livro bíblico comporta um universo literário próprio que tem de 

ser levado em conta pelo leitor; o Apocalipse de São João não pode ser lido do 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       5 
 

mesmo modo que o livro do Gênesis, pois os autores escrevem a partir de gêneros, 

estilos e diretivas literárias distintos. 

Para Frye, a Bíblia não é apenas um texto religioso, mas um sistema rico de 

imagens, metáforas e narrativas que formam a base de grande parte do 

pensamento, da linguagem e da expressão cultural do mundo ocidental. Ele 

observa que a estrutura e os padrões simbólicos encontrados nas Escrituras se 

tornaram tão fundamentais que praticamente todas as grandes obras da literatura 

ocidental, direta ou indiretamente, dialogam com os temas, mitos e formas bíblicas. 

Essa centralidade é tão marcante que, nas palavras de Frye, “um estudante de 

literatura inglesa que desconheça a Bíblia não compreenderá grande parte do que 

acontece no que lê” (Frye, 2021, p. 10). Ou seja, a Bíblia funciona como chave 

interpretativa fundamental para a tradição literária ocidental. Nessa perspectiva, 

moderno, mas revisitando a tradição, o gênio de Eliot captou em sua poesia um rico 

manancial de inspiração bíblica. 

Embora a leitura fryeana da Bíblia como “grande código” ofereça uma base 

sólida para compreender o imaginário bíblico que permeia a poesia moderna, é 

importante reconhecer seus limites diante da especificidade da poética eliotiana. A 

tipologia proposta por Frye ilumina as matrizes simbólicas que estruturam a 

tradição ocidental, mas não abarca plenamente a articulação entre crise espiritual, 

modernidade e técnica poética que caracteriza os Four Quartets. Estudos como os 

de Helen Gardner (1978), Cleanth Brooks (1947) e Jewel Spears Brooker (1994) 

chamam a atenção para o modo como Eliot reelabora o intertexto bíblico não 

apenas como sistema simbólico herdado, mas como experiência existencial e 

mística vivida na linguagem. Assim, mais do que confirmar o “grande código”, Eliot 

tensiona suas formas e sentidos, produzindo uma síntese em que tradição, 

modernidade e experiência espiritual se entrecruzam de modo singular. Essa 

ampliação crítica relativiza a centralidade de Frye e insere Eliot num campo 

interpretativo mais dinâmico, atento à multiplicidade de vozes que informam sobre 

sua poesia madura. 

 

 

 

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       6 
 

Da dor à graça: entre Jó e Eliot 

É interessante revisitar o conceito de figura, discutido por Erich Auerbach 

inicialmente em 1938 e retomado em 19516. Figura e typos são termos que 

designam o mesmo princípio hermenêutico, isto é, a correspondência histórica 

entre um evento ou personagem do Antigo Testamento e seu cumprimento no 

Novo, dentro da lógica da “profecia real”.  

 

A interpretação figural estabelece um nexo entre dois acontecimentos ou 
personagens, no qual um deles significa não somente ele mesmo, mas 
também o outro, e o outro, por seu lado, inclui ou realiza o primeiro. Os 
dois polos da figura [Figur] são temporalmente separados, mas ambos 
repousam no interior do tempo, como acontecimentos ou formas reais. 
Ambos estão, como se enfatizou variadas vezes, contidos em uma 
corrente fluida, que é a vida histórica, e somente a compreensão, 
intellectus spiritualis, é um ato espiritual, que se ocupa não com conceitos 
ou abstrações, mas sim, em cada um dos dois polos, com o material dado 
ou esperado do acontecer passado, presente ou futuro (Auerbach, 2024, 
p. 93). 
 

Embora esses termos designem o mesmo princípio, Auerbach evita 

reduzi-los a simples equivalentes terminológicos. Typos é a palavra original usada 

nos textos gregos do Novo Testamento, especialmente por São Paulo, para 

expressar a prefiguração histórica, enquanto figura é o termo latino que herdou e 

traduziu o termo grego quando a tradição cristã passou para o latim, preservando o 

núcleo do conceito, mas desenvolvendo-o no horizonte teológico da tradição 

patrística. Nessa transposição, o sentido se amplia: a figura passa a ser um modo de 

conceber a história como trama vertical, guiada por uma lógica divina que confere 

densidade existencial a personagens como Abraão, Moisés e Jó, permitindo que, 

como no caso deste último, seu drama histórico seja lido não só como evento 

passado, mas como realização permanente e atualizada na experiência de fé.7 

Frye explica que o mito presente na Bíblia não compete com a história, mas 

propõe outro tipo de verdade: uma que expressa o possível, o eterno, o universal. 

 

O princípio geral relevante aqui é que, se há na Bíblia algo de 
historicamente verdadeiro, esse algo está presente não por ser 
historicamente verdadeiro, mas por motivos outros. Os motivos, 

7 Em Moralia in Iob, o Papa Gregório Magno (c. 540-604) — teólogo e Padre da Igreja Latina, 
considerado Doutor da Igreja — interpreta Jó como uma prefiguração de Cristo, que foi rejeitado e 
injustamente tratado pelos seus, e também como uma figura da Igreja — o Corpo de Cristo —, que 
sofre sob as aflições impostas pelo mundo, pela carne e pelo diabo. 

6 Nossa edição é de 2024 pela Editora 34, organizada e prefaciada por Leopoldo Waizbort. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       7 
 

presume-se, têm algo a ver com significado ou profundidade espiritual. E 
a verdade histórica não tem correlação com a profundidade espiritual, a 
menos que a relação seja inversa. O Livro de Jó, que nunca foi seriamente 
considerado outra coisa que não um drama imaginativo, é por certo 
espiritualmente mais profundo do que as listas de cantores do coro e 
coisas parecidas que há no Livro de Crônicas, listas que podem muito 
bem ser ou conter registros históricos autênticos. O mais importante é 
que, sempre que passamos do que é obviamente lendário para o que é 
possivelmente histórico, jamais cruzamos uma fronteira nítida. Isto é, a 
noção de fato histórico enquanto tal simplesmente não é delimitada na 
Bíblia, em parte alguma (Frye, 2021, p. 79). 
  

Assim, o Livro de Jó jamais foi concebido como um registro factual, mas 

como um drama imaginativo cuja força está na profundidade de sua estrutura 

simbólica e na universalidade do sofrimento que dramatiza. Por meio da 

experiência de um justo que sofre sem ter transgredido, o texto problematiza essa 

concepção linear entre ação moral e destino, abrindo espaço para uma 

compreensão mais complexa da relação entre o ser humano e o divino, bem como 

proporcionando uma proposta teológica para o entendimento do sofrimento 

enquanto via purgativa (Santos; Rego, 2021).  

Como bem observou Taynara Ribeiro Pessoa (2017) em sua dissertação de 

mestrado, o sofrimento de Jó não é apenas uma punição ou consequência de suas 

ações, mas um elemento que leva à reflexão sobre a justiça divina e a resiliência 

humana. A autora também enfatiza a estética do texto, mostrando como a 

linguagem poética e a estrutura narrativa reforçam a profundidade do tema. Dessa 

forma, o sofrimento é apresentado como um meio de transformação e purificação 

da alma, permitindo uma nova compreensão da relação entre o homem e Deus8. 

Já a poesia de T.S Eliot, conforme observa João do Vale (2020), move-se de 

uma visão apocalíptica da modernidade, em que o poeta surge como um 

observador, quase um voyeur em meio às ruínas de uma civilização esvaziada, para 

uma elaboração estética e espiritual que encontra seu ápice nos Quartetos9. Nesse 

9 Em Burnt Norton, os versos: “o que poderia ter sido e o que foi/ Apontam a um só fim que é 
sempre presente” parece ecoar, em chave poética e filosófica, a revelação de Apocalipse 1,8: “Eu sou 

8  Em verdade, a figura do inocente sofredor não é estranha às Escrituras Sagradas. O profeta Isaías 
fala do servo de Javé ou servo sofredor no capítulo 50, 5-8: “O Senhor Javé abriu meus ouvidos, e eu 
não resisti nem recuei. Ofereci as costas para me baterem e as faces para arrancarem a barba. Não 
desviei o rosto de bofetões e cusparadas. O Senhor Javé é o meu auxílio, por isso não me deixei abater. 
Conservei o rosto impassível como pedra, sabendo que não serei desmoralizado. Aquele que me declara 
inocente está perto”. O servo sofredor é identificado com a figura de Jesus, no contexto cristão, 
configurando o maior exemplo de rejeição à teologia retributiva judaica. O sofrimento de Cristo é 
antes uma expiação, e por conseguinte uma benção, que uma maldição (Bíblia Pastoral, tradução 
CNBB). 
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       8 
 

itinerário, Eliot não abandona a dor, ele a transmuta. Ao invés de um grito disperso 

na desolação, a dor torna-se cadência, forma, epifania. Tal como Jó, que se despedia 

da tempestade divina, o eu lírico eliotiano se submete ao “sacrifício de sua 

personalidade”, conforme delineado em Tradição e talento individual: “o que ocorre 

é uma contínua entrega de si mesmo; tal como se é num dado momento, a algo que 

se revela mais valioso. A evolução de um artista é um contínuo autossacrifício, uma 

contínua extinção de personalidade” (Eliot, 1989, p. 42). É nesse esvaziamento do 

eu, no abandono da vaidade lírica, que se forja uma “visão clássica”, na qual o 

sofrimento não mais significa apenas desespero, mas adquire contorno de sentido, 

inserindo-se numa ordem que reconcilia, ainda que paradoxalmente, o bem e o 

mal. 

Assim, o sofrimento que permeia Four Quartets não é mero eco da paisagem 

devastada de The Waste Land, mas matéria germinal de uma nova poética — uma 

poesia que, à semelhança do drama de Jó, contempla a agonia como um limiar do 

sagrado. Inspirado pela disposição singular de Baudelaire diante do problema do 

mal e do sofrimento10, de quem “tinha aprendido como aplicar a linguagem da 

poesia à vida contemporânea” (Frye, 1998, p. 10), Eliot ergue uma expressão 

poética que transcende os dualismos morais, reenquadrando o sofrimento como 

via e não como destino. Mesmo reconhecendo que Baudelaire “não conseguia 

escapar do sofrimento nem transcendê-lo, atraindo para si”, Eliot, aponta, 

paralelamente, que “um sofrimento como o de Baudelaire, implica a possibilidade 

de um estado positivo de beatitude. De fato, em seu modo de sofrer já reside uma 

espécie de presença do sobrenatural e do sobre-humano” (Eliot, 1951, p. 385)11.   

11 No original: He was one of those who have great strength, but strength merely to suffer. He could 
not escape suffering and could not transcend it, so he attracted pain to himself […] such suffering as 
Baudelaire’s implies the possibility of a positive state of beatitude. Indeed, in his way of suffering is 
already a kind of presence of the supernatural and of the superhuman. 

10 “Mais do que qualquer outro poeta de sua época, Baudelaire estava ciente do que mais importava: 
o problema do bem e do mal”. Cf. Eliot, TS. A Lição de Baudelaire.  Tyro , vol. I, Primavera de 1921. 
Disponível em: 
https://theworld.com/~raparker/exploring/tseliot/works/essays/lesson-of-baudelaire.html. 
Acesso em: 02 dez. 2025. 
 

o Alfa e o Ômega, diz o Senhor Deus, Aquele-que-é, Aquele-que-era e Aquele-que-vem”. Ambos os 
textos sugerem uma dimensão do tempo que ultrapassa a linearidade histórica, reunindo passado, 
presente e futuro em um único ponto de convergência, isto é, o eterno presente de Deus. Em Eliot, 
esse “fim é sempre presente” aponta para uma experiência espiritual enraizada no instante vivido 
com plena consciência, no qual se toca o eterno. Ideia que parece encontrar paralelo na concepção 
bíblica de um Deus que abrange e sustenta todos os tempos em si mesmo. 
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 

https://theworld.com/~raparker/exploring/tseliot/works/essays/lesson-of-baudelaire.html


                                                                                                                                                                       9 
 

 Essas leituras convergem para o que a fortuna crítica especializada sobre 

Eliot — especialmente Helen Gardner, Jewel Spears Brooker e Robert Crawford12 — 

tem reiterado: o intertexto bíblico não é apenas uma fonte simbólica ocasional, mas 

um eixo formador da poética madura de Eliot. Gardner destaca que os Four 

Quartets constituem a obra em que o poeta realiza sua mais profunda interlocução 

com as Escrituras, enquanto Brooker demonstra como essa interlocução se dá pela 

via de temas como provação, silêncio, purificação e esperança. A figura de Jó, nesse 

contexto, desponta como um dos referentes mais persistentes na imaginação 

espiritual de Eliot, funcionando como matriz narrativa para a reflexão sobre o 

sofrimento e para a experiência de esvaziamento que abre o poema ao eterno.  

A purificação se opera no deslocamento do poeta: ele abandona a postura 

isolada para reintegrar-se ao cosmos e à tradição (Vale, 2020). A crise espiritual do 

século XX — sobretudo após as duas grandes guerras — marcada pela 

fragmentação e pelo exílio interior é enfrentada por Eliot com uma poesia que 

transforma ruínas em silêncio habitado, e dor em promessa. É nessa conversão que 

se ouve, renovado, o eco da experiência de Jó: uma travessia pelo deserto do tempo 

que, tocada pelo fogo, revela o ouro da esperança.  

 

Eliot: sofrimento e transfiguração em Four Quartets 

Four Quartets representa a voz da maturidade de Eliot, Burnt Norton vem a 

público em 1936, quando o poeta já se encaminhava para os cinquenta anos de 

idade; Litte Gidding, lançado em 1942 completando o composto, por um Eliot que 

ver todo o horror da segunda grande guerra. “Sua voz é neles mais direta, menos 

compósita [...] centrada em uma primeira pessoa coerente, organizada”, Eliot 

assume um novo intuito no fazer poético, encarando-o “com uma noção diferente 

de sua responsabilidade, de sua imputabilidade” (Galindo, 2018, p. 415). 

No ensaio A poesia confluente, Benedito Nunes (2009) traça importantes 

observações para entendimento do expediente poético de Eliot, com especial 

atenção em Four Quartets. Nunes observa que o poema parte de uma constatação 

12 Trata-se aqui de uma reconstrução mediada da fortuna crítica, e não de uma análise exaustiva dos 
trabalhos desses autores, visto que o acesso direto às obras de Helen Gardner, Jewel Spears Brooker 
e Robert Crawford não foi possível. As observações sobre a centralidade do intertexto bíblico em 
Four Quartets apoiam-se em resenhas, capítulos introdutórios e estudos de síntese disponíveis em 
meio digital, que apresentam de forma convergente essa leitura da poesia madura de Eliot.  

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       10 
 

moderna — “a incerteza do homem contemporâneo quanto ao destino do seu 

impulso religioso” (Nunes, 2009, p. 384) — para compor uma “aventura espiritual” 

que não se cristaliza em doutrina, mas que atravessa símbolos e tradições na 

tentativa de reencontrar a unidade espiritual subjacente às diversidades culturais, 

o que ele chama de “ontologia primitiva” (Nunes, 2009, p. 385). 

Alcides Cardoso dos Santos (2012), seguindo as diretivas do teórico 

americano Kenneth Paul Kramer13, ilumina um aspecto estrutural e filosófico da 

poesia eliotiana: o entrelaçamento entre pensamento e poesia pela via da duração 

como proposta por Bergson. Nunes (2009, p. 385)  já observara no seu texto que “o 

tema radial do grande poema de Eliot é a temporalidade” que se exige 

compreensão a partir de um vasto sistema simbólico em que filosofia, mitologia e 

exegese bíblica convergem para uma espécie de “antropodiceia”, uma justificativa 

do humano diante do tempo, do sofrimento e da eternidade. Em outros termos, 

Eliot transforma conceitos filosóficos — como tempo, memória e consciência — em 

matéria poética capaz de operar uma transfiguração da experiência temporal em 

vivência espiritual, “correspondendo à consciência de ser ou de existir”. (Nunes, 

2009, p. 387). 

Eliot, assim, constrói uma poética meditativa em que essas categorias 

bergsonianas se entrelaçam por meio de uma linguagem que ultrapassa as 

fronteiras do pensamento discursivo, que “permite ao poeta a articulação daquilo 

que ele mesmo reconhecia como sendo a característica da grande poesia, que é a 

articulação poética de pensamento e poesia” (Santos, 2012, p. 280).  

 Santos propõe que essa reelaboração feita por Eliot lhe permite 

transformar lembranças pessoais em experiências transfiguradoras que operam 

como sua matéria poética. O espaço geográfico inicialmente evocado — Burnt 

Norton, East Coker, The Dry Salvages, Little Gidding — torna-se símbolo de uma 

memória despersonalizada e elevadamente metafísica, capaz de suspender a 

linearidade histórica e abrir caminho para uma sabedoria espiritual.  

 

A duração, sendo um aspecto da consciência que escapa à temporalidade 
ou que produz uma suspensão desta, traz de volta ao pensante a sua 

13 Cf. Redeeming Time: T. S. Eliot’s Four Quartets (2007). Nessa obra, Kramer investiga como 
Four Quartets pode influenciar e aprofundar a experiência espiritual dos leitores. Kramer 
argumenta que a força do poema está em sua habilidade de estabelecer um diálogo vivo com quem 
o lê, despertando uma relação autêntica com a natureza, com o próximo e com o sagrado. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       11 
 

unidade ontológica por meio da aproximação da impessoalidade da 
consciência (criadora de padrões de organização do mundo) à 
particularidade das vivências afetivas individuais (Santos, 2012, p. 280). 
 

A matriz dessa empresa é bíblica e agostiniana. Os quartetos reelaboram a 

concepção de tempo das Confissões, nas quais a eternidade se apresenta como um 

“hoje” divino que engloba e transcende passado e futuro, “movimento 

indecomponível e concreto da vida” (Nunes, 2009, p.387). “A linguagem poética 

torna-se, então, um força de convergência” (Nunes, 2009, p.377) que  permite a 

Eliot desenvolver seu tema axial: a temporalidade como ritmo que oculta e, ao 

mesmo tempo, revela o contato entre o tempo humano e o eterno. 

A transfiguração do tempo em vivência poética é intensificada pelo 

sincretismo filosófico-religioso que estrutura o ciclo dos Quartetos. A convergência 

entre tradições aparentemente díspares — como a mística de São João da Cruz, o 

Bhagavad Gita, Lao-Tzu, Platão e a filosofia de Heráclito — manifesta-se na obra de 

Eliot como expressão de uma sabedoria maior, voltada à purificação da alma e do 

mundo. 

 

O nó górdio da aproximação entre estas três vertentes do pensamento 
poético de Eliot se dão pelo fato de que todas elas afirmam a 
transitoriedade do conhecimento e do mundo e a mudança como 
elementos fundamentais do caminho da alma em direção à sua 
purificação (e à consequente purificação do mundo) (Santos, 2012, p. 
285). 
 

 Nessa ótica, o símbolo do fogo — presente também na tradição cristã 

oriental — não se limita à destruição, mas configura-se como agente da 

transmutação espiritual. Eliot canaliza essas referências para compor os 

movimentos IV e V dos quartetos como culminância desse processo sincrético 

(Santos, 2012).  

No primeiro movimento de Burnt Norton, por exemplo, Eliot apresenta uma 

meditação sobre o tempo, a memória, a realidade e a possibilidade de uma 

experiência espiritual ou transcendente no instante presente. A estrutura do 

poema é marcada pela tensão entre o que é, o que foi e o que poderia ter sido, 

refletindo a busca de sentido num mundo fragmentado e, muitas vezes, inacessível 

à compreensão racional. 

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       12 
 

Os tempos presente e passado 
Estão talvez presentes no tempo futuro, 
E o futuro, contido no tempo passado. 
Se todo o tempo é presente eternamente  
O tempo é todo irredimível. 
O que poderia ter sido é abstração  
Permanece perpétua a possibilidade  
Somente num mundo de especulação. 
O que poderia ter sido e não foi 
Aponta a um só fim, que é sempre presente.  (Eliot, 2018, p. 225). 
 

Eliot condensa poeticamente a tensão entre o tempo vivido e o não vivido, 

entre o que foi, o que poderia ter sido e a realidade do presente eterno, 

simbolizado pelo jardim de rosas, imagem de revelação espiritual ou do sagrado 

perdido. 

Esse primeiro movimento de Burnt Norton é ao mesmo tempo um prelúdio 

filosófico e um convite espiritual. Eliot propõe que a realidade mais profunda da 

existência — o tempo redimido, o acesso à eternidade — não se encontra nas 

lembranças ou nas projeções, mas na contemplação silenciosa, na experiência 

presente e poética do mundo. A poesia aqui age como liturgia: nos convida a 

habitar o instante como lugar de epifania. 

 

Passos ecoam na memória  
No corredor que não percorremos  
Rumo à porta que jamais abrimos  
Para o jardim de rosas (Eliot, 2018, p. 225). 

 

Ao explorar a possibilidade de uma eternidade acessível no presente, Eliot 

transforma a linguagem poética em meio sacramental, capaz de revelar o invisível 

no visível, o perene no efêmero. A poesia não apenas descreve a realidade, ela a 

consagra. É por isso que o “jardim de rosas”, the rose garden — figura constante na 

cultura inglesa como lugar ideal de paz e felicidade — adquire em Eliot uma 

dimensão espiritual enquanto imagem de conciliação com o mundo transcendente. 

Mesmo não percorrido, ecoa na memória como sinal de uma presença real, ainda 

que velada. O poema não explica, mas evoca, prepara a alma para o indizível. Nesse 

sentido, Burnt Norton promove uma espécie de vigília poética, em que o leitor é 

chamado a escutar o silêncio e abrir-se ao mistério que nele se oculta. 

No entanto, o poema aponta para a possibilidade de purificação pela 

atenção ao presente, ao “ponto imóvel do mundo que gira” (Eliot, 2018, p. 229), no 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       13 
 

qual passado e futuro se encontram e a verdadeira dança acontece. Essa dança, 

símbolo da ordem divina e harmonia espiritual, só se realiza quando o ser humano 

renuncia ao desejo prático e à compulsão interior, libertando-se do impulso de 

controlar o tempo. É nesse esvaziamento, que pode ser doloroso, que emerge a 

graça: 

Internamente livre do desejo prático, 
Libertação de ação e dor, libertação de interna 
E externa compulsão, cercada entanto 
Por uma graça de sentido, luz branca fixa e móvel  
(Eliot, 2018, p. 229). 

 

Em Burnt Norton, o tempo não é tratado como linha cronológica, mas como 

condição existencial a ser transcendida por meio de um despertar da consciência 

em “uma unidade temporal, que se apresenta ora subjetiva ora objetivamente” 

(Nunes, 2009, p. 387). 

Northrop Frye (2021, p. 169), ao analisar a tipologia bíblica na fase da 

criação, observa que o “começo” nada tem a ver com nascimento, mas com a 

passagem de um mundo de sono a um mundo mais real: “É, na verdade, o momento 

do despertar, em que um mundo desaparece e outro passa à existência”. Eliot, por 

sua vez, sugere que o real está no instante contemplativo, no qual a alma se desliga 

da lógica fragmentária do tempo e começa a participar do logos comum. Nesse 

sentido, a voz de Heráclito parece compor o pano de fundo poético, a unidade dos 

contrários, a ilusão da individualidade racional, “a ideia de que sendo eterna 

mudança, o tempo é um eterno presente, que estabelece um círculo no qual a 

finalidade, o telos, é o próprio caminho” (Santos, 2012, p. 285). Eliot faz questão de 

citar o pré-socrático nas epígrafes no início do poema14, sinalizando que o caminho 

espiritual proposto não é linear, mas circular. Uma travessia rumo ao centro imóvel, 

em que se revela a verdade por meio do paradoxo e da contemplação. 

O sofrimento aqui não se dá por ação externa, mas pela exigência de 

silenciar o ego, de desapegar-se da vontade e habitar plenamente o instante. Eis o 

início, portanto, da jornada espiritual enquanto um movimento de purificação pela 

14 τού λόγου δ’ έόντς ζυνού ζώονοιν οί πολλοί ώς ιδίαν έχοντες φρόνησιν: “Embora a razão seja comum a 
todos, cada um procede como se tivesse um pensamento próprio”(I.p.77. Fr2.) e ὁδὸς ἄνω κάτω μία 
καὶ ὡυτή: “O caminho que sobe e o caminho que desce são um único e mesmo”(I.p. 89. Fr. 60 - Trad. 
Alcides Cardoso dos Santos). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       14 
 

consciência, um processo sutil, que se abre à revelação quando o tempo é 

transfigurado em eternidade. 

Os últimos movimentos de Burnt Norton apontam com maior nitidez para 

essa proposta de leitura, isto é, a tensão entre a dispersão temporal, que gera vazio 

e alienação, e a necessidade de atravessar esse sofrimento existencial como etapa 

necessária à purificação e à abertura ao eterno. O sujeito lírico se encontra num 

estado de insatisfação crônica, entre o “tempo antes e tempo depois” (Eliot, 2018, 

p. 231), num espaço que não tem nem luz nem trevas, nem presença nem ausência, 

apenas agonia, vazia de sentido: 

 

Nem plenitude nem vazio. Mero relance  
Das tensas faces eivadas de tempo  
Distraídas da distração por distrações 
Plenas de imagens e ocas de sentido (Eliot, 2018, p. 231). 

 

É nesse vórtice de confusão e desamparo que começa a possibilidade de 

purificação pelo sofrimento. Eliot ergue a imagem do “vórtice do vento frio”, em 

que os homens são comparados a “pedaços de papel”, revelando a fragilidade da 

existência e a perda de interioridade, o que prepara o caminho para o silêncio 

necessário à escuta. Esse silêncio não é ausência, mas espaço de escavação 

espiritual: “Depois que a asa do martim-pescador/ Respondeu luz à luz e calou, 

resta imóvel a luz/ No ponto imóvel do mundo que gira” (Eliot, 2018, p. 235). O 

martim-pescador, símbolo epifânico, aponta para uma revelação que exige 

imobilidade interior, um estado só alcançado depois da travessia do vazio e do 

esgotamento das palavras. A purificação aqui se realiza na tensão entre o peso do 

tempo e a escuta do eterno, entre o desejo desordenado e o amor imóvel, que Eliot 

descreve como: 

Atemporal e indesejante 
Exceto no aspecto de tempo 
Apreendido em forma de limite  
Entre o não ser e o ser (Eliot, 2018, p. 237). 
 

O sofrimento na poética eliotiana não é negado, mas assumido como um 

caminho de redenção, uma condição de abertura ao amor, que é imóvel, porém 

causa de todo movimento15, fim e último. A voz do poema parece saber que só 

15 Assim como Deus na primeira via de Santo Tomás de Aquino. Cf. Tomás de Aquino, Summa 
Theologiae, I, q.2, a.3. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       15 
 

atravessando o desconforto, a agitação e a falência da linguagem se pode chegar a 

um estado de revelação: “Palavras tentam/ Tensas chegam a quebrar, com o fardo/ 

A pressão, deslizam, resvalam, perecem” (Eliot, 2018, p. 237). Mas mesmo essa 

falência é um gesto purificador. No feixe de sol que aparece ao final, junto à “oculta 

risada de crianças na ramagem”, há um vislumbre do eterno agora, a memória da 

inocência perdida, mas ainda possível de ser tocada pela graça. O sofrimento aqui 

não é apenas um obstáculo, é a condição para a transfiguração do tempo em 

eternidade, do caos em silêncio pleno, da dor em amor. 

Em Little Gidding, último dos quartetos, Eliot conduz o leitor a um ponto de 

convergência entre o tempo histórico e a eternidade, espaço onde a memória deixa 

de ser apenas lembrança individual para tornar-se veículo de acesso ao impessoal 

e ao transpessoal, uma vez que, “para redimir a vida do homem no tempo, não é 

preciso se afastar dela, mas vivê-la de modo a conduzi-la ao amor” (Webb, 2012, p. 

250). Situado numa aldeia inglesa marcada por sua tradição cristã contemplativa, o 

poema explora a possibilidade de uma libertação que ultrapasse tanto a cronologia 

linear quanto os limites do saber racional e da fé dogmática. Essa libertação, que se 

manifesta no silêncio da linguagem e na aproximação entre vivos e mortos, abre 

espaço para o pensamento poético como via de revelação: não um caminho lógico 

ou doutrinário, mas uma abertura ao ser e às experiências que desafiam a 

coerência do mundo ordinário (Santos, 2012).  

Na parte II de Little Gidding, talvez uma das mais densas e místicas 

passagens dos Four Quartets, Eliot aprofunda sua meditação sobre o sofrimento 

redentor, a morte espiritual e a purificação pelo fogo, encenando um diálogo com 

uma figura espectral16, que se revela como guia numa espécie de purgatório 

interior. 

Eliot abre essa seção do poema com uma metáfora sobre três mortes 

espirituais em uma série de imagens dos quatro elementos: ar, terra, água e fogo. A 

morte do ar, marcada pela suspensão da fala, da narrativa, da expectativa. Uma 

morte que aponta para o fim do discurso e do sentido imediato. A morte da terra 

sugere a infertilidade, o esgotamento do mundo físico e histórico. O humano vê seu 

esforço ruir, “riso que o prazer encerra “ (Eliot, 2018, p. 281). Enquanto isso, “água 

e fogo têm zombado/ do sacrifício por nós recusado” (Eliot, 2018, p. 281), isto é, o 

16 Um poeta falecido como Dante ou Yeats?  

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       16 
 

que deveria purificar (água do batismo, fogo do Espírito) é corrompido ou 

rejeitado. Eles apodrecem, pois o sacrifício não foi aceito. 

“De mal em mal o espírito acirrado/ prossegue, a menos o fogo o refine/ 

onde hás de ter medida, dançarino”(Eliot, 2018, p. 287). Aqui, o fogo reaparece 

como símbolo de purgação necessária para o espírito insatisfeito e peregrino. 

Diferente do fogo destrutivo de East Coker, este é refinador, um fogo que mede e 

purifica, semelhante ao purgatório de Dante ou ao crisol na alquimia. A figura do 

“dançarino” pode representar o ser humano em sua travessia espiritual, isto é, 

aquele que busca equilíbrio e graça na travessia do caos, um eco do movimento 

entre tempo e eternidade, culpa e redenção. 

Destaca-se ainda uma figura misteriosa, que aparece ao eu lírico numa hora 

liminar, “na hora incerta de antes da manhã [...] vi um que andava à toa e 

apressado” (Eliot, 2018, p. 283). Esse personagem não vem repetir ideias mortas, 

mas oferecer três revelações espirituais que compõem uma espécie de viático 

purificador, três dons purificadores dados à idade. 

Little Gidding encena uma descida às ruínas do eu e do mundo, nas quais 

cada elemento morre em sua função original, deixando espaço para o julgamento 

interior e a purificação espiritual. O fogo, aqui, é medida e redenção. Por meio de 

um diálogo com os mortos, o poeta confronta a verdade de sua história17, os limites 

da linguagem e a necessidade de aceitar a dor como instrumento de transfiguração. 

É uma seção em que memória, juízo e graça se cruzam, e que prepara o caminho 

para os movimentos de reconciliação e paz que virão nas partes finais do Quarteto. 

Nas partes IV e V, Eliot retoma de forma culminante o simbolismo do fogo 

como eixo espiritual e poético da purificação humana. O sofrimento não é 

elaborado como uma punição, mas como uma via redentora, necessária à 

reintegração do homem com o eterno. A imagem da pomba que desce em “chama 

de terror em brasa” está explicitamente aludindo ao Pentecostes18. 

 

A pomba desce e rompe o ar 
Com chama de terror em brasa 
Cujas línguas vêm declarar 
Libertação do erro e do pecado 

18 Evento narrado por São Lucas no segundo capítulo do livro bíblico Atos dos Apóstolos em que o 
Espírito Santo se manifesta como línguas de fogo, fundando a Igreja e transfigurando a linguagem. 

17 pois “a comunicação dos mortos é dotada de línguas de fogo além da língua viva” (Eliot, 2018, p. 
279). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       17 
 

Se resta chance, ela há de estar 
Entre pira e pira, no jogo —  
Redimir-se do fogo pelo fogo. (Eliot, 2018, p. 291). 
 

Aqui o fogo liberta e revela a única chance de redenção. Essa tensão entre 

dor e amor culmina na afirmação paradoxal: “Mas quem criou a dor? Amor” (Eliot, 

2018, p. 291). Isso pode remeter a uma concepção teológica na qual o sofrimento é 

também expressão do Amor divino, que corrige, forma e purifica. Esse amor é 

nomeado como “Nome estranho”, ou seja, Deus, cuja ação é representada pela 

metáfora do tecedor da roupa ígnea, imagem que evoca o revestimento espiritual 

forjado pela provação. 

A intensidade do horror e da glória é tal que nenhuma força humana pode 

resistir-lhe ou anulá-lo, restando ao homem apenas a súplica: “Temos só vida, mero 

rogo/ Tomado por fogo ou por fogo”(Eliot, 2018, p. 291). Northrop Frye observa 

que a imagem do fogo na tradição bíblica e poética carrega uma ambiguidade 

fundamental; em outros termos, há o fogo da morte e o fogo da vida. Em Little 

Gidding, Eliot retoma essa ambiguidade ao contrapor o fogo da destruição das 

bombas sobre Londres durante a Segunda Guerra, ao fogo do Espírito, que desce 

como línguas e purifica como brasa na boca do profeta. A imagem evoca, assim, um 

juízo espiritual em que a dor se torna instrumento de revelação e transformação, o 

“fogo que desce das chamas do Espírito Santo [...] contrastando com uma paródia 

demoníaca de bombas que caem sobre Londres, e incêndios que surgem nas ruas 

como consequências” (Frye, 2021, p. 238-239). 

Na parte V, Eliot transita da imagem para uma reflexão histórica e 

existencial, integrando o sofrimento humano à própria estrutura da linguagem e da 

memória. O fogo reaparece como símbolo do fim necessário — “E toda ação é um 

passo rumo ao cepo, ao fogo, à garganta do mar” — reunindo os destinos de 

martírio, julgamento e esquecimento. Contudo, é justamente desse fim que 

“partimos”, pois Eliot inverte a lógica espiritual: o fim é princípio, o morrer é 

nascer. O sofrimento, nesse contexto, marca o ponto de virada para a reconciliação, 

que culmina na interessante imagem desse Quarteto em que: 

 

Com o empuxo deste Amor e a voz desta Vocação 
Não cessaremos nossa busca 
O fim de toda a exploração 
Será chegar ao ponto da partida 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       18 
 

E conhecer pela primeira vez o lugar. 
Passado o desconhecido, lembrado portão 
Quando os últimos da terra foram descobrir 
Estava o que era o princípio; 
Na fonte do mais longo rio 
A voz da oculta catarata (Eliot, 2018, p. 293). 
 

Assim, o fogo purificador e o sofrimento redentor não são apenas temas no 

poema, mas compõem sua própria estrutura. O texto conduz o leitor por um 

processo análogo ao da alma em purgação, desmontando a linguagem ordinária, o 

tempo linear e o ego, até que reste apenas a entrega àquilo que arde e salva, ou 

seja, o Amor. 

Embora comentando sobre The Dry Salvages, Benedito Nunes enxerga um 

preciso movimento ascético de Eliot, articulado, porém, na poesia, que parece 

abranger todo o poema. Essa ascese visa libertar o sujeito da servidão ao desejo e 

da passividade do sofrimento, conduzindo-o à quietude, estado espiritual em que o 

tempo real se devolve ao homem como presença. A Encarnação19 é o ponto em que 

o temporal e o intemporal, se unem, oferecendo ao poema sua visão mais alta da 

história como lugar de purificação e redenção. 

 
Esse ponto-agora da História ocorre porque para Eliot se dá o que está 
para além de toda História e que é o que a rege. Encontramos, de novo, a 
incidência platônica e agostiniana do pensamento do poeta. A 
Encarnação, o além histórico, para o Eliot católico, apostólico e anglicano, 
é a perfeita inserção do temporal com o intemporal. 
Com o que acabamos de expor, completa-se a concepção eliotiana de 
mundo: o homem não está aqui para conhecer, mas está para os 
momentos de unção, em que a linguagem dos mortos toma o lugar da 
linguagem dos vivos — também uma interseção do intemporal —, e para 
purgar-se por meio das desventuras históricas a caminho da Redenção 
que lhe foi prometida (Nunes, 2009, p. 396). 

 

19 A fé cristã ocupa, para Eliot, um lugar fundamental. Sua trajetória vai do unitarismo ao 
anglo-catolicismo, movimento que molda profundamente sua visão de mundo. Sobre esse percurso, 
Russel Kirk comenta: “A jornada de Eliot em direção à fé cristã não era um fenômeno específico de seu 
tempo, é claro: a peregrinação fora feita, ou estava sendo feita, por homens de letras tão diversas 
quanto G. K. Chesterton. C. S. Lewis, Roy Campbell, Charles Williams, Edwin Muir, Paul Elmer More e 
Evely Waugh. Mesmo assim, não há dois deles que tivessem seguido exatamente o mesmo caminho. No 
caso de Eliot, não há nada surpreendente no restabelecimento da fé (foi uma recuperação, em vez de 
uma queda providencial na estrada para Damasco). Teria sido estranho caso um homem tão 
apaixonado pela tradição inglesa, e tão conhecedor de Dryden, Johnson e Coleridge, não tivesse se 
sentido atraído para a vida e visível Igreja da Inglaterra – e nessa Igreja, em direção ao partido que 
herdara o Movimento de Oxford”. Cf.  KIRK, Russel. A era de T. S. Eliot. A imaginação moral do século 
XX. São Paulo: É Realizações, 2011( p. 286-287). 
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       19 
 

Quando a reflexão sobre o sofrimento vai ganhando forma, especialmente a 

partir das leituras anteriores, acaba surgindo quase espontaneamente a lembrança 

do Livro de Jó. O que aparece em termos poético-simbólicos como fogo 

transformador encontra, em Jó, sua formulação narrativa e teológica mais 

completa. Assim, a análise do texto bíblico aprofunda o eixo central já discutido: a 

relação entre justiça divina, sofrimento humano e transformação espiritual. 

 

Jó: sofrimento, humildade e purificação 

A leitura do simbolismo do sofrimento em Eliot conduz naturalmente ao 

texto que funciona como seu intertexto mais decisivo: o Livro de Jó. A aproximação 

não representa uma ruptura temática ou metodológica, mas a continuidade 

necessária da reflexão. Se nos Four Quartets o sofrimento opera como via de 

purgação temporal e abertura ao eterno, é no drama de Jó que essa pedagogia 

espiritual encontra sua formulação narrativa mais profunda e arquetípica. Assim, 

antes de uma mudança de enfoque, a análise de Jó aprofunda o percurso iniciado 

anteriormente, permitindo compreender como o itinerário poético de Eliot dialoga, 

em nível estrutural, com a tradição bíblica da provação, da humildade e da 

transfiguração pela dor. 

Antes de examinar sua estrutura, seus elementos literários e sua teologia, é 

preciso situá-lo como um desenvolvimento natural da tensão entre integridade, 

provação e transformação interior. O Livro de Jó é o palco em que essa problemática 

assume forma narrativa. 

Uma obra tradicionalmente elencada entre os escritos sapienciais, anônima 

e de data incerta, situada literariamente entre os séculos VI e IV a.C., embora 

possivelmente preserve tradições orais mais antigas ambientadas no contexto 

patriarcal. Sua estrutura combina prosa narrativa (prólogo e epílogo) com poesia, 

diálogos e monólogos (discurso de Jó, seus amigos, Eliú e Deus), destacando-se 

pelo alto nível literário e filosófico. 

O enredo desenvolve uma teodiceia dramática: um justo é submetido a 

sofrimento extremo não por punição, pois, desde o princípio, o texto afirma a 

retidão ética e a pureza espiritual de Jó20, mas como teste de fé, com pano de fundo 

20 “Este homem era sincero, reto, temia a Deus e fugia do mal” (Jó 1, 1), “Conserva sua perfeição, 
apesar de me haveres incitado contra ele, para o afligir em vão” (Jó 2, 3). 
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       20 
 

de um embate celestial entre Deus e Satanás21, ao menos no nível mais superficial 

da narrativa. A obra interroga a justiça divina, os limites da sabedoria humana e 

mistério do sofrimento inocente. Jó, inicialmente confrontado por uma teologia da 

retribuição rígida (representada por seus amigos), é gradualmente conduzido a 

uma atitude de humildade e confiança diante da transcendência divina, 

culminando em sua rendição a um Deus cujos caminhos excedem o entendimento 

humano (Hahn; Mitch, 2022). 

A tradição bíblica costuma associar o sofrimento à ação transformadora do 

fogo, imagem que, segundo Frye, pode tanto significar destruição quanto revelação. 

Nos episódios da sarça ardente no Êxodo, ou a fornalha de Nabucodonosor e os 

três jovens hebreus (Sadraque, Mesaque e Abednego), o fogo ali vivifica, queima 

sem consumir, sinalizando uma experiência espiritual elevada e iluminadora. 

 

O homem, em seu estado atual, não pode viver no fogo, mas, assim como 
acontece com a água, existe um fogo da vida e um fogo da morte. O fogo 
da vida queima sem consumir: há luz e calor, mas não há morte ou 
destruição. Esse fogo aparece na sarça ardente de Êxodo 3,2, que ardia 
sem se consumir. [...] Entre os seres humanos que ardem no fogo da vida 
estão os três judeus da fornalha de Nabucodonosor, miraculosamente 
transformada de fogo destrutivo em fogo vivo (Frye, 2021, p. 238). 

 

O drama de Jó possui, pois, um âmago espiritual em que reconhecer seu 

papel na agonia do mundo faz parte de um propósito divino, capaz de recuperar a 

iluminação dos momentos de experiência transcendente. Em Eliot, por exemplo, 

“viver na história é viver no fogo” (Webb, 2012, p. 255), um campo de tensão onde 

o tempo humano arde sob a chama do eterno, chama purificadora que conduz 

“rumo a outra intensidade, para uma união maior, mais funda comunhão” (Eliot, 

2018, p.255) com Deus. O fogo da história revela um sentido espiritual oculto e a 

chama que consome o eu lírico eliotiano é, aqui, a tormenta que despoja Jó. É nesse 

contexto simbólico que se pode compreender sua figura. Sua provação, como já 

dito, não se reduz a castigo ou injustiça, mas a um processo de refinamento da 

alma, uma travessia ardente que o conduz a uma nova visão de Deus e de si mesmo. 

21 No hebraico, satãn é um termo legal que significa “adversário” ou “acusador”, podendo designar 
desde um oponente humano até uma figura espiritual. No Livro de Jó, o texto refere-se a “o 
adversário” (ha-satãn), não como nome próprio, mas como função, sugerindo um estágio inicial da 
concepção posterior do diabo. Essa figura questiona a fidelidade de Jó e atua com permissão divina, 
sempre subordinada aos limites estabelecidos por Deus. Cf. HAHN, Scott; MITCH, Curtis. O livro de 
Jó: caderno de estudos bíblicos. Campinas: Ecclesiae, 2022, p. 29. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       21 
 

Frye, nas últimas páginas do penúltimo capítulo de O grande código, elabora 

uma leitura na qual o Livro de Jó não é apenas uma expressão da literatura 

sapiencial, mas um marco estrutural e simbólico dentro do conjunto das Escrituras. 

Para o estudioso, Jó funciona como uma espécie de Gênesis poético e profético, 

inserido numa narrativa em forma de U, isto é, inicia-se na prosperidade, desce ao 

sofrimento e retorna a uma condição restaurada, simbolizando uma transformação 

de consciência (metanoia) em vez de simples punição ou recompensa moral. 

 

Talvez possamos encarar o Livro de Jó como a epítome da narrativa 
bíblica, assim como o Livro do Apocalipse é a epítome da sua imagética. A 
ordem dos livros do Antigo Testamento, na maioria dos exemplares da 
VA, seguindo a Septuaginta mas mantendo os apócrifos separados, 
parece de início muito arbitrária, mas ela faz sentido, à sua maneira. Os 
livros de Gênesis a Ester se ocupam de história, lei e ritual; os de Jó a 
Malaquias se ocupam de poesia, profecia e sabedoria. Nessa sequência, Jó 
ocupa o lugar de um Gênesis poético e profético. Trata-se, mais uma vez, 
de uma estória em forma de U: Jó, assim como Adão, cai para um mundo 
de sofrimento e exílio, “arrepende-se” (i.e., passa por uma metanoia ou 
metamorfose de consciência), e é restaurado ao seu estado original, com 
juros (Frye, 2021, p. 277). 
 

A figura de Jó representa um tipo narrativo central na Bíblia: o justo que 

sofre não por culpa, mas como parte de uma realidade mais profunda e enigmática, 

alheia às explicações causais simples. Satanás questiona o motivo por trás da 

piedade de Jó: 

 

O Senhor disse-lhe: “Porventura consideraste o meu servo Jó? [...] Satanás 
respondeu: “Porventura Jó teme (ou serve) debalde a Deus? Não o 
cercaste de um valado protetor, a ele, à sua casa e a todos os seus bens? 
Não abençoastes as obras de suas mãos, e os seus bens não se têm 
multiplicado sobre a terra? Mas estende tu um pouco a tua mão, toca em 
tudo que ele possui, e verás se ele te não amaldiçoa na tua face” (Jó, 1, 
8-11). 
 

É nesse contexto que se explicita a natureza desse “teste”: “uma fórmula 

destinada a beneficiar Jó” (Hahn; Mitch, 2022, p. 29), não se trata de uma aposta 

caprichosa entre Deus e Satã, mas da revelação da tensão fundamental entre fé 

autêntica e religiosidade utilitária. A resposta de Jó ao sofrimento, portanto, servirá 

como critério de discernimento da integridade moral e da profundidade espiritual 

do crente. Sua fidelidade, posta à prova, delineia um caminho pedagógico no qual o 

sofrimento opera como via de purificação e maturação interior, orientando-o para 

um conhecimento mais profundo de Deus, para além dos dons que Ele concede.  

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       22 
 

A maior parte do livro de Jó consiste num debate teológico entre o 

protagonista e seus amigos — Elifaz, Baldad e Sofar. Nesse sentido, o livro subverte 

a lógica tradicional da retribuição, ainda que os interlocutores de Jó tentem forçar 

os acontecimentos à estrutura deuteronomista, na qual o sofrimento está 

necessariamente vinculado à culpa. Em seu primeiro discurso (Jó 8, 1-3), Baldad 

não admite, em sua teologia, a possibilidade do sofrimento inocente. Embora acerte 

ao afirmar, conforme o Salmo 62, 12, que Deus retribui a cada um segundo suas 

obras, erra ao sustentar que todo sofrimento decorre necessariamente de um 

pecado, visto que já fora estabelecido que Jó é inteiramente justo. Não é incomum 

na Bíblia que Deus, em certas ocasiões, permita o sofrimento a fim de fortalecer a 

fé, revelar fragilidades espirituais, exercitar a paciência e promover o crescimento 

das virtudes22 (Hahn; Mitch, 2022). 

Há, contudo, situações em que o motivo do sofrimento do justo permanece 

oculto, como observa Frye, “a situação não pode ser contida no arcabouço da lei e 

da sabedoria, e nenhuma explicação causal será suficiente” (Frye, 2021, p. 278). O 

próprio Jó começa a vislumbrar essa realidade em sua resposta a Baldad (Jó 10, 2) 

na medida em que se faz “necessária uma revelação de Deus para que Jó 

compreenda sua difícil situação, pois a razão humana se mostrou incapaz de 

penetrar o mistério do sofrimento do inocente” (Hahn; Mitch, 2022, p. 47).  

O monólogo conclusivo de Jó, nos capítulos 29 a 31, funciona como a 

culminância narrativa e teológica da tensão central que perpassa toda a obra, isto é, 

a desconstrução da teologia retributiva e a afirmação da integridade moral diante 

do sofrimento imerecido. No capítulo 29, a recordação nostálgica de Jó, 

apresentado como ancião e juiz que defendeu os oprimidos (Jó 29, 12-16) e resistiu 

aos injustos (29, 17), estabelece um contraste agudo entre a ordem moral que ele 

encarnava e o caos que agora o envolve. No capítulo 30, a reversão radical dessa 

sorte e a sensação de se tornar objeto de desprezo humano (30, 1, 9-10) e alvo de 

perseguição divina (30, 19-21)23 intensificam o paradoxo já sugerido na fala de 

Baldad24. É, porém, no capítulo 31 que esse discurso atinge seu ápice formal e 

simbólico, estruturado por uma série de maldições condicionais introduzidas pelo 

termo hebraico im (se), fórmula tradicional de juramento que, na Bíblia, invoca 

24 Se a retribuição fosse automática, tal degradação não poderia ocorrer com um justo. 

23 Contudo, no final, Jó confessará ter dito coisas que ele não compreendia totalmente (Jó 42,3). 

22 Cf. Rm 5,3-5; Tg 1,2-4; 1Pd 1,6-7. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       23 
 

sobre o declarante a maldição divina caso se prove culpado. Jó repete essa fórmula 

dezesseis vezes (31, 5-40), criando uma ladainha de auto-maldições que funciona 

como um ato jurídico-ritual. Em outros termos, ele se coloca voluntariamente sob o 

julgamento divino, declarando explicitamente a punição em alguns casos (31, 8, 10, 

22) e deixando-a implícita na maioria (Hahn; Mitch, 2022).    

 A resposta de Deus a Jó (38-41), construída em perguntas retóricas, não se 

configura como uma explicação racional, mas como negação de que a explicação 

seja o ponto. Deus expõe a ignorância e a limitação humana, ensinando a Jó 

humildade e a percepção correta da ordem cósmica. Essa abordagem demonstra 

que a defesa de Deus precede a vindicação de Jó, em outras palavras, somente após 

Deus se declarar juiz soberano é que Jó será reconhecido como “reto”25. 

Apesar de a trama envolver um “acordo” entre Deus e Satã, esse pacto é 

silenciado em praticamente toda a narrativa, enquanto que na fala final de Deus, é 

substituído por imagens mitopoéticas como o Behemoth e o Leviatã. Esses 

monstros simbolizam as forças do caos, que são totalmente exteriores à Jó. Satã, 

portanto, não é apenas um inimigo externo, mas também uma figura permitida, 

fazendo parte do drama divino. O silêncio de Deus quanto à aposta inicial e o 

desaparecimento de Satã reforçam que o verdadeiro drama é interior e existencial. 

O sofrimento de Jó não exige uma causa, mas uma saída, e esta só se dá quando o 

próprio Jó transcende a lógica causal. Deus fala aqui a partir da consciência 

transformada de Jó; o que Nunes, sobre Eliot, chamou de “consciência de ser”: Deus 

não responde a Jó pela explicação, mas pela ampliação da consciência. Assim, a 

restauração de Jó representa não apenas um retorno ao estado anterior, mas um 

atravessamento do caos, uma transcendência narrativa e espiritual. O Jó que inicia 

a narrativa não será o mesmo ao cabo dessa experiência. 

A fala final de Jó: “Os meus ouvidos haviam escutado falar de ti, mas agora 

os meus próprios olhos te veem” (Jó 42, 5) é a culminância de uma visão direta de 

Deus, um momento raro e transformador, pois a revelação da sabedoria e do poder 

divino conduzem Jó à submissão e arrependimento. Confrontado com a magnitude 

da criação e com sua própria ignorância e relativa impotência diante dela, Jó 

silencia e vê extinguir-se as tempestades de sua mente. Ele compreende que (1) 

Deus ordena todas as coisas segundo sua sabedoria que excede a compreensão 

25 Cf. Jó, 42, 8. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       24 
 

humana (42, 3); (2) Deus não está subordinado aos homens nem obrigado a 

responder a todas as exigências deles (42, 4); e (3) a verdadeira sabedoria não 

consiste em decifrar o enigma do sofrimento, mas em reconhecer os limites da 

própria razão e ser humilde diante de Deus (42, 6). Esse momento sintetiza a 

reflexão central do livro sobre a relação entre justiça divina, sofrimento humano e 

integridade moral: questionar e afirmar a própria inocência não é incompatível 

com a submissão ao poder supremo de Deus. 

O epílogo do livro leva a narrativa a um bom termo, devolvendo a Jó saúde, 

riqueza e honra, em paralelo literário com o prólogo (1-2). Deus também justifica 

Jó diante de seus amigos, que haviam tentado explicar erroneamente a razão de seu 

sofrimento. Essa “visão” constitui a libertação de Jó não apenas do sofrimento, mas 

da sua própria narrativa. Ele se liberta do tempo, como se o ciclo da história fosse 

transcendido por um momento de eternidade. Em outras palavras, o drama de Jó 

não evoca o trágico, mas a comédia no sentido estrutural, pois apresenta uma 

resolução restaurativa. Contudo, essa restauração não é literal ou compensatória 

no nível humano, mas simbólica. A transfiguração da existência de Jó só faz sentido 

dentro de uma lógica que ultrapasse o tempo e a causalidade, tal como o 

cristianismo compreende a Paixão de Cristo e a promessa de vida eterna (Frye, 

2021). 

Ao ser confrontado com a majestade e o domínio de Deus sobre toda a 

criação, Jó se humilha e reconhece os limites da compreensão humana (39, 33-35; 

42, 1-6). Ele passa a perceber que a providência divina atua continuamente, mesmo 

nas experiências mais dolorosas, e que a verdadeira sabedoria se obtém pela 

humildade diante de Deus, pois há coisas que estão além da compreensão humana. 

Embora nunca conheça as razões específicas de seu sofrimento, Jó compreende 

que, se Deus exerce controle sobre tudo, seu sofrimento não é inútil, serve tanto 

como disciplina quanto como instrumento de purificação, fortalecendo a virtude, a 

fidelidade e a intimidade com Deus. Este último é o caso de Jó, sua experiência 

finaliza-se com a restauração completa de sua saúde, riquezas e bênçãos (42, 

10-16), reafirmando a ideia de que o sofrimento, quando enfrentado com 

integridade e confiança em Deus, torna-se um processo de purificação e 

aperfeiçoamento moral e espiritual. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       25 
 

A leitura do Livro de Jó não apenas ilumina o drama do sofrimento inocente, 

mas integra-se ao movimento de compreender o sofrimento como caminho de 

depuração e redenção, tanto no horizonte bíblico quanto na força do lirismo de 

Eliot, “dramatizando a existência individual e histórica interrogada” (Nunes, 2009, 

p. 396). O sofrimento, desse modo, opera como fogo espiritual — doloroso, mas 

necessário — para que o homem, como ouro, seja purificado.  

 

Considerações finais  

Entendemos que o que une o Livro de Jó e Four Quartets é a percepção de 

que o sofrimento, embora doloroso, não se limita a uma experiência negativa ou 

punitiva. Em ambas as obras, ele atua como instrumento de purificação, capaz de 

transformar a consciência humana. Em Jó, a prova de fé e integridade moral conduz 

à humildade diante da sabedoria e providência divina; em Eliot, o despojamento da 

vontade e o esvaziamento interior permitem acessar uma dimensão temporal 

transfigurada e a experiência do eterno. Em ambos os casos, a dor não é explicada 

causalmente, mas vivida como uma passagem necessária para a maturação 

espiritual. 

Além disso, tanto no poema quanto no texto bíblico, a experiência de 

sofrimento é mediada pelo simbolismo do fogo. No Livro de Jó, ele aparece 

metaforicamente como a travessia que purifica a alma, comparável ao ouro no 

cadinho. Em Four Quartets, Eliot utiliza o fogo como medida de redenção, um 

agente que destrói o que é supérfluo e revela uma verdade interior. O fogo, 

portanto, assume um papel de ponte entre o humano e o transcendente, entre a 

experiência concreta e a percepção metafísica. 

Outro ponto de convergência é a transformação do tempo em experiência 

espiritual. Em Jó, a narrativa da restauração final não apenas restitui bens e saúde, 

mas sinaliza a transcendência do ciclo temporal e a integração do sofrimento na 

ordem divina. Em Eliot, a duração bergsoniana permite que o presente se torne 

espaço de purificação e revelação, em que passado, futuro e eternidade se 

encontram. Assim, a temporalidade deixa de ser linear e passa a constituir campo 

de experiência meditativa, na qual a consciência humana é convocada a participar 

da harmonia do real. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       26 
 

Essas aproximações confirmam o que a crítica eliotiana mais consolidada 

reconhece como eixo espiritual dos Four Quartets: a reelaboração poética do 

imaginário bíblico, especialmente das narrativas sapienciais e de suas 

hermenêuticas do sofrimento. Os estudiosos têm mostrado que a poesia madura de 

Eliot não apenas dialoga com a tradição bíblica, mas a reinscreve em chave 

moderna, fazendo de Jó um arquétipo de consciência e de purificação que se 

atualiza na crise espiritual do século XX. 

Em síntese, tanto o autor, ou autores, do Livro de Jó quanto Eliot apresentam 

uma compreensão sofisticada do sofrimento como agente transformador e 

purificador. Mais que dor ou punição, o sofrimento torna-se pedagógico, espiritual 

e poético. Conduz à humildade, à reconciliação com os limites humanos, à 

renovação interior e à aproximação do transcendente. Nessas obras, a dor deixa de 

ser obstáculo e transfigura-se em via de iluminação, sinalizando que o verdadeiro 

aprendizado e a sabedoria emergem do enfrentamento da adversidade e da 

abertura à experiência do absoluto. 

 

Referências 

 

AUERBACH, Erich. Figura. Organização, tradução e prefácio de Leopoldo Waizbort. 

São Paulo: Editora 34, 2024. 

 

BÍBLIA. Livro de Jó. In: Bíblia Sagrada. Tradução do Pe. Matos Soares. 1ª ed. 

Campinas-SP: Ecclesiae, 2021. 

 

CANTARELA, Antonio Geraldo. A produção acadêmica em Teopoética no Brasil: 

pesquisadores e modelos de leitura. Teoliterária. V. 8, N. 15, 2018, p. 193-221. DOI 

- 10.19143/2236-9937.2018v8n15p193-221. Acesso em 24 abr. 2025. 

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       27 
 

DO VALE, João. T. S Eliot: A Paisagem Devastada e a Construção do Clássico, 

2020. Disponível em: 

https://www.joaodovale.com/wp-content/uploads/2020/09/Joao-do-Vale-T-S-Eli

ot-2020.pdf  

 

ELIOT, T.S. Poemas. Organização, tradução e posfácio de Caetano W. Galindo. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

 

ELIOT, T.S. Ensaios. Organização, introdução e notas de Ivan Junqueira. São Paulo: 

Art Editora, 1989. 

 

ELIOT, T.S. Selected Essays. 3ª ed., London: Faber and Faber Limited, 1999. 

 

FRYE, Northrop. T. S. Eliot. Rio de Janeiro: Imago, 1998 

 

FRYE, Northrop. O Grande Código: a Bíblia e a Literatura. Campina-SP: Editora 

Sétimo Selo, 2021. 

 

GALINDO, Caetano W. Posfácio. In. ELIOT, T.S. Poemas. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2018. 

 

HAHN, Scott; MITCH, Curtis. O livro de Jó: caderno de estudos bíblicos. Campinas: 

Ecclesiae, 2022.  

 

PESSOA, Taynara Ribeiro. O LIVRO DE JÓ: Reflexões para uma estética 

comparada do discurso literário-religioso. 2017. 203 f. Dissertação (Mestrado) - 

Curso de Programa de Pós Graduação do Mestrado Profissional Interdisciplinar em 

Ciências Humanas, Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri, 

Diamantina, 2017. 

 

SANTOS, Francisco Márcio Bezerra dos; REGO, Phillipe Villeneuve Oliveira. 

ANÁLISE CRÍTICA DA REALIDADE COMO MÉTODO TEOLÓGICO A PARTIR DO 

LIVRO DE JÓ, p. 18-26 2021, Mossoró - RN In. Semana Nacional de Teologia, 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 

https://www.joaodovale.com/wp-content/uploads/2020/09/Joao-do-Vale-T-S-Eliot-2020.pdf
https://www.joaodovale.com/wp-content/uploads/2020/09/Joao-do-Vale-T-S-Eliot-2020.pdf


                                                                                                                                                                       28 
 

Filosofia e Estudos de Religião e Colóquio Filosófico. Mossoró: Faculdade 

Católica do Rio Grande do Norte - FCRN, 2021. 176 p. 

 

SANTOS, G. M. Miserere, de Adélia Prado, e o Livro de Jó: uma aproximação 

intertextual. Teoliterária - Revista de Literaturas e Teologias, [S. l.], v. 11, n. 25, p. 

11–33, 2021. DOI: 10.23925/2236-9937.2021v25p11-33. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/53097. Acesso em: 

23 abr. 2025. 

 

SANTOS, Alcides Cardoso dos. Poesia e transcendência nos Quatro Quartetos, de T. 

S. Eliot. Revista FronteiraZ, São Paulo, n. 8, julho de 2012. 

 
WEBB, Eugene. A pomba escura: o sagrado e o Secular na Literatura Moderna. São 

Paulo: É Realizações, 2012.  

​  
Data de submissão: 19/08/2025 

Data de aceite: 04/12/2025 
 
 

  

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 


