
                                                                                                                                                                       1 
 

Mundos globais, mundos em fragmentos1 

 

Ana Luiza de França Sá 

 

O objetivo deste livro é apresentar um quadro das principais temáticas que 

caracterizam hoje a psicologia cultural. Isto não se configura, no entanto, em ser 

um manual ou mesmo um tratado extensivamente exaustivo de determinada 

matéria de estudo. Em vez disso, um de seus objetivos é o de fazer entrar o leitor 

no argumento, passando através de uma variedade de problemas que se 

relacionam com a cultura, uma cultura que assume formas diversas porque está 

dentro das diversas formas da experiência humana. Alguns destes problemas não 

guardam ares “propriamente” psicológicos como a história da arte, a filosofia, a 

antropologia. Outros, ao invés disso, aprofundam temas “clássicos” da pesquisa 

psicológica, como a linguagem, a memória, a formação de conceitos, a compreensão 

social e o self. Abordar todas essas problemáticas ajudará a entender melhor em 

que consiste a psicologia cultural, sobretudo porque esta representa um modo 

particular de conceber os relacionamentos entre mente e cultura: como o homem é 

influenciado pela cultura e pela história que ele mesmo ajudou a construir. 

​ Quais são as razões que levam a psicologia cultural ao centro do debate 

científico nos dias atuais e, digo também, de tal forma implícito e subjacente ao 

pensamento comum? A cultura é aquilo de que são feitas as experiências e as 

linguagens cotidianas, sabemos bem, mas sabemos também a quantos e quais 

novos significados a palavra “cultura” hoje se associa. As sociedades se tornaram 

“multiétnicas” e, na escola, se ensina aos jovens a importância de conhecer a 

diversidade e tolerá-la. O sempre grande número de interconexões de um lado e de 

outro do globo nos faz falar na atualidade sobre a existência de uma “aldeia global”. 

As causas são várias: as transformações econômicas e políticas que o mundo 

atravessou no século passado e que conduziu ao predomínio absoluto de alguns 

países sob outros, os fluxos migratórios, a facilidade com que se pode comunicar na 

Rede, as difusões de modelos comuns de costumes, gostos, crenças e objetos de 

culto.  

1 Publicado em Smorti, Andrea. A Psicologia Cultural: processos de desenvolvimento e 
compreensão social. 1 ed. Roma: Editora Carocci, 2003.  
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       2 
 

​ Mas o mundo, enquanto se torna globalizado, se reduz também em 

fragmentos, segundo uma variedade inesperada de tecidos. Se atualmente nos 

consideramos muito próximos e interconectados, todos diversos e, ao mesmo 

tempo, similares no compartilhar de um mesmo mundo, esse mesmo 

compartilhamento tem feito também emergir claramente à luz novas 

contraposições entre populações, países e nações, segundo noções que colocam em 

discussão as mesmas ideias de população, países e nações, a mesma divisão do 

mundo em grandes ou pequenos blocos, e mais: a mesma lógica de categorização 

política. A título de exemplo, de um ponto de vista político e cultural, Clifford 

Geertz escreveu (1995): 

 

Em termos culturais, assim como em termos políticos, a 
“Europa”, digamos, ou a “Rússia”, ou “Viena” não deve ser 
entendida como uma unidade de espírito e valor, contrastada 
com outras dessas supostas unidades- o Oriente Médio, a 
África, a Ásia, a América Latina, os Estados Unidos ou 
Londres-, mas como um conglomerado de diferenças 
profundas, radicais e resistentes aos resumos. E o mesmo se 
aplica às diversas subpartes que demarcamos, de um modo 
ou de outro, dentro desses conglomerados- protestantes e 
católicos, islamitas e ortodoxos; escandinavos, latinos, 
germânicos, eslavos; urbanos e rurais, continentais e 
insulares, nativos e migrantes (GEERTZ, 2001, p. 195-6)2  

​  

Segundo Geertz, esse duplo processo de globalização e fragmentação dá ao 

mundo o aspecto de um patchwork onipresente, no qual a heterogeneidade não é 

reconduzida ao colapso do mundo político, mas da história, uma história que 

avança de maneira conturbada, imprevisível e marcada pela violência. Isto não 

significa negar que existem semelhanças, mas essas semelhanças não devem ser 

buscadas no esforço de cancelar as diferenças presentes no interior de uma cultura 

para realçar outras entre culturas.; Não se trata de abolir a semelhança, mas as 

contraposições antitéticas e contraditórias entre as semelhanças.  

 

2 Optou-se por trazer as citações ão da tradução do livro de Clifford Geertz em português, cujo título 
é “Nova Luz Sobre a Antropologia”, traduzido por Vera Ribeiro com revisão técnica de Maria Cláudia 
Pereira Coelho, publicado pela Jorge Zahar editora. O título original em inglês é “Available Light: 
Anthropological Reflections on Philosophical Topics” e que foi traduzido em italiano como “Mondo 
globale, mondi locali” da editora Il Mulino, tradução usada pelo autor deste texto. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       3 
 

Primeiro, a diferença tem que ser reconhecida, de maneira 
explícita e franca, e não obscurecida por um discurso 
improvisado sobre a Ética Confuciana ou a Tradição Oriental, 
a Sensibilidade Latina, ou a Mentalidade Mulçumana, nem 
por moralizações frágeis sobre os valores universais, ou 
tênues banalidades sobre a unicidade subjacente (GEERTZ, 
2001, p. 198).  

​  

A diferença deve ser vista como algo que contém a complexidade do mundo 

atual, o situa, o concretiza e lhe dá forma. Não existe um fio único capaz de 

percorrer e de definir a originalidade e a variedade das práticas e dos estilos de 

vida, tanto no Ocidente como no Oriente, até alcançar uma totalidade.  

 

O que há são superposições de fios diferentes, que se 
intersectam e emaranham, um retomando o curso onde o 
outro se rompeu, e todos posicionados em tensões efetivas 
entre si, formando um corpo composto, um corpo localmente 
díspar mas globalmente integral (GEERTZ, 2001, p. 199). 

​  

Estamos, portanto, em frente a uma grande contradição: quanto mais o 

mundo se torna ligado, mais se reduz em fragmentos; quanto mais se considera 

superado o conceito de nação, mais surgem nacionalismos; quanto mais se faz 

referência a valores universais, mais se descobrem ou se inventam tradições locais 

originárias e mitos de fundação que possuem a função de fazerem sentir-se 

“únicos” os seus pertencentes. Esta dialética entre semelhança-diversidade coloca 

à prova não só as nossas tradicionais categorias políticas, mas o nosso próprio 

sistema de classificação. As mudanças do mundo empurram para a necessidade de 

criar novos modos de pensar. Até o momento, nação, povo, país são conceitos com 

certo grau de intenção de possuírem, em seus interiores, a ideia de diversidade. 

Eles assumem o papel que os sistemas de categorização desenvolvem no 

pensamento, que é o de reduzir a complexidade do real, criando organizações mais 

simples. Isto tem facilitado a proliferação de ideologias político-sociais até ao ponto 

de destacar alguma diversidade e fazer desaparecer outras. As diversidades que 

emergem entre dois países reforçam o sentido de semelhança dentro de cada país e 

vice-versa, a pesquisa dos elementos comuns em seus interiores faz ressaltar as 

diferenças com o externo. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       4 
 

​ Este processo paralelo de similaridade e contraste leva os indivíduos a 

escamotear as semelhanças e as diferenças que podem divergir do sistema de 

subdivisões que adotaram. Isso, ao menos em parte, é o que ocorreu com a divisão 

do mundo em blocos opostos Leste-Oeste. Segundo Dan Diner (1999), a partir de 

1947, ano no qual a Grã-Bretanha comunicou oficialmente aos Estados Unidos que 

não estava mais em condições de gerir o conflito greco-turco, teve início um 

antagonismo ideológico-político que, surgido na Europa, estendeu-se até a Ásia 

Central, e de lá, tornou-se global. A oposição Leste-Oeste transformou-se em um 

fenômeno onipresente. Os momentos mais dramáticos da guerra fria, como o 

conflito coreano indochinês ou a crise de Cuba se viram envoltos de um clima de 

grande neutralização”; os contrastes Leste-Oeste acabaram por anular ou 

neutralizar os significados políticos das memórias nacionais, a rivalidade, a 

animosidade tradicional, os velhos particularismos de regiões singulares, fazendo 

confluir o todo em um esquema de contraposição entre ameaça soviética e o 

modelo de civilidade ocidental. Isto explica como nunca como, só a partir de 1989 

(data símbolo da queda do muro de Berlim), foram postos em superfície os 

micronacionalismos e os conflitos locais cujas raízes, no entanto, remontam a um 

tempo muito distante.  

​ Não há dúvida que os processos sócio-políticos que estão interessando hoje 

o nosso mundo apresentam dificuldades inéditas de gestão para quem almeja 

exercitar o poder. E é por isso que algumas nações estão tentando ritualizar velhas 

oposições planetárias, substituindo a distinção Leste-Oeste por aquela entre o bem 

e o mal ou entre Ocidente e Islã. Claro está que esta operação não é da mesma 

maneira fácil como quando o mundo era dividido em dois blocos, por conta do 

processo de globalização que mencionamos. Alguns comentaristas relevantes 

sustentam, por exemplo, que o mundo hoje esteja assumindo uma estrutura 

tripolar: Ocidente-Islã-Ecumenismo laico e religioso. Ecumenismo que é 

precisamente o resultado dos processos de globalização (dado que é um fenômeno 

supranacional) e fragmentação (porque corta transversalmente povo, religião, 

raças e países). Isto é tão verdade quanto o mesmo Ocidente cristão é dividido 

entre ecumênicos e fundamentalistas. E o Islã, o inimigo, não é individualmente um 

bloco de países ou povos, porque é literalmente partout da península de Manhatan 

até o Paquistão. Não sabemos se essa alegação renovada de reproduzir velhas 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       5 
 

divisões em blocos obterá resultados e quais serão eles. Sabemos, no entanto, que 

em largos setores da opinião pública se está difundindo a ideia de que esses modos 

de classificar o mundo não se sustentam mais, ao passo que nasce a exigência de 

buscar um modo de pensar mais flexível frente aos problemas da semelhança e da 

diversidade, um modo que esteja em nível de dar conta da multidão de fios 

entrecruzados. Eu diria que a complexificação da realidade política mundial exige 

um pensamento mais capaz de seguir os fios do que criar categorias. Seguir os fios 

é analisar os processos históricos, sermos capazes de acolher sem medo os 

elementos de semelhança ou de diferença inesperados, compreender o significado 

desta diversidade e comunalidade, encontrar as analogias e as interconexões entre 

eventos sem por isso construir categorias absolutas que nos levem a falar de 

“temperamento meridional”, “tradição ocidental” ou de “ética confuciana”.  

​ Tomemos como exemplo a Europa. Esta está sob o olhar de todos: uma 

realidade dentro da qual os países, nações e populações podem assumir uma nova 

identidade. Mas essa identidade jamais será capaz de reunir todos os seus diversos 

componentes, pois não pode ser desvinculada de um passado. Como escreveu 

Cuisenir (1990), de um ponto de vista etnológico, nas origens da Europa estão 

raízes muito diversas. Estão, em primeiro lugar, os substratos representados pela 

população de bascos e lapões, aos quais se é somado um fundo indo-europeu que, 

no curso dos séculos, foi enriquecido por contribuições fino-húngaras e turcas. Em 

uma época histórica sucessiva, desenvolveram-se tradições culturais diversas 

através das quais o legado da herança grega e romana foi transmitido: o domínio 

romano, grego-bizantino e, posteriormente, o “bárbaro” (representado pelos 

diversos domínios célticos, germânicos, escandinavos, eslavos). Na era romântica, a 

formação dos estados nacionais favoreceu a proliferação de mitos de fundação que 

levou à celtimania, pangermanismo e à Eslavofilia. No século XX, ideologias 

totalitárias buscaram uma espécie de autojustificação por meio de formulações 

teóricas com base étnica. O pós-guerra e a queda do muro de Berlim produziram 

uma crescente rejeição de qualquer política de aculturação referente a povos 

diversos, como os catalães na Espanha, os católicos em Ulster, os bretões na França 

e os mulçumanos na Bósnia, que afirmavam suas identidades e reafirmavam as 

tradições de seus ancestrais. Esse lugar europeu em que as identidades cigana e 

hebraica foram sempre vistas como corpos estranhos, onde, no decorrer dos 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       6 
 

séculos, os exércitos de poucos países foram postos a colonizar muitos outros, 

próximos e longínquos, e que, paradoxalmente, mas não muito, uma área 

geográfica que nos últimos anos se tornou destino de fluxos migratórios por parte 

de populações africanas, asiáticas, armênias e libanesas.  

​ É claro que, a partir desses pressupostos, se não identificamos os fios que 

conjugam diacronicamente as mudanças, as tradições e as contribuições, “Europa” 

acaba por resultar simplesmente em uma palavra-contêiner, uma categoria vazia, 

ou ainda, um patchwork. Diante de tantas diferenças amadurecidas no curso dos 

séculos, mais que categorias, precisamos traçar as “histórias” porque somente as 

histórias juntas possuem a capacidade de dar significado às diversidades que estão 

dispostas no tempo, ligadas de modo mais ou menos estrito às causas, condições, 

intenções, razões, ou, simplesmente, ao acaso. Como escreveu Lyotard (1979), 

terminada a era das “grandes” narrativas por meio das quais era possível 

reconduzir a história da humanidade a grandes processos políticos (como o 

colonialismo, a revolução proletária etc.), estamos hoje em uma época em que 

ocorrem “pequenas” narrativas em grau de reconstruírem os fios dessas histórias 

locais e de entrelaçarem-se uns aos outros.  

​ A contradição que consiste no fragmentar-se quanto mais nos aproximamos 

uns dos outros, encontra opinião em uma outra contradição que, desta vez, assume 

um aspecto de um verdadeiro paradoxo lógico. De fato, a noção de relativismo 

cultural, do qual não podemos prescindir, nos conduz diretamente ao paradoxo do 

absolutismo do relativismo. Se todos devem aceitar a ideia de relativismo, não seria 

essa uma nova forma de pensamento absoluto e não relativo? O relativismo não 

deveria conter também a refutação de sua hipótese? É talvez esse o paradoxo, 

trazido pelo relativismo, que torna difícil aceitar que não é relativista aquele que 

pretende impor seus próprios valores como universais. Ainda, uma cultura 

multiétnica, democrática e relativista não deveria ter, entre seus valores, o de 

educar para a multietnicidade, a democracia e os relativismos, de modo que esses 

valores não tenham um “sentido único”? Diante de uma garota que chega à escola 

de véu, com o rosto coberto, são os princípios do pudor e da reserva da intimidade, 

próprios da cultura de seus pais que devem ser considerados, ou são os pais que 

devem relativamente compreender a existência de costumes, valores ou tradições 

diversas? Este paradoxo pode levar qualquer um a pensar que não se pode ser 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       7 
 

“relativista de um modo único” e retornar a formas atualizadas de rejeição do 

“diferente” e tornar a ver velhas cercas, muros e muralhas3. 

​ Naturalmente, essas dilacerações tornaram-se muito dolorosas a partir de 

2001, quando emergiu o conflito entre culturas e a exigência da sua recomposição 

em formas novas, dado que as velhas tradições de pensamento, como apontado por 

aqueles que afirmam “sou relativista, mas você também é obrigado a ser”, se 

demonstraram bastante inadequadas. 

​ O que a psicologia “científica” tem a oferecer a problemas desse tipo? É 

certo que, quando os imigrantes italianos desembarcaram em Nova Iorque, ou os 

sicilianos chegaram em Milão, ou os marroquinos, fugindo das colônias, se 

aproximaram de Paris, o conceito de preconceito se tornou útil porque definia uma 

atitude frente a um “diferente” que buscava entrar no “seu” grupo de 

pertencimento. A psicologia social, nos últimos cinquenta anos, desenvolveu um 

arcabouço teórico e metodológico bastante rico para estudar todos os processos de 

confronto e de juízo social: “estereótipo”, “categorização social”, processos de 

“assimilação” e de “contraste”, de “in-group” e “out-group”, etc.  

​ Estudando as dificuldades de adaptação escolar, os psicólogos do 

desenvolvimento acreditavam ser lógico verificar que se uma criança proveniente 

de um grupo étnico minoritário, com uma baixa exposição à língua do país 

hospedeiro e com estresse de aculturação, não garantiria os pré-requisitos básicos 

necessários à aprendizagem dos conteúdos padrões do saber. Ou então, com a 

intenção de avaliar a influência da cultura no desenvolvimento das operações 

formais, era legítimo que os psicólogos cognitivos se perguntassem se as crianças 

nascidas na Costa do Marfim desenvolviam o pensamento operatório com a mesma 

velocidade que as crianças suíças ou londrinas.  

​ A psicologia trans e intercultural tem buscado até o momento responder a 

problemas do tipo: há uma cultura A que “produz” indivíduos a1 e uma cultura B 

que “produz” indivíduos b1; conhecendo A e B, quais serão as diferenças entre a1 e 

b1? 

​ Todos esses estudos possuíram relevância e ainda a possuem. Mas esses 

estudos são suficientes para compreender um mundo feito de paradoxos que 

3 Um exemplo é o recente panfleto de Oriana Fallaci: A raiva e o orgulho (Fallaci, 2001). Nota de 
rodapé no original. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       8 
 

embaralham continuamente os tratados entre países, povos e nações que 

produzem, se assim se pode dizer, mono-multi-culturas AB e indivíduos a1b1? 

Falar de cultura A e de indivíduos a1 não seria ainda usar um pensamento que 

traça limites e cria categorias que negligenciam os percursos pessoais, as histórias 

de vida e as mudanças históricas? Melhor do que se perguntar qual o efeito que 

uma determinada cultura exerce sobre o indivíduo, seria talvez mais útil colocar o 

problema sobre qual significado o indivíduo atribui à sua cultura e em que modo o 

preconceito é o resultado de uma discursividade social que se constrói na vida 

cotidiana (cfr. Mantovani, 1998; Mazzara, 1996; Zucchermaglio, 2002). Atribuição 

de significado: eis-nos aqui novamente no tema da psicologia cultural, mas, desta 

vez, por uma outra via. De fato, o significado particular que a palavra “cultura” 

assume atualmente, as transformações políticas, religiosas, étnicas, sociais e 

econômicas que caracterizaram nosso passado e fundam o presente, não são as 

únicas razões que nos impulsionam a falar de psicologia cultural. Existem outras a 

respeito das mudanças interrelacionadas nas teorias sobre a socialização e o 

desenvolvimento cognitivo, no modo como os cientistas entendem o pensamento, a 

linguagem e a memória, na relação existente entre disciplinas diversas, como a 

literatura, o direito, a história, a ciência do desenvolvimento e da mente, a 

antropologia, e, de maneira geral, na concepção do binômio indivíduo-sociedade. 

​ Como veremos a seguir, a psicologia cultural não é uma disciplina que 

intenta demonstrar em que medida e de quais modos somos influenciados pela 

cultura na qual vivemos. A psicologia cultural, por exemplo, não se preocupa em 

demonstrar se as crianças que têm sucesso escolar têm pais democráticos e que 

nutrem altas aspirações em relação a elas, ou qual a influência sobre a habilidade 

de raciocínio da criança que vive em ambiente de pobreza e em famílias dominadas 

por uma autoridade materna que educa os filhos de modo sufocante e opressivo, 

como Vernon (1969) fez, estudando as famílias jamaicanas. A psicologia cultural 

não é de modo algum uma disciplina da mesma maneira que são a psicologia social, 

a psicologia comunitária ou a psicologia ambiental.  

​ A psicologia cultural é um ponto de vista com o qual se estuda e se 

compreende a vida mental. É uma abordagem que se funda na noção de que a 

mente “se apropria” de peças da sua cultura.  

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       9 
 

​ Qualquer indivíduo nasce em um ambiente cultural determinado e, esta 

cultura, bem cedo passa a fazer parte de sua mente. Como é possível isso? Eis um 

problema que pode ser tratado somente se temos claro quais são as relações entre 

mente e cultura e quais são, se existem, seus limites. 

​ Entretanto, subitamente nasce outra pergunta espontânea do tipo evolutiva: 

como nos tornamos progressivamente capazes de padronizar os instrumentos 

culturais? Qual relação subsiste entre a apropriação desses instrumentos e o 

desenvolvimento do pensamento, por exemplo, no fato de uma criança Inuíte 

aprender a discriminar muitos tipos diferentes de neve e o fato de sua língua 

prever cerca de vinte palavras diversas para denominá-la? Uma possível resposta é 

que entre mente e cultura existe um tipo de isomorfismo devido ao fato que a 

cultura é criada pelo homem e que, portanto, é um produto mental. Logo, se a 

cultura está na mente, isso ocorre porque a mente está dentro da cultura.  

​ Pode ser instrutivo refletir sobre o fato que a etimologia mesma da palavra 

“cultura” vem de coltura, isto é, “cultivar”, “arar”, “trabalhar a terra”. O trabalho 

intelectual que produz “cultura” é proveniente linguística e historicamente do 

trabalho manual. Este trabalho manual se serve dos instrumentos construídos pelo 

homem ou, mesmo quando encontrados na natureza, é de toda forma adaptado 

pelo homem com finalidades práticas. Então, se a coltura é um trabalho manual e 

instrumental de um terreno com o objetivo de produzir plantas e frutas, a “cultura” 

será um trabalho mental que fará uso de instrumentos para obter frutos mentais 

úteis. Isso nos faz compreender como a cultura é um processo de transformação do 

mundo que vem isomorficamente reduzido pela mente humana, adequado a 

responder suas exigências. Essa pode ser uma via através da qual a cultura adentra 

a mente e a mente cria uma cultura.  

​ O fato que se tenha iniciado esse volume com uma temática de caráter 

histórico-político, como é o caso da globalização, não deve surpreender. Como 

veremos, a psicologia cultural tem uma caraterização bastante “politizada”, porque 

essa traz particularmente ao centro o problema que podemos definir como “a 

colonização da diversidade”. Vale a pena citar quão complexas são atitudes mentais, 

hipóteses teóricas e práticas de pesquisa com as quais se busca reduzir “um outro 

cultural” a partir de suas próprias categorias culturais de pertencimento. Dito isso, 

todavia, gostaria de esclarecer que no presente volume o recorte será o evolutivo. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       10 
 

Esse ponto de vista permite lidar com a questão das relações entre mente e cultura 

em sentido diacrônico, estudando as formas por meio das quais a mente se torna 

“mediada” culturalmente. Para tanto, ao invés de apresentar de pronto uma 

definição daquilo que se entende por “psicologia cultural”, penso ser mais útil 

partir das perguntas sobre o porquê ser necessária tal perspectiva, o que há de 

particular para oferecer e em que modo a psicologia cultural pode ajudar ao 

considerar velhos e novos problemas4. 

 

Mondi globali, mondi in frammenti 

 

Andrea Smorti 

 

​ Scopo di questo libro è presentare un quadro delle principali tematiche che 

caratterizzano oggi la psicologia culturale. Esso non si prefigge però di essere un 

manuale, ovvero una trattazione sistematica ed estensivamente esauriente di una 

certa materia di studio. Piuttosto, uno dei suoi scopi, è quello di far entrare chi 

legge dentro all’argomento passando attraverso uua varietà di problemi che hanno 

tutti a che fare con la cultura, una cultura che assume forme diverse perché sta 

dentro a diverse forme dell’esperienza umana. Alcuni di questi problemi 

riguarderanno aree non “propriamente” psicologiche, come la storia, l’arte, la 

filosofia, l’antropologia, Altri approfondiranno invece temi “classici” della ricerca 

psicologica come il linguaggio, la memoria, la formazione dei concetti, la 

comprensione sociale e il Sé. Affrontare tutte queste problematiche aiuterà a capire 

meglio in cosa consista la psicologia culturale, proprio perché essa rappresenta un 

particolare modo di concepire i rapporti tra mente e cultura: come l’uomo viene 

influenzato dalla cultura e dalla storia che lui stesso ha contribuito a costruire. 

​ Quali sono le ragioni che rendono oggi giorno il tema della psicologia 

culturale così al centro del dibattito scientifico, e, direi anche, così implicito e 

sotteso al pensare comune? La cultura è ciò di cui sono fatte le esperienze e i 

linguaggi quotidiani, lo sappiamo bene, ma sappiamo anche a quanto e quali nuovi 

significati la parola “cultura” oggi si associ. Le società sono diventate “multietniche” 

4 Optou-se por finalizar o texto neste ponto dado que os parágrafos subsequentes se dedicam a um 
resumo dos capítulos do livro. Entretanto, os trechos retirados na tradução foram mantidos no 
original em italiano. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       11 
 

e a scuola si insegna ai ragazzi l’importanza di conoscere la diversità e di tollerarla. 

Il sempre più alto numero di interconnessioni tra un lato e l’altro del globo ci fa 

parlare oggi dell’esistenza di un "villaggio globale”. Le cause sono svariate: le 

trasformazioni economiche e politiche che il mondo ha attraversato nel secolo 

trascorso e che hanno condotto al predominio assoluto di alcuni paesi su altri, i 

flussi migratori, la facilità con cui si puó comunicare della Rete, il diffondersi di 

modelli comuni nei costumi, gusti, credenze, oggetti culto.  

​ Ma il mondo, mentre diventa globalizzato, si riduce anche in frammenti 

secondo una varietà inaspettata di tessere. Se tutti ci consideriamo oggi più vicini e 

interconnessi, tutti diversi ma anche simili nel condividere il destino dello stesso 

mondo, questa stessa condivisione ha fatto anche venire pienamente alla luce 

nuove contrapposizioni tra popolazioni, paesi e nazioni secondo sezioni che 

rimettono in discussione le stesse nozioni di popolazione, paese e nazione, la stessa 

divisione del mondo in grandi o piccoli blocchi, di più: la stessa logica di 

categorizzazione politica. Tanto per fare un esempio, come scrive Clifford Gertz 

(1995), da un punto di vista politico e culturale: 

 

L’ “Europa”, la “Russia” o “Vienna” non possono più essere 
intese come unità spiritual e di valori intese a sottolineare la 
propria diversità rispetto ad altre unità dello stesso tipo, 
come il Vicino Oriente, l’Africa, l’Asia, l’America Latina, gli 
Stati Uniti o Londra. Dobbiamo invece scorgere in esse dei 
conglomerati di differenze profonde e fondamentali che si 
oppongono a qualsiasi riunione. Lo stesso dicasi dei vari 
sottogruppi, che in un modo o in un altro si possono 
evidenziare all’interno di questi conglomerati: protestante e 
cattolici, mussulmani ed ebrei ortodossi; scandinavi, 
neolatini e germanici e slavi; urbani e rurali, continentali e 
insulari, autoctoni e immigrati (ivi, pp. 21-2). 

​  

Secondo Geertz questo doppio processo di globalizzazione e 

frammentazione dà al mondo l’aspetto di un patchwork onnipresente la cui 

eterogeneità non va ricondotta al crollo del mondo politico ma alla storia, una 

storia che avanza in maniera contorta, imprevedibile e segnata da violenza. Ciò non 

significa negare che esistano delle somiglianze, ma queste somiglianze non vanno 

ricercate nello sforzo di cancellare le differenze che esistono all’interno di una 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       12 
 

cultura per farne risaltare altre tra culture: non si tratta di abolire la somiglianza 

ma le contrapposizioni antitetiche e contraddittorie fra le somiglianze. Invece che  

 

Occultare la differenza con luoghi comuni sull’ "etica 
confunciana”, la “tradizione occidentale”, il “temperamento 
meridionale” o la “mentalità muçulmana” con dubbie 
prediche morali sui valori universali o con opache banalità 
dell'esistenza di una unicità più profonda, la dobbiamo 
riconoscere apertamente ed esplicitamente questa 
differenza (ivi, p. 25). 

 

​ Essa va vista come qualcosa che contiene la complessità del mondo attuale, 

lo situa, lo concretizza e gli dà forma. Non esiste un filo unico capace di 

ripercorrere e di definire l’originalità e la varietà delle pratiche e degli stili di vita, 

in Occidente come in Oriente, fino a farne una totalità. 

 

Esistono solo sovrapposizioni di fili diversi che si incrociano 
e si intrecciano, che iniziano là dove altri fili si spezzano, che 
stanno in tensione reciproca e formano um corpo composito, 
localmente variegato e globalmente integrato ( ivi, p. 25). 

 

​ Siamo quindi di fronte a una profonda contraddizione: quanto più il mondo 

diventa collegato, tanto più si riduce in frammenti; più si considera superato il 

concetto di nazione, più sorgono il nazionalismi; più si fa riferimento a valori 

universali, più si scoprono o si inventano tradizioni locali originali e miti di 

fondazione che hanno la funzione di far sentire “unici” i suoi appartenenti. Questa 

dialettica tra somiglianza-diversità mette alla prova non solo le nostre tradizionali 

categorie politiche ma lo stesso nostro sistema di classificazione. I cambiamenti del 

mondo spingono alla necessità di creare nuovi modi di pensare. Fino adesso 

nazione, popolo, paese sono stati concetti in grado di contenere le diversità 

presenti al loro interno. Essi hanno assunto il ruolo che i sistemi di categorie 

svolgono nel pensiero, quello di ridurre la complessità del reale creando 

organizzazioni più semplici. Questo ha facilitato il proliferare di ideologie 

politico-sociali tese appunto a far risaltare alcune diversità per sbiadirne altre. Le 

diversità che emergono tra due paesi rafforzano il senso di somiglianza dentro ogni 

singolo paese, e vice-versa, la ricerca degli elementi comuni all’interno fa risaltare 

le differenze con l’esterno. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       13 
 

​ Questo processo parallelo di assimilazione e contrasto porta gli individui a 

scotomizzare le somiglianze e le differenze che possono divergere dal sistema di 

suddivisioni che hanno adottato. 

​ Questo, almeno in parte, è quanto è accaduto con la divisione del mondo in 

blocchi contrapposti Est-Ovest. Secondo Dan Diner (1999), a partire dal 1947, anno 

in cui la Gran Bretagna comunicò ufficialmente agli Stati Uniti che non era più in 

grado di gestire il conflitto greco-turco, ebbe inizio un antagonismo 

ideologico-politico che, sorto in Europa, si estese fino all’Asia centrale e da lì 

diventò globale. La contrapposizione Est-Ovest divenne un fenomeno onnipresente. 

I momenti più drammatici della guerra fredda come il conflitto coreano, 

inndocinese o la crisi di Cuba si sono svolti in un clima di una “grande 

neutralizzazione”: i contrasti Est-Ovest finirono per annullare o neutralizzare i 

significati politici delle memorie nazionali, le rivalità, le animosità tra il tutto in uno 

schema di contrapposizione fra minaccia sovietica e modello della civiltà 

occidentale. Questo spiega come mai solo a partire dal 1989 (data simbolo per la 

caduta del muro di Berlino) sono stati riportati in superficie i micronazionalismi e i 

conflitti locali, le radici dei quali affondano però in un tempo assai lontano. 

​ Non c’è dubbio che i processi sociopolitici che stanno interessando oggi il 

nostro mondo presentano inedite difficoltà di gestione per chi voglia esercitare il 

potere. Ed è per questo che alcune nazioni stanno tentando di ritualizzare vecchie 

contrapposizioni planetarie, sostituendo alla distinzione Est-Ovest quelle tra bene e 

male o tra Occidente e Islam. Certo, questa operazione non è altrettanto facile come 

quando il mondo era diviso in due blocchi, proprio a causa di quel processo di 

globalizzazione e frammentazione al quale abbiamo accennato. Alcuni autorevoli 

commentatori sostengono per esempio che il mondo oggi stia assumendo una 

struttura tripolare: Occidente-Islam-Ecumenismo laico e religioso. Ecumenismo 

che è proprio il risultato  dei processo di globalizzazione (poiché è un fenomeno 

sovranazionale) e frammentazione (poiché taglia trasversalmente popoli, religioni, 

razze e paesi). Questo è tanto più vero in quanto lo stesso Occidente Cristiano è 

spaccato tra ecumenisti e fondamentalisti. E l’Islam, il nemico, non è ndividuabile 

in un bloco di paesi o di popoli, perché è letteralmente partout dalla penisola di 

Manhattan fino al Pakistan. Non sappiamo se questa rinnovata pretesa di 

riprodurre vetuste divisioni in blocchi otterrà qualche risultato e quale, sappiamo 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       14 
 

però che in larghi settori dell’opinione pubblica si sta diffondendo l’idea che questi 

modi di classificare il mondo non reggano più, mentre nasce l’esigenza di ricercare 

un modo di pensare più flessibile verso i problemi della somiglianza e della 

diversità, un modo che sia in grado di tenere conto di quella moltitudine di fili 

intrecciati. Direi che il complessificarsi della realtà politica mondiale esige un 

pensiero più capace di seguire dei fili che di creare categorie. Seguire dei fili 

significa analizzare i processi storici, essere capaci di cogliere senza paura elementi 

di somiglianza o di differenza inaspettati, comprendere il significato di queste 

diversità e di queste comunanze, trovare delle analogie e delle interconnessioni tra 

eventi senza per questo costruire delle categorie assolute che portino a parlare di 

“temperamento meridionale”, “tradizione occidentale” o di "etica confuciana”. 

​ Facciamo l’esempio dell’Europa. Essa è sotto gli occhi di tutti: una realtà 

entro la quale paesi, nazioni e popolazioni possono assumere una nuova identità. 

Ma questa identità, se mai sarà capace di riunire tutte le sue diverse componenti, 

non può essere disgiunta da un passato. Come ha scritto Cuisenir (1990), da un 

punto di vista etnologico all’origine dell’Europa stanno radici diversissime. Ci sono 

in primo luogo i substrati rappresentati dalle popolazioni basche e lapponi, ai quali 

si è aggiunto un fondo comune indoeuropeo che nel corso dei secoli si è arricchito 

dagli apporti ugrofinnici e turchi. In epoche storiche successive si sono sviluppate 

tradizioni culturali diverse attraverso le quali è stato tramandato il retaggio della 

eredità greca e romana: il dominio romanzo, il dominio greco-bizantino e poi 

quello “barbaro” (rappresentato dai diversi domini celtici, germanici, scandinavi, 

slavi). In epoca romantica il formarsi degli stati nazionali ha favorito il proliferare 

di miti di fondazione che hanno portato alla celtomania, al pangermanismo e alla 

slavofilia. Nel  Novecento ideologie totalitarie hanno cercato una sorta di 

autogiustificazione attraverso formulazioni teoriche su base etnica. Il dopoguerra e 

la caduta del muro di Berlino hanno prodotto un crescente rifiuto di qualsiasi 

politica di acculturazione spingendo gente diversa come i catalani in Spagna, i 

cattolici nell’Ulster, i bretoni in Francia, i mussulmani in Bosnia ad affermare una 

loro identitá e a vivificare le tradizioni dei loro antenati. Un luogo, quello europeo, 

dove le identità zingare ed ebree sono sempre state vissute come corpi estranei, 

dove, nel corso dei secoli, gli eserciti di pochi paesi si sono mossi per colonizzare 

molti altri, vicini e lontani e, paradossalmente, ma non troppo, un’area geografica 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       15 
 

che, nel corso di questi ultimi anni, è diventata meta di flussi migratori da parte di 

popolazioni africane, asiatiche armene e libanesi.  

​ È chiaro che, a partire da questi presupposti, se non identifichiamo i fili che 

congiungono diacronicamente i cambiamenti, le tradizioni, gli apporti, “Europa” 

rischia di risultare semplicemente una parola contenitore, una vuota categoria, 

oppure un patchwork. Di fronte a tante differenze maturate del corso dei secoli, più 

che di categorie abbiamo bisogno di rintracciare le “storie”, perché solo le storie 

sanno tenere insieme e dare un significato a diversità che sono disposte nel tempo, 

legate in modo più o meno stretto da cause, condizione, intenzioni, ragioni o 

semplicemente dal caso. Terminata, come ha scritto Lyotard ( 1979), l’era delle 

“grandi” narrazioni, attraverso le quali era possibile ricondurre la storia 

dell’umanità a grandi processi politici (come il colonialismo, la rivoluzione 

proletaria ecc), siamo oggi in un’epoca dove occorrono “piccole” narrazioni in 

grado di ricostruire i fili delle storie locali e di intrecciarle tra loro. 

​ La contraddizione che consiste nel frammentarsi quanto più ci colleghiamo 

l'un l’altro, trova riscontro in un’altra contraddizione che questa volta assume 

l’aspetto di un vero paradosso logico. Infatti, la nozione di relativismo culturale, di 

cui non possiamo fare a meno, conduce diretti al paradosso dell’assolutismo del 

relativismo. Se tutti devono accettare l’idea del relativismo, non è questa una nuova 

forma di pensiero assoluto e non relativo? Il relativismo non dovrebbe contenere 

anche l’ipotesi di un suo rifiuto? È forse questo paradosso, a cui porta il relativismo, 

che rende difficile accettare chi relativista non è e pretende di imporre i propri 

valori come universali. E poi una cultura multietnica, democratica e relativista non 

dovrebbe avere tra i suoi valori quelli di educare alla multietnicità, alla democrazia 

e al relativismo in modo che questi valori non siano “a senso unico"? Di fronte alla 

ragazzina che arriva a scuola col volto velato, sono i presidi a dovere accettare il 

principio del pudore e della riservatezza propria della cultura dei genitori, o sono 

questi ultimi a dovere relativisticamente comprendere l'esistenza di costumi, valori 

o tradizioni diverse? Questo paradosso potrebbe spingere qualcuno a pensare che 

non si può essere “relativisti a senso único” e a volgersi indietro verso forme 

aggiornate di rifiuto del “diverso” o al ritorno di veri e propri steccati, muri e 

muraglie5. 

5 Un esempio è il recente pamphlet di Oriana Fallaci: La rabbia e l’orgoglio (Fallaci, 2001). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       16 
 

​ Naturalmente queste dilacerazioni sono divenute più dolorose a partire dal 

2001, quando è emerso evidente il conflitto tra culture e l’esigenza di una sua 

ricomposizione entro forme nuove, dato che le vecchie tradizioni di pensiero, quali 

appunto quelle del “sono relativista ma lo devi essere anche tu”, si sono dimostrate 

del tutto inadeguate. 

​ Cosa ha avuto da offrire la psicologia “scientifica” a problemi di questa fatta? 

Certo, quando gli immigrati italiani sbarcavano a New York, o i siciliani arrivavano 

a Milano o i marocchini  fuggiti dalle colonie giungevano a Parigi, è riuscito utile il 

concetto di pregiudizio perché questo definiva un atteggiamento verso un “diverso” 

che cercava di entrare nel “tuo” gruppo di appartenenza. La psicologia sociale negli 

ultimi cinquant’anni há messo a punto un armamentario teorico e metodológico 

piuttosto ricco per studiare tutti questi processi di confronto e di giudizio sociale: 

lo “stereotipo”, la “categorizzazione sociale”, i processi di “assimilazione” e di 

“contrasto”, di “in-group” e “out-group” ecc. 

Studiando le difficoltà di adattamento scolastico, gli psicologi dello sviluppo 

trovavano logico controllare se un bambino provenisse da gruppo etnico di 

minoranza con una bassa esposizione alla lingua del paese ospitante e con uno 

stress da acculturazione tale da non garantire quei prerequisiti di base necessari 

per l’apprendimento di contenuti standard del sapere. Oppure, volendo valutare 

l’influenza della cultura sullo sviluppo delle operazioni formali era legittimo che gli 

psicologi cognitivi si domandassero se i bambini nati in Costa d’Avorio 

sviluppassero il pensiero operatorio con la stessa velocità dei bambini ginevrini o 

londinesi. 

​ La psicologia cross o interculturale ha cercato finora di rispondere a quesiti 

del tipo: c’è una cultura A che “produce” individui a1 e una cultura B che “produce” 

individui b1; conoscendo A e B quali saranno le differenze tra a1 e b1? 

​ Tutti questi studi avuto una loro rilevanza e certo ce l’hanno ancora, ma 

sono sufficiente a comprendere un mondo fatto di paradossi, che rimescola 

continuamente le carte tra paesi, popoli e nazioni, che produce, se si può dire, 

mono-multi-culture AB e individui a1b1? Parlare di cultura A e di individui A1 non 

è ancora usare un pensiero che traccia confini e crea categorie che trascurano i 

percorsi personali, le storie di vita, i cambiamenti storici? E ancora, piuttosto che 

domandarsi quale sia l’effetto che una determinata cultura esercita su un 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       17 
 

individuo, sarebbe forse più utile porsi il problema di quale significato l’individuo 

attribuisce alla sua cultura, in che modo pregiudizio sia il risultato di una 

discorsività sociale che si costruisce nella vita quotidiana (cfr. Mantovani, 1998; 

Mazzara, 1996; Zucchermaglio, 2002). L'attribuzione di significato: eccoci qui 

giunti nuovamente al tema della psicologia culturale, ma questa volta per un’altra 

strada. Infatti, il particolare significato che oggi assume la parola “cultura”, le 

trasformazioni politiche, religiose, etniche, sociali ed economiche che hanno 

caratterizzato il nostro passato e fondato il nostro presente, non sono le sole 

ragioni che spingono a parlare di psicologia culturale. Ce ne sono altre ragioni che 

riguardano i cambiamenti intervenuti nelle teorie sulla socializzazione e lo 

sviluppo cognitivo, nel modo in cui gli scienziati intendono il pensiero, il linguaggio 

e la memoria, nella relazione esistente tra discipline diverse come la letteratura, il 

diritto, la storia, le scienze dello sviluppo e della mente, l’antropologia, e, più in 

generale, nella concezione del binomio individuo-società. 

​ Come vedremo meglio in seguito, la psicologia culturale non è una disciplina 

che intende dimostrare in che misura e in quali modi noi siamo influenzati dalla 

cultura nella quale viviamo. Per esempio, non si preoccupa di dimostrare se i 

bambini che hanno successo scolastico hanno genitori democratici e che nutrono 

alte aspirazioni nei loro confronti, o quale influenza sulle abilità di ragionamento 

del bambino abbia il fatto di vivere in ambienti poveri e in famiglie dominate da 

una autorità materna che educa i figli in modo soffocante e aggressivo, come 

Vernon (1969) ha fatto studiando le famiglie giamaicane. La psicologia culturale 

non è nemmeno una disciplina allo stesso modo in cui lo sono la psicologia sociale, 

la psicologia di comunità o la psicologia ambientale. 

​ La psicologia culturale è un punto di vista con cui studiare e comprendere la 

vita mentale. È un approccio che si fonda sulla  nozione che la mente “si appropri” 

di pezzi della sua cultura.  

​ Ciascun individuo nasce in un ambiente culturale determinato, e questa 

cultura ben presto entra a far parte della sua mente. Come è possibile questo? Ecco 

un problema che può essere affrontato solo se abbiamo chiari quali rapporti 

sussistano tra mente e culture e quali siano, se esistono, i loro confini. 

​ Ma subito dopo nasce spontanea un’altra domanda di tipo evolutivo: come si 

diventa progressivamente capaci di padroneggiare gli strumenti culturali? Che 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       18 
 

rapporto sussiste tra l’appropriazione di questi strumenti e lo sviluppo del 

pensiero, per esempio tra il fatto che un bambino Inuit impari a discriminare molti 

tipi diversi di neve e il fatto che la sua lingua preveda circa venti parole diverse per 

denominarla? Una possibile risposta è che tra mente e cultura esista una sorta di 

isomorfismo dovuto al fatto che la cultura è creata dall’uomo e che quindi è un 

prodotto mentale. Cosicché se la cultura è nella mente questo avviene perché la 

mente è dentro la cultura. 

​ Può essere istruttivo riflettere sul fatto che l’etimologia stessa della parola 

“cultura” proviene da coltura cioè “coltivare”, “arare”, "lavori i campi”. Il lavoro 

intellettuale che produce “cultura” proviene linguisticamente e storicamente dal 

lavoro manuale. Questo lavoro manuale si serve di strumenti costruiti dall’uomo o, 

se anche trovati in natura, comunque adattati dall’uomo per scopi pratici. Se la 

coltura è dunque un lavoro manuale e strumentale di un terreno affinché produca 

piante e frutta, la “cultura” sarà un lavoro mentale che farà uso di strumenti per 

ottenere frutti mentali utili. Questo fa capire come la cultura sia un processo di 

trasformazione del mondo che viene ridotto isomorfo alla mente umana, adeguato 

a rispondere alle sue esigenze. Questa può essere una strada attraverso la quale la 

cultura entra nella mente e la mente crea una cultura. 

​ Il fatto che si sia iniziato questo volume con una tematica a carattere 

storico-politico, come è quella sulla globalizzazione, non deve sorprendere. Come 

vedremo la psicologia culturale ha una sua caratterizzazione piuttosto 

"politicizzata", perché essa prende particolarmente a cuore il problema di ciò che 

potremmo definire la “colonizzazione della diversità”. Vale a dire quel complesso di 

attitudini mentali, ipotesi teoriche e pratiche di ricerca con le quali si cerca di 

ridurre l'altro "culturale” nelle proprie categorie culturali di appartenenza. Detto 

questo, tuttavia, vorrei chiarire che nel presente volume il taglio scelto per 

affrontare il tema della psicologia culturale sarà quello evolutivo. Questo punto di 

vista permette di affrontare la questione dei rapporti tra mente e cultura in senso 

diacronico, studiando i modi attraverso i quali la mente diventa “mediata” 

culturalmente. Pertanto, invece di presentare subito una definizione di ciò che si 

intende per “psicologia culturale”, ho pensato più utile partire dalla domanda sul 

perché è necessaria questa prospettiva, cosa di particolare essa ha da offrirci, in 

che modo ci può essere di aiuto ad affrontare vecchi e nuovi problemi. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       19 
 

​ Una risposta, ancora problematica a queste domande, scaturirà dai CAP. 1 e 

2. Questi capitoli presenteranno due temi apparentemente molto diversi tra loro. 

​ Il CAP. 1 esaminerà una questione a carattere storico – la battaglia sulle 

icone – che interessò soprattutto il mondo bizantino attorno al IX secolo d.C. 

Esaminare questo problema ci permetterà di capire meglio come i “mondi” delle 

persone (i fedeli che credevano nel valore sacro e taumaturgico delle icone ) si 

saldino a mondi più vasti (la politica dell’imperatore e del papa circa la questione 

delle icone, le icone come modo collettivo di rappresentare la divinità ma anche 

come genere artistico-religioso).  

​ Il CAP. 2 riguarderà invece un caso di autismo, e da qui, una sua possibile 

interpretazione nei termini della “teoria della mente”. Lo scopo sarà ancora una 

volta quello di mostrare come i processi individuali che gli psicologi e gli psichiatri 

studiano non siano pienamente comprensibili senza un riferimento agli strumenti 

che la cultura mette a disposizione degli individui per conoscere la realtà e per 

viverci dentro. 

​ Benché contenutisticamente molto diversi tra loro, i due capitoli sollevano 

sostanzialmente uno stesso tipo di problema: cosa è una rappresentazione 

mentale? A cosa serve? Come si lega alla storia e alla vita di una cultura? 

​ È nel CAP. 3 che sarà affrontato in modo più diretto il tema della psicologia 

culturale, soprattutto nel definire la sua prospettiva e il suo campo di indagine. Si 

osserverà che al suo interno esiste una molteplicità di posizioni, ma anche degli 

elementi comuni che possono autorizzarci a parlare di essa come di una disciplina 

un po’ sui generis, che comincia però ad avere un’identità propria. Questa 

affermazione può forse sorprendere ma la psicologia culturale è una rinata 

disciplina ancora molto giovane. Molti studi culturali, importante anche da un 

punto di vista psicologico, riguardano il diritto o la letteratura piuttosto che, per 

esempio, lo sviluppo del bambino.  Tuttavia la prospettiva teorica che la psicologia 

culturale propugna è sufficientemente sviluppata da permetterci di comprendere 

meglio vecchie e nuove questioni. 

​ Mentre nella prima parte del volume vengono discussi i prerequisiti 

concettuali necessari per comprendere in cosa la psicologia culturale consista, 

nella seconda e nella terza parte saranno affrontati alcuni temi “classici” della 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       20 
 

psicologia allo scopo di mostrare in che modo la psicologia culturale possa offrire 

un punto di vista importante e utile per inquadrarli. 

​ In particolare, all’inizio della seconda parte, il CAP. 4 sarà dedicato al 

linguaggio e alle storie. Queste saranno considerate come strumenti culturali 

attraverso i quali l’individuo, nel corso del suo sviluppo, cerca di padroneggiare la 

realtà e di scambiare significati. Ma in che modo questo avviene? Come linguaggio e 

storie si intrecciano con lo sviluppo del pensiero? Rispondere a questi ci 

permetterà di affrontare nuovamente il problema dei rapporti tra mente e cultura e 

ci porterà a prendere in esame un ulteriore tema, quello della autobiografia. 

​ Sará questo l’argomento del CA. 5. L’autobiografia, se da un lato sembra 

riguardare un processo tutto individuale che ha a che fare con il Sé (autos), 

dall’altro si allarga a dismisura verso mondi sempre più vasti che includono la 

famiglia, la società e la storia. Sarà interessante riflettere come la storia, con il 

trascorrere delle generazioni, possa illuminare proprio il senso di quel processo 

autobiografico che appare a tutta prima solo interno all’individuo. 

​ La terza parte del volume è dedicata al pensiero. Nel CAP.6 il pensiero sarà 

visto soprattutto come sviluppo concettuale. A cosa servono i concetti? Che 

rapporto esiste tra loro quando si tratta di attribuire significato a proposizioni 

linguistiche o a esperienze? La disamina di questi problemi ci condurrà a riflettere 

sulla questione delle diverse modalità di pensiero, quella paradigmatica e quella 

sintagmatica, sul modo in cui esse sono intersecate, e sul ruolo svolto dalla cultura. 

​ Nel CAP. 7, dopo avere analizzato il modo in cui mente e cultura 

interagiscono nelle storie, nell'autobiografia e nel pensiero, si affronterà il 

problema della comprensione sociale e di come questa comprensione si avvalga 

degli strumenti approntati dalla cultura. Si tornerà sul tema delle storie per 

mostrare come esse costituiscono uno strumento per comprendere la realtà in 

tutte le sue variegate forme d’incongruenza. Per far questo sarà presa in esame la 

nozione di “antecedente”, una nozione che è storica e psicologica al tempo stesso 

perché è ciò su cui la società e l’individuo fondano la propria identità, 

ricostruiscono il passato, danno significato al presente e programmano il futuro. 

​ Il CAP. 8 fungerà da chiusura del lavoro. Saranno dunque recuperati la 

maggior parte dei fili percorsi durante la trattazione. Lo scopo di questo capitolo 

sarà in primo luogo quello di aiutare chi legge (come chi scrive) a ricomporre un 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       21 
 

quadro teorico certamente non semplice. Tuttavia, dal cercare di chiarire ancora 

una volta alcuni nodi concettuali, come l’importanza di adottare una prospettiva 

evolutiva per studiare i rapporti tra mente e cultura, deriveranno anche alcune 

indicazioni utili per definire in modo più conclusivo e “sintetico” l’identità della 

psicologia culturale. Si vedrà che la prospettiva culturale in psicologia affronta 

costantemente la dialettica della canonicità e della violazione, un tema classico 

nella storia della psicologia. Quantunque sia stato formulato in modi diversi, questo 

è un tema che produce ricerca e conoscenza e sarà proprio da quest’ultima analisi 

che scaturiranno alcuni suggerimenti circa i compiti che attendono la psicologia 

culturale e gli psicologi culturali e, forse, anche l’uomo d’oggi, costantemente 

sfidato a confrontarsi con ciò che è diverso da lui.  

 

Referências 

 

CUISENIR, Jean. Etnologia dell’Europa. Milano, Italia: Il Saggiatore, 1990. 

DINER, Dan. Raccontare il Novecento: una storia politica. Milano, Italia: Garzanti, 

1999. 

FALLACI, Oriana. La rabbia e l‘orgoglio. Milano, Italia: RCS Libri, 2001. 

GEERTZ, Clifford. Mondo globale, mondi locale. Bologna, Italia: Il Mulino, 1995. 

LYOTARD, Jean-François. La condizione postmoderna. Milano, Italia: Feltrinelli, 

1979. 

MANTOVANI, Giuseppe. L’elefante invisibile. Firenze, Italia: Giunti, 1998. 

MAZZARA, Bruno. Appartenenza e pregiudizio. Roma, Italia: Carocci, 1996. 

VERNON, Philip. Antropologia culturale dell’intelligenza. Firenze, Italia: La 

Nuova Italia, 1969. 

ZUCCHERMAGLIO, Cristina. Psicologia culturale dei gruppi. Roma, Italia: Carocci, 

2002. 

 

Data de submissão: 23/06/2025 
Data de aceite: 16/12/2025 

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 


