
                                                                                                                                                                       1 
 

 Trocas de destino, individuação e retorno do pai em “A estória do Homem do 

Pinguelo” 

 
Exchanges of fate, individuation and return of the father in “A estória do Homem 

do Pinguelo” 
 
 

Daniel Atroch 
 
RESUMO: no conto “A estória do Homem do Pinguelo”, integrante de Estas estórias, volume publicado após 
a morte do autor, o enigmático “Homem do pinguelo” intervém misteriosamente nas vidas de seo Cesarino 
e Mourão, fazendo com que troquem de destino, pois um vivia a sorte do outro, levando ambos a superar a 
crise na qual se encontravam e avançar no processo de individuação. Além de figurar o diálogo entre 
opostos, a narrativa encena outros temas importantes para a obra rosiana, como o mito de Fausto e a 
relação problemática com o Pai. Para fins da análise, são mobilizados críticos literários como Adélia 
Bezerra de Menezes, Walnice Nogueira Galvão e Davi Arrigucci Jr, além de pensadores do segmento da 
História das Religiões, da Psicologia e da Psicanálise, como Mircea Eliade, Joseph Campbell, Jung e Freud.  
A metodologia, de caráter bibliográfico e qualitativo, perfaz uma leitura hermenêutica da dualidade que 
atravessa o conto, além da comparação com outras obras de Guimarães Rosa.  
 
Palavras-chave: Literatura brasileira. João Guimarães Rosa. Destino. Individuação. Relações familiares.  
  
ABSTRACT: in the short story “A estória do Homem do Pinguelo”, work published after the author's death, 
the enigmatic “Homem do pinguelo” mysteriously intervenes in the lives of seo Cesarino and Mourão, 
causing them to change fate, as one lives the luck of the other, leading both to overcome the crisis in which 
they found themselves and move forward in the individuation process. In addition to represent the 
dialogue between opposites, the narrative stages other important themes for Rosa's work, such as the 
myth of Faust and the problematic relationship with the Father. To carry out the analysis, literary critics 
such as Adélia Bezerra de Menezes, Walnice Nogueira Galvão and Davi Arrigucci Jr are mobilized, as well 
as thinkers from the History of Religions, Psychology and Psychoanalysis segment, such as Mircea Eliade, 
Joseph Campbell, Jung and Freud. The methodology, of a bibliographic and qualitative nature, proposes a 
hermeneutic reading of the duality that runs through the story, in addition to comparison with other 
works by Guimarães Rosa. 
 
Keywords: Brazilian literature. João Guimarães Rosa. Fate. Individuation. Family relationships.  
 
 
 
Introdução 

 

Em A estória do Homem do Pinguelo, acompanhamos a trajetória de dois homens 

do sertão, seo Cesarino, comerciante, e Mourão, boiadeiro, ambos à beira da falência. A 

mercadoria da venda foi quase toda estragada por uma enchente, e a boiada padecia com 

a seca ulterior. Cesarino e Mourão, através da mediação de José Reles, 

narrador-personagem do conto, se conhecem e resolvem fazer negócio: trocam a boiada 

pela venda, sob os auspícios do “Homem do Pinguelo”. Depois de efetivada a troca, 

ambos prosperam. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       2 
 

No conto, há um “comentarista”1 que dialoga com o narrador-personagem, não 

raro se contrapondo a ele de forma irônica. Esse jogo discursivo assinala as diferenças 

entre o rústico homem do campo (o narrador) e o homem “culto”, urbano (o 

comentador). Davi Arrigucci Jr., se referindo a Grande sertão: veredas, obra que se vale de 

recurso narrativo semelhante (ainda que no romance as reações do homem citadino 

possam ser apenas inferidas), observa que “A perspectiva do sertão vem do fundo de 

outro espaço e de outro tempo, com tudo o que tem de real e de imaginário, de 

consciente e de inconsciente, e se confronta com a perspectiva da cidade, sob a forma 

dramática deste debate de primeiro plano” (ARRIGUCCI JR, 1994, p. 19).  

No entanto, conforme o texto avança, os discursos opostos se conjugam: “Como 

um jogo de empréstimos, os enunciados, distintos no começo da narração, vão se 

interpenetrando, um assimila os recursos linguísticos do outro, culminando na junção 

das duas vozes no final” (SIMÕES, 1988, p. 139). Esse embate de contrários, que ora se 

repelem ora se integram, parte da estrutura formal e discursiva do conto, em 

formulações paradoxais como “devagar também é pressa”, “tudo é e não é” etc., para 

impregnar todos os seus sentidos, passando pela relação inversamente proporcional 

entre os personagens centrais, seo Cesarino e Mourão, pelos fenômenos da seca e da 

enchente, até, como veremos, a natureza dúplice do “Homem do Pinguelo”, personagem 

sinuoso que desponta todo envolto em mistério na elocução de José Reles. Além de 

figurar o diálogo entre opostos, a narrativa encena outros temas fundamentais para a 

obra rosiana, como o mito de Fausto e a relação problemática com o Pai.  

Para fins de minha análise, recorro aos estudos de críticos literários especialistas 

em Guimarães Rosa, como Adélia Bezerra de Menezes, Walnice Nogueira Galvão e Davi 

Arrigucci Jr, além de pensadores do filão da História das Religiões, da Psicologia e da 

Psicanálise, como Mircea Eliade, Gaston Bachelard, Joseph Campbell, Jung e Freud.  A 

metodologia, de caráter bibliográfico e qualitativo, é mobilizada no sentido de uma 

leitura hermenêutica da dualidade que perfila o conto, enfeixando forma e conteúdo, 

além da comparação com outras obras de Guimarães Rosa.  

O artigo se justifica pelas nuances encontradas no tema dos contrários, 

discernível sobretudo no encontro entre seo Cesarino e Mourão, e pela busca de um novo 

olhar sobre o “Homem do Pinguelo”, pivô da problemática em torno da figura do Pai que 

trespassa toda a narrativa.  

1 Termo utilizado por Adélia Bezerra de Meneses (2010). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       3 
 

 

“A sina ou os acasos, de outros, meus não são” 

 

No decorrer do conto, José Reles narra as desventuras de seo Cesarino, malfadado 

comerciante: “O que era: que a venda dele estava era dando para trás. Não fazia muito 

negócio. Quem estavam se arredondeando eram as outras vendas” (ROSA, 2001a, p. 

161). Para completar, uma enchente prejudica, sobretudo, o seu negócio: “- Aí, se 

esperdiçou fatal a quanta mercadoria. Botou-se para secar, mas tudo em barro grosso, 

empesgado, fartas coisas se apodrecendo” (2001a, p. 163). Após a enxurrada, se instaura 

a seca - “Passou outubro, passado novembro, mais dezembro, então. E credo nisto: que 

não e não chovia. Agosto, era o estado da seca” (2001a, p. 163). “Seo Cesarino estava 

completando de ficar desesperado” (2001a, p. 165).  

Então, em uma de suas andanças, José Reles ouve toques de berrante na 

“Passagem do Ingá” (observem que “passagem” é, na esteira de Eliade (2001), local de 

transformação ou mudança de status) e encontra o também malfadado boiadeiro 

Mourão: “- almirante em mar secado, com suas favas mal contadas, aprendiz do que não 

quis...” (2001a, p. 170) conduzindo uma boiada em petição de miséria:  

 

Aqueles bois se sumiam e surgiam de magros, suas ossadas espinhando. Tanta 
miséria em mal-amparo, em maus cavacos, no cabo de se olhar dava gastura. Os 
vaqueiros, mascarados, que de só poeira, e desgosto. Atrás da comitiva, a gente 
esperasse de ver aparecer a Morte sensata, amontada em seu cavalo, dela, alvo, 
em preparo, gadanhando (2001a, p. 170). 

 

Mourão, como era de se esperar, encontra-se abatido, porém, envia alguns 

vaqueiros para caçar água ou pasto. Agapito encontra um fio d’água2; revigorado pela 

notícia, o boiadeiro volta a se movimentar, aceitando o convite de José Reles para 

conhecer o arraial. Lá, encontra seo Cesarino, evento de suma importância para o 

destino de ambos. Observem que, “Na boa hora, o Homem do Pinguelo devia de estar 

com a gente, remiroso, por ali, eu acho” (2001a, p. 176).  

2 Fernando Py observa que “Agapito, simples mestre-vaqueiro, é o responsável pelo achado de ouro (a 
água), o qual, a partir da notícia dada, transforma, não de chofre, mas aos poucos, o moral e o ânimo das 
pessoas abatidas pelas desventuras sucessivas. O encontro do ouro, aliás, a sua apenas notícia, é suficiente 
para operar a mudança. Agapito é nome de origem grega e significa “escolhido”, “favorito”, “preferido pelo 
destino”, etc. Assim, estabelece o autor uma relação intercorrente entre o nome do vaqueiro e o seu papel 
na estória: encontra ouro porque se chama Agapito – donde, chama-se Agapito por estar escolhido pelo 
destino para exercer uma função importante” (PY, 1991, p. 565). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       4 
 

Mourão é inversamente proporcional a seo Cesarino; eles constituem o duplo um 

do outro. Vejamos suas características: Mourão é gordo, “cara de lua” (2001a, p. 171), 

sossegado, “Capaz de ficar quieto no inferno” (2001a, p. 171), e possui aspecto de 

doente. Ele gosta de pescar, não se levanta nem para beber água, manda nos outros, é 

sóbrio, diligente e algo somítico: “Picou o fumo, palmeou, vagaroso. Por umas duas fipas, 

que caíram, ele procurou com os olhos, e apanhou, que nem que pulgas catasse” (2001a, 

p. 171-172). Sem família, constituiu o seu patrimônio aos poucos e, apesar de boiadeiro, 

“estava caçando era sossego”.  

 

Seu nome, Pedro Mourão, diz tudo: Pedro, de pedra, rocha, paradigma da 
estabilidade; e Mourão, registra o dicionário, significa “estaca fincada ao solo, à 
qual se amarram as reses”; é também pedra de lareira (evocando lar...). O nome 
do boiadeiro errante remete assim a um desejo de permanência, de fixação 
(MENEZES, 2010, p. 167). 

 

O afã de estabelecer residência fixa onde possa gozar de sossego (indício de uma 

natureza doméstica, “passiva”), aliado à “cara de lua” (satélite relacionado à água, 

elemento abundante no corpo arredondado de Mourão), assinalam a regência do 

feminino sobre o personagem, dado que a lua e a água são seus símbolos: 

 

Receptáculo de toda a virtualidade, fluída por excelência, suporte do devir 
universal, a água é comparada ou diretamente assimilada à Lua. Os ritos lunares 
e aquáticos são orquestrados pelo mesmo destino; dirigem o aparecimento e 
desaparecimento periódico de todas as formas, dão ao devir universal uma 
estrutura cíclica. Por isso, desde a pré-história, o conjunto Água-Lua-Mulher 
tem sido percebido como o circuito antropocósmico da fecundidade (ELIADE, 
2008, p. 154). 

 

Observem que Mourão é ambivalente para além do fato de se tratar de um 

homem relacionado a caracteres e símbolos arquetipicamente femininos. O personagem, 

como vimos, é sóbrio, “enxuto de ideias” (2001a, p. 171), meticuloso e comedido, 

características tradicionalmente relacionadas ao logos, masculino. Sua profissão – 

boiadeiro – é ativa, masculina; além do que, apesar de sua afinidade com o elemento 

aquático (lua, pesca etc.), o personagem necessita de muita água, sofrendo os reveses da 

seca.  

Seo Cesarino, por sua vez, tem a cara comprida, anda a passos largos, é, nas 

palavras de José Reles, “homem ardente” (2001a, p. 160). Longilíneo, alto, vermelho e 

irrequieto (vive andando para lá e para cá), Cesarino nos é apresentado como um 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       5 
 

homem de ação; ele ajuda as pessoas sem pestanejar, desatolando um carro-de-bois, 

“pensando junto” para solucionar problemas alheios etc. Sua própria figura alta, esguia, 

de “mais nariz” (2001a, p. 158), sugere penetração. Ou seja, referimo-nos a um 

personagem solarizado, de caráter arquetipicamente masculino, estando, inclusive, 

profundamente ligado à figura paterna (o “Pai” é mencionado com “p” maiúsculo) de 

quem herdou a venda. Mas, assim como Mourão, seo Cesarino também é ambivalente. 

Apesar de ligeiro, nervoso e ativo, ele não cobra as dívidas dos clientes, razão de parte 

dos seus transtornos: “mal cobrava o que deviam a ele” (2001a, p. 161); “O fiado mal 

cobrado, e não pago, é que avoava com o negócio” (2001a, p. 162). Além do que, “gastava 

meio para lá do convinhável” (2001a, p. 161). Ou seja, temos aqui flagrantes de uma 

natureza um tanto descuidada e por demais generosa. Sua profissão, dono de venda, é 

mais “passiva”, requerendo pouca atividade. Assim, as características de “herói” solar 

ficam atenuadas. É importante notar que, apesar de “homem ardente”, a maior carência 

de Cesarino é de calor, de secura – sua venda foi destruída pela água. 

Ao se encontrarem, Cesarino e Mourão fazem um negócio insuspeito, trocam seus 

infortúnios: a venda com a mercadoria estragada, pela boiada em petição de miséria - 

tudo sob a mirada do “Homem do Pinguelo”: “[...] naquela paz de hora, devia de se ter 

surgido para estar ali, com a gente, o... O desencontradiço... O bem-encontrado... O...” 

(2001a, p. 182). O negócio se efetiva sem entraves e, sob nova administração, as contas 

do armazém são acertadas, o povo volta a comprar firme, e Mourão enriquece3: “lavorou, 

ganhou, parou empapado de rico, sumo dono do arraial, quase” (2001a, p. 189). Por 

outro lado, bem conduzida, a boiada escapa da destruição. Levada por seo Cesarino até o 

3 No romance Grande sertão: veredas, o grupo de jagunços liderado por Zé Bebelo topa com o fazendeiro 
seô Habão em um ponto avançado da travessia. Ao que tudo indica, ele prefigura o boiadeiro Mourão, 
personagem do conto mais recente. De cara, ambos possuem o nome em grau aumentativo sintético. O 
fazendeiro possui uma “[...] calma muito sensata e firmada [...]” (ROSA, 2001b, p. 428), assim como 
Mourão, “Capaz de ficar quieto no inferno” (2001a, p. 171) e fala “[...] com a mesma voz, sem calor nenhum 
[...]” (2001b, p.431) lembrando o “marasmo” que pontua os movimentos do malfadado boiadeiro. Como 
afirma Riobaldo, seô Habão “[...] é sujeito da terra definitivo [...]” (2001b, p. 429), “[...] mansoso e manso, 
sem glória nenhuma, era um toco de pau, que não se destorce, ficando sempre para o seu arrumo” (2001b, 
p. 429-430). Da mesma forma, as atitudes e o nome de Mourão (que pode significar a estaca de amarrar as 
reses, conforme Menezes (2010)) evocam fixação e estabilidade. Seô Habão gosta de mandar: “[...] a 
natureza dele queria, precisava de todos como escravos [...]” (2001b, p. 431), assim como o boiadeiro do 
conto publicado posteriormente: “Me pegou pelo lado aberto. Porque, do incumbido que me dava, digo, ele 
expôs o mando tão natural, que eu achei certo que devia de cumprir [...]” (2001a, p. 174). Habão deita um 
olhar econômico sobre tudo: “[...] ele cumpria sua sina, de reduzir tudo a conteúdo. Pudesse, economizava 
até com o sol, com a chuva. Estava picando fumo no covo da mão, garanto ao senhor que não esperdiçava 
nem o átomo dumas felpas” (2001b, p. 432). Da mesma forma, Mourão toma nota das mercadorias 
estragadas pela enchente, na venda de seo Cesarino, e, ao fim, tira proveito de tudo, tornando-se um 
comerciante próspero. Mesmo a cara grande, de lua, do boiadeiro, encontra reflexo em seô Habão, que “[...] 
sacudia em sim a cabeçona [...]” (2001b, p. 432) respondendo a uma pergunta de Riobaldo. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       6 
 

povoado de Ponte-Nova e acolhida nos currais do padrinho seo Mascarenhas, resiste à 

seca e se salva: “Seo Cesarino, de rico, inteirado. [...] fez negócios grandes, dobrou, 

dezenou, engrossou fortuna” (2001a, p. 188). Assim como “A passagem do ingá”, local de 

travessia, foi determinante para a mudança de sorte na vida de Cesarino e Mourão (é lá 

que José Reles encontra o boiadeiro possibilitando o feliz encontro), a “Ponte-Nova”, 

outro local de travessia, resolve o novo problema imposto ao ex-comerciante: encontrar 

pasto para as reses adquiridas. Segundo Mircea Eliade,  

 

Toda existência cósmica está predestinada à “passagem”: o homem passa da 
pré-vida à vida e finalmente à morte, tal como o Antepassado mítico passou da 
preexistência à existência e o Sol das trevas à luz. [...] Convém precisar que 
todos os rituais e simbolismos da “passagem” exprimem uma concepção 
específica da existência humana: uma vez nascido, o homem ainda não está 
acabado; deve nascer uma segunda vez, espiritualmente; torna-se homem 
completo passando de um estado imperfeito, embrionário, a um estado perfeito, 
de adulto (ELIADE, 2001, p. 147). 

 

Portanto, as “passagens” e “travessias”, no conto, são momentos decisivos no 

processo de individuação4 de Cesarino e Mourão, dado que, no decorrer da narrativa, 

esses homens “inacabados”, ou “mal acabados”, passam por uma fase de deslocamento 

existencial, para, após as “passagens”, se realocar, renascendo para o pleno gozo dos seus 

devires.    

As identidades profundas de Cesarino e Mourão vêm à tona quando um encontra 

o outro e se reconhece no outro: “Seo Cesarino e Mourão podem ter suas vidas 

radicalmente alteradas, numa violenta peripécia, porque se reconhecem trocados: é o 

outro que lhes mostra, como num espelho invertido, o que poderiam fazer da própria 

vida” (2010, p. 171). Cesarino foi talhado para a vida ígnea, terrestre de boiadeiro, e 

Mourão, para a vida “fria” e “contemplativa” como as águas de um rio, fixado na venda. O 

fato de Mourão estar relacionado à água e carecer justamente dela, assim como seo 

Cesarino possuir caráter ígneo e precisar justamente de secura, de calor, se deve aos 

4 A individuação é um processo contínuo de desenvolvimento psicológico e existencial que busca levar o 
sujeito à realização de suas qualidades individuais dadas, atingindo o seu si-mesmo: “em outras palavras, é 
um processo mediante o qual um homem se torna o ser único que de fato é” (JUNG, 2003. p. 64). No conto, 
as questões do ser são elaboradas por José Reles em frases como “quem é, tem que ser!” (2001a, p. 168) e 
“Quem não é, não pode ser” (2001a, p. 158), que, em sua simplicidade e aparente redundância, indiciam o 
processo de individuação no qual estão implicados Cesarino e Mourão. A individuação desponta mesmo no 
tema da muda dos dentes das crianças, que se faz presente em dois momentos. Seo Cesarino afirma: “Justo, 
um dente de menino, que cai, é outro que vem já apontando...” (2001a, p. 168). E, discorrendo sobre a 
origem do nome “Mourão”, o “comentador” do conto observa que esse é o nome do “incognoscível” 
“patrono da muda de dentes das crianças” (2001a, p. 174). A mudança dos dentes marca a superação da 
primeira infância, estágio importante no desenvolvimento do indivíduo. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       7 
 

personagens não viverem vidas condizentes com o si-mesmo5 de cada um, não 

manifestando plenamente os seus devires. A persona6 de um representa o si-mesmo do 

outro, e a consciência desta “inversão” através do confronto entre os personagens, 

resulta na individuação de ambos, pois, “A meta da individuação não é outra senão a de 

despojar o si-mesmo dos invólucros falsos da persona [...]” (JUNG, 2003, p. 64). 

É importante notar que, para avançar em sua individuação, seo Cesarino 

abandona a “herança errada” do pai, a venda, mas leva a espingarda do falecido, pois ao 

depor o fardo que era o ofício de comerciante, passa a lidar de forma equilibrada com a 

influência paterna, emblematizada na arma de fogo. Mourão, que não conheceu família, 

aceita de bom grado o pedido de seo Cesarino de que o retrato do pai permaneça na 

venda, espécie de compensação pela ausência de pais em sua vida. Assim, levar a arma e 

deixar o retrato, sinaliza que seo Cesarino incorpora do pai o que lhe interessa (a 

virilidade representada pela espingarda), e abandona o que não lhe convém: a 

subserviência filial, expressa na obrigação de se manter fixado na venda. 

 

“O desencontradiço... O bem-encontrado...” 

 

O “Homem do Pinguelo”, cuja presença se insinua em momentos fundamentais da 

história, constitui-se em tabu ao narrador-personagem, José Reles, que mesmo instigado 

pelo “comentarista”, não se permite discorrer abertamente sobre ele. O misterioso 

personagem, dada a sua presença/influência (mesmo que fantasmal) em pontos de 

inflexão que resultam em desenlace feliz, pode ser lido como interventor favorável 

(ainda que de natureza ambígua), ou psicopompo. O arquétipo vige em portas7 e viabiliza 

pontes, ligando-se, em primeira instância, a Mercúrio, deus que rege as trocas, as 

transformações, as mediações. Segundo Campbell, 

 

Não é incomum que o ajudante sobrenatural assuma a forma masculina. [...] As 
mitologias mais elevadas desenvolvem o papel na grande figura do guia, do 
mestre, do barqueiro, do condutor de almas para o além. No mito clássico, esse 

7 Sobre o “Homem do Pinguelo”, José Reles observa: “Ele, às vezes, fio que costuma aparecer assim, em 
portas de vendas...” (2001a, p. 168). 

6 Segundo Jung, a persona corresponde à “personalidade” que o indivíduo sustenta no contexto social. Ela 
dá conta da imagem que se procura transmitir aos outros de si mesmo (2003). 

5 O si-mesmo, de acordo com Jung, representa “[...] a meta da vida, sendo a expressão plena dessa 
combinação do destino a que damos o nome de indivíduo [...]” (2003, p. 131). A realização do si-mesmo 
pressupõe a harmonização dos pares de opostos que constituem o todo da personalidade, o que se dá 
através do embate com o Outro (2003). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       8 
 

guia é Hermes-Mercúrio; [...] Goethe apresenta o guia masculino, no Fausto, 
como Mefistófeles - e não é incomum que o aspecto perigoso da figura 
“mercurial” seja enfatizado; pois ele é o condutor do espírito inocente para os 
reinos da provação. Na visão de Dante, o papel é desempenhado por Virgílio, 
que o passa para Beatriz no limiar do Paraíso. Protetor e perigoso, maternal e 
paternal, a um só tempo, esse princípio sobrenatural do agente de proteção e 
orientação reúne em si todas as ambiguidades do inconsciente – e por isso 
significa o apoio dado à nossa personalidade consciente por parte deste sistema 
mais amplo e, ao mesmo tempo, o caráter inescrutável do guia que seguimos, o 
que representa um perigo para todos os nossos fins racionais (CAMPBELL, 
2007, p. 77). 

 

 Por reunir todas as ambiguidades do inconsciente, como aponta Campbell, o 

arquétipo do psicopompo estende a sua natureza dupla ao próprio sexo, podendo ser 

representado como hermafrodita (o próprio Mefistófeles goethiano o é), fator que 

acentua o caráter “perigoso” do ajudante sobrenatural, o que talvez agrave as hesitações 

de José Reles, homem simples do sertão (como indica o seu sobrenome), diante do 

“Homem do Pinguelo”.  

Analisando o nome do “Homem do Pinguelo”, Adélia Bezerra de Meneses ressalta, 

dentre outros aspectos, a ambivalência sexual do personagem:  

 

É extremamente significativo que a primeira das acepções que o dicionário dá 
para “pinguelo” é: “variante de pinguela; ponte; tronco ou prancha que serve de 
pequena ponte para um rio”.  
​ Há uma outra acepção para “pinguelo”, que é “gatilho” [...], e uma terceira 
acepção, do registro chulo, que é pênis e é clitóris. [...] É importantíssima essa 
acepção sexualizada: pois o Homem do Pinguelo, que figura o Destino, a Sorte, é 
uma figura apotropaica. 
​ A gente sabe que a reprodução de órgãos sexuais, desde a Antiguidade, 
funciona como elemento apotropaico: elemento que espanta o mau-olhado, que 
evita o azar, que protege, que traz sorte. Tanto na Antiguidade, no mundo grego 
e no romano, como depois, no mundo africano, a figuração do sexo – sobretudo 
do órgão masculino, por exemplo a utilização dos falos em ereção [...] – é um 
elemento de esconjuro, e, como tal, portador de boa sorte. [...] 
​ E que dizer da figa, tão bem acolhida na sociedade respeitável, e que tem 
uma origem... Obscena? A figa (do latim fica = vulva) é a mão humana, com o 
polegar colocado entre o indicador e o médio. “É uma representação do ato 
sexual, em que o polegar é o órgão masculino e o indicador e o médio, o 
triângulo feminino”, registra Luís da Câmara Cascudo no Dicionário do Folclore 
Brasileiro. [...] A figuração de um cópula – ostentação de uma força vital, 
afirmação de um princípio de vida, teria o valor de um esconjuro. Assim, o 
homem do Pinguelo, que traz a sorte, é o homem do Pênis e do Clitóris – 
literalmente, o homem da figa (2010, p. 172-174). 

 

O pinguelo como ponte, ou seja, estrutura que integra duas margens, é certamente 

o sentido mais evidente do nome do misterioso personagem dentre as possibilidades 

levantadas pela crítica. Porém, gostaria de chamar a atenção para o caráter sexual do 

termo pinguelo, que, como vimos, designa tanto pênis quanto clitóris, sinalizando a 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       9 
 

duplicidade sexual do personagem-título. Importante observar que a androginia não 

neutraliza o gênero “dominante” do ser divino ou sobrenatural. Um Deus ou Ser superior 

macho por excelência, “[...] pode ser andrógino, tanto quanto uma Deusa-Mãe. Por 

conseguinte, se se diz que os Seres supremos dos primitivos são – ou foram – 

andróginos, isso não exclui, de forma alguma, a sua “masculinidade” ou a sua 

“feminilidade”” (ELIADE, 1957, p. 149). De acordo com Mircea Eliade (1957, p. 148), o 

fenômeno da androginia divina significa mais do que a simples coexistência dos sexos no 

ser superior. Trata-se de uma fórmula arcaica e universal para exprimir a totalidade, a 

coincidência dos contrários (coincidentia oppositorum). Assim, o “Homem do Pinguelo” é 

inequivocamente masculino, no entanto, ativa o sexo oposto para conjurar o princípio de 

vida que afasta o mal e garante a boa ventura dos seus protegidos.    

Segundo Gaston Bachelard, o casamento de contrários definitivo, em termos da 

imaginação material, ocorre entre a água e o fogo:  

 

No reino das matérias, nada encontraremos de mais contrário que a água e o 
fogo. A água e o fogo proporcionam talvez a única contradição realmente 
substancial. Se logicamente um evoca o outro, sexualmente um deseja o outro. 
Como sonhar com maiores genitores que a água e o fogo! (BACHELARD, 2002, p. 
102). 

 

Da mesma forma, as naturezas contrastantes de Mourão e Cesarino, com seus 

caracteres inversamente proporcionais, relacionados à água (o boiadeiro implicado na 

seca) e ao fogo (o comerciante “imerso” na enchente) se “atraem” para efetivar a 

permuta que realoca os personagens em escala existencial. Esta “atração” é tutelada pelo 

“Homem do Pinguelo”, o “homem da figa”, como quer Adélia Bezerra de Meneses (2010), 

que simboliza a “cópula” dos “genitores” elementares.  Na narrativa, o elemento fogo está 

implicado na terra seca. Então, em termos da imaginação material concebida por Gaston 

Bachelard, a matéria resultante da ligação entre os personagens Mourão (a água) e seo 

Cesarino (o “fogo” implicado na terra ressequida), é a argila. Como se trata de um conto 

que encena a individuação de seus personagens centrais, o despontar deles como 

homens íntegros, completos, através do confronto entre ambos, podemos falar na argila 

como a matéria primordial donde o homem foi modelado:  

 

O homem se perguntará indefinidamente de que lama, de que argila ele é feito. 
Pois para criar sempre é preciso uma argila, uma matéria plástica, uma matéria 
ambígua onde vêm unir-se a terra e a água. Não é em vão que os gramáticos 
franceses discutem se argila é masculino ou feminino (2002, p. 116). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       10 
 

 

Posto que a conjunção entre os personagens centrais ocorre sob os auspícios do 

“Homem do Pinguelo”, a argila (dúplice matéria do ser) reafirma a sua função enquanto 

psicopompo, ou seja, guia sobrenatural que auxilia o homem a “tornar-se o que é”, na 

esteira de Píndaro.  

 

Na encruzilhada: “Quem não é, não pode ser” 

 

O imaginário judaico-cristão perpassa as narrativas rosianas, sobretudo o embate 

entre Deus e o diabo. Nesse sentido, cabe, aqui, retomar uma das representações do 

psicocompo citadas por Campbell: Mefistófeles, o diabo e guia de Fausto na tragédia de 

Goethe. O “Homem do Pinguelo”, “guia” dos personagens do conto em análise, 

relacionado, como o próprio diabo, à androginia (ainda que num sentido diverso), e cuja 

aparição derradeira se dá com uma “aragem”, como é peculiar às aparições do Inimigo de 

Deus na tradição literária8, é também um senhor das encruzilhadas. Afinal, o entrecruzar 

dos caminhos de Cesarino e Mourão se dá sob a sua chancela. Trata-se, é verdade, de um 

encontro feliz, diferente daquele proporcionado pelo diabo entre o pactário e outrem. 

Mas, de qualquer forma, algumas particularidades do encontro entre os personagens do 

conto rosiano, sob a mirada do “Homem do Pinguelo”, lembra aquele da tradição fáustica.  

O diabo é a sombra de Deus, seu duplo negativo; enquanto tal, é também um 

criador, mas infrutífero. Dessa forma, para conceder favores ao pactário, ele deve 

ludibriar outro indivíduo. Daí a imagem da encruzilhada: nela, dois caminhos, o de quem 

possui a benesse desejada e o do pactário se “chocam” (como os ventos quente e frio) 

gerando o espiral, o redemoinho que troca os “andarilhos” de lugar; assim, o protegido 

do diabo obtém o que deseja9. Lembremos da epígrafe do grande romance fáustico de 

Guimarães Rosa: “O diabo na rua, no meio do redemoinho...”  

9 O redemoinho se origina a partir do encontro entre duas massas de ar com sentido de giro oposto e 
caracterizadas pela diferença de temperatura. Em A estória do Homem do Pinguelo, os ventos/vias opostos 
são representados pelos fenômenos (extremos) da chuva - “O mundo virava chuva, chuva. Com enchente” 
(2001a, p. 163) – e da seca - “Deu seguida que o tempo negou o certo. Passou outubro, passado novembro, 
mais dezembro, então. E credo nisto: que não e não chovia. Agora, era o estado da seca” (2001a, p. 163). 
Que representam, como vimos, o caráter ígneo e aquático dos personagens centrais. 

8 “O em que eu dei fé, de uma aragem em fino, do vero que se dava para estar para acontecendo” (2001a, p. 
182). Marcus Vinicius Mazzari (2010) fala da aragem gélida exalada pelo diabo em Doutor Fausto, de 
Thomas Mann, e por Mefistófeles no Fausto de Goethe. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       11 
 

O Grande sertão: veredas é pródigo em “causos” que ilustram as “permutas 

existenciais”10 ou “trocas de destino” diabólicas11. Observem a história de Davidão e 

Faustino (não à toa, diminutivo de Fausto, pactário exemplar da tradição germânica). No 

“conto” incrustado no romance, Davidão, jagunço do bando de Antônio Dó, passa a temer 

a morte, então, propõe um pacto com outro jagunço do mesmo grupo, Faustino, “pobre 

dos mais pobres”:  

 

o Davidão dava a ele dez contos de réis, mas, em lei de caborje – invisível no 
sobrenatural – chegasse primeiro o destino do Davidão morrer em combate, 
então era o Faustino quem morria, em vez dele. E o Faustino aceitou, recebeu, 
fechou. [...] Pois, mire e veja: isto mesmo narrei a um rapaz de cidade grande, 
muito inteligente, vindo com outros num caminhão, para pescarem no Rio. Sabe 
o que o moço me disse? Que era assunto de valor, para se compor uma estória 
em livro. Mas que precisava de um final sustante, caprichado. O final que ele daí 
imaginou, foi um: que, um dia, o Faustino pegava também a ter medo, queria 
revogar o ajuste! Devolvia o dinheiro. Mas o Davidão não aceitava [...]. Do 
discutir, ferveram nisso, ferravam numa luta corporal. A fino, o Faustino se 
provia na faca, investia, os dois rolavam no chão, embolados. Mas, no confuso, 
por sua própria mão dele, a faca cravava no coração do Faustino, que falecia...   

Apreciei demais essa continuação inventada. [...] Disse isso ao rapaz 
pescador, a quem sincero louvei. E ele me indagou qual tinha sido o fim, na 
verdade de realidade, de Davidão e Faustino. O fim? Quem sei. Soube somente 
só que o Davidão resolveu deixar a jagunçagem – deu baixa do bando, e, com 
certas promessas, de ceder uns alqueires de terra, e outras vantagens de mais 
pagar, conseguiu do Faustino dar baixa também, e viesse morar perto dele, 
sempre (ROSA, 2001b, p. 100-101). 

 

Na história “verdadeira” (respeitando o pacto ficcional), nada significativo ocorre: 

Davidão abandona a vida de jagunço levando Faustino para morar perto de si. Já a versão 

proposta pelo rapaz da cidade grande possui um fim dramático. O que importa notar é a 

lição do “causo”: um indivíduo com dinheiro faz com que outro, pobre, troque de lugar 

consigo12. A vida de um é trocada pela morte do outro. Como observa Riobaldo, narrador 

do Grande sertão: veredas: “O pacto de um morrer em vez do outro – e o de um viver em 

vez do outro, então?! Arrenego” (2001b, p. 327). Mas, como pontuei, ainda que a 

estrutura do pacto seja semelhante em A estória do Homem do Pinguelo e no Grande 

sertão: veredas, o encontro proporcionado pelo “Homem do Pinguelo” e a subsequente 

“troca de destinos” resulta em desenlace feliz para os dois envolvidos: seo Cesarino e 

12 O dinheiro está profundamente relacionado ao diabo na literatura, a exemplo de Goethe e Dostoiévski. 
No Fausto II, Mefistófeles cunha o papel moeda e, em Os irmãos Karamázov, o diabo surge do pacote de 
dinheiro no delírio de Ivan Karamázov. O diabo, como vimos, está relacionado às trocas, às permutas, e o 
dinheiro é permutável em qualquer coisa. Carente de “substância”, ele é pura dinâmica de troca. Além de 
instigar alguns dos piores sentimentos humanos, como ganância e vaidade. 

11 Exploro o tema de forma aprofundada em “O diabo encerrado nos causos", 2019. 

10 Expressão sugerida por Marcus Vinicius Mazzari. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       12 
 

Mourão. Isso porque, em verdade, eles destrocam os destinos, afinal, como vimos, um 

vivia a vida que era mais apropriada ao outro. Como observa José Reles:  “A sina ou os 

acasos, de outros, meus não são [...]. Quem não é, não pode ser” (2001a, p. 158). E, 

diferente do que ocorre na tradição da literatura fáustica, onde a alma do protegido do 

diabo fica para sempre atrelada a ele, a alma de seo Cesarino se liberta da influência 

paterna através do pacto firmado entre ele e Mourão (a troca da venda pela boiada).  

 

O Pai no limiar entre dois mundos 

 

O tema da relação problemática com o Pai é recorrente na obra de Guimarães 

Rosa, constituindo o ponto nevrálgico de diversas narrativas.  Em Grande sertão: veredas, 

Riobaldo é criado inicialmente pela mãe, a Bigrí, para então ser levado ao convívio com o 

padrinho, e provável pai, Selorico Mendes, a quem despreza. Na vida adulta, o 

narrador-protagonista vem a se filiar, através do pacto nas Veredas Mortas, ao diabo, 

duplo de Deus, portanto, representação do Pai em negativo, na esteira de Freud (2011). 

Em A estória de Lélio e Lina, Lélio chega à Fazenda do Pinhém caçando o “rastro” do pai, 

seo Higino, que ali trabalhou. Na novela, os gaviões, símbolo da paternidade13, cujo pio 

inspira o nome da fazenda, riscam o céu ameaçadoramente. Cara-de-Bronze, do texto 

homônimo, acredita ter matado o pai em um passado distante.  Em A terceira margem do 

rio, um pai de família segue rumo à incerteza das águas, numa canoa, para nunca mais 

voltar, impactando sobretudo a vida do filho, que fica atrelado ao inescrutável genitor no 

limiar entre a vida e a morte. Em A estória do Homem do Pinguelo, o Pai também se 

encontra no centro do interesse.  

​ A vida de seo Cesarino se encontra estagnada pois ele não é vocacionado para 

levar adiante os negócios do Pai: a venda incrustada no arraial14. O Pai já é morto na 

época da história, no entanto, lê-se em certo ponto: “Às lástimas, que a venda de seo 

14 Segundo Adélia Bezerra de Meneses, Seo Cesarino “[...] tem como que embutido no próprio nome a 
marca de “herdeiro”. Cesarino, do radical Caesar, remete evidente ao Imperador Romano, mas, além disso, 
e sobretudo, significa “título trazido pelos herdeiros presuntivos do Império”, como registra o dicionário. E 
o que se vê neste conto é que Cesarino era, sim, à sua revelia, herdeiro presuntivo do “império da venda”, 
daquela “herança errada estragada”” (2010, p. 164-165). 

13 Segundo Chevalier & Gheerbrant: “A águia é [...] o símbolo primitivo e coletivo do pai e de todas as 
figuras da paternidade” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 22). A simbologia se estende ao gavião. A 
presença do gavião/pai, como era de se esperar, desinquieta seo Cesarino: “Seo Cesarino, de estouvo, 
pulou o balcão, para dentro, pegou a espingarda, de donde era que estava dependurada. Repulou para fora, 
chegou na porta. — “Arre, lá, outra vez, o alma penada!” — resmungo que disse. Aí o que era: um 
gaviãozinho carijó, pousado no tenteiro” (2001a, p. 178). 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       13 
 

Cesarino não chegava mais nem aos pés do que tinha sido, conformemente, quando o Pai 

dele inteiro vivia. O fundo-de-negócio de encalhe, quase tudo alcaide. Maus maços... 

(2001a, p. 162) (Grifo meu). Observem a expressão em destaque - “quando o Pai dele 

inteiro vivia” -, em outras palavras, o Pai se encontra em uma situação-limite: ele não 

está inteiro vivo, o que nos leva a crer que também não está inteiro morto. Ao contrário 

do que se pode imaginar em um primeiro momento ao analisar a expressão, ela não 

significa simplesmente que o pesado fardo paterno continua a influenciar o destino do 

filho. Isso porque há um personagem, sinuoso e fantasmático, que, apesar de ocupar as 

margens da fabulação, intitula o conto e desponta em momentos decisivos: o Homem do 

Pinguelo.   

Como vimos no estudo de Adélia Bezerra de Meneses (2010), “pinguelo” pode ser 

sinônimo de “pinguela”, pau estendido entre as margens de um rio para que se possa 

atravessá-lo. Assim, o Pai de seo Cesarino, como “Homem do Pinguelo”, se encontra no 

ponto médio entre dois mundos: a vida e a morte. Ele nem inteiro vivia, nem estava de 

todo morto. Ele partiu, mas, no meio da travessia, percebeu que o seu legado obliterava a 

vida do filho15, permanecendo no intermédio para, quem sabe, reparar a falha (talvez por 

isso Cesarino se refira ao gavião, símbolo da paternidade, como “alma penada”, como 

referido na nota 14 deste estudo). Então, nos momentos em que a vida de seo Cesarino 

pode mudar abruptamente, é o “Homem do Pinguelo” quem se faz sentir, garantindo, 

mercurial, o bom andamento das trocas e passagens, conforme o relato de José Reles.  

O arquétipo da travessia para o mundo das sombras é Caronte, o remador. Senhor 

das águas, ele medeia as almas entre as margens da vida e da morte (sendo, por isso, de 

acordo com Campbell (2007), um psicopompo). As águas, símbolo do inconsciente, das 

profundezas do espírito e da morte, se fazem presentes de forma decisiva no conto de 

Guimarães Rosa. Lembremos que a mercadoria de seo Cesarino é esperdiçada pela 

enchente, ou seja, um transbordamento de água, enviado, quem sabe, pelo Pai-Caronte, 

no entremeio do rio, equilibrado entre dois mundos. A catástrofe se constitui em 

momento de inflexão determinante para a mudança de sorte do filho, afinal, dizima 

qualquer esperança de Cesarino retomar o ofício de vendedor, impelindo-o a aceitar de 

pronto a troca proposta pelo boiadeiro. Aqui tem início a sua própria história e redenção.   

15 Observem que a natureza da herança não é arbitrária: Hermes/Mercúrio, psicopompo no mito clássico, é, 
segundo Campbell (2007), o deus do comércio, das trocas, das encruzilhadas, daí o legado do Pai, que 
preenche a função do arquétipo do guia, ser uma venda. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       14 
 

A situação limítrofe do Pai em A estória do Homem do Pinguelo espelha a do conto 

A terceira margem do rio, de Primeiras estórias. Ambos genitores abandonam a vida: o 

Pai de Cesarino morre (ao menos para a vida ordinária no arraial) enquanto o Pai da 

família do segundo texto, homem “cumpridor, ordeiro, positivo” (ROSA, 2005, p. 77), 

morre para a vida social. Os dois passam a residir numa situação intermediária sobre as 

águas moventes: o “Homem do Pinguelo” vige no pau estendido entre as duas margens 

do rio, e o pai do conto de Primeiras estórias, na canoa (também de pau), que: “Não 

pojava em nenhuma das duas beiras, nem nas ilhas e croas do rio, não pisou mais em 

chão nem capim” (2005, p. 79)16. A diferença é que a madeira de um é fixa (a pinguela) 

enquanto a do outro é móvel (a canoa). Mas ambas constituem uma “terceira margem” 

que possibilita que ambos os Pais transitem entre os mundos, como o barqueiro da 

tradição helênica, intercedendo na vida dos filhos. Há um aspecto fundamental que 

confirma a homologia simbólica entre a canoa e a pinguela: a canoa, “[...] mal com a 

tabuinha da popa [...]” (2005, p. 77), foi feita para caber “justo o remador” (2005, p. 77), 

ou seja, um indivíduo por vez. Segundo Walnice Galvão (2008, p. 43), a solidão da morte 

proíbe que mais de uma pessoa ocupe a canoa simultaneamente. Da mesma forma, na 

pinguela só é possível atravessar um de cada vez. Um indivíduo após o outro. O filho 

após o pai17. 

Cabe, aqui, marcar uma diferença fundamental entre a atuação do Pai em A estória 

do Homem do Pinguelo e A terceira margem do rio, que parece sugerir uma espécie de 

máxima da obra rosiana: o Pai que se afasta de fato, permite que o filho se individue, 

enquanto o Pai cuja presença fantasmal permanece, oblitera o seu desenvolvimento. A 

“volta” do Pai de seo Cesarino, na forma do “Homem do Pinguelo”, neutraliza o seu 

legado negativo, materializado na venda com o retrato na parede, permitindo que o filho 

envergue o fado que lhe cabe: a vida de boiadeiro. O Pai de seo Cesarino volta apenas 

para partir melhor. Ele vem tirar a própria mortalha dos ombros do filho, que, nas 

palavras de José Reles, andava “[...] vestido com um paletó de alpaca, que nem seu 

17 Analisando o conto A terceira margem do rio, Walnice Galvão afirma: “O que fica entre nós e a morte, o 
que nos protege da morte, é a geração precedente; quando essa morre, somos os próximos da fila, 
desaparecida a barreira de proteção. O magistral acerto identifica pai e Caronte, cada pai é ao mesmo 
tempo o barqueiro da morte, sendo o pai aquele que dá vida e conduz à morte” (2008, p. 44). 

16 A íntima ligação entre o rio e a figura masculina, paterna, que pontua os contos analisados, quem nos 
confirma é Riobaldo, ao evocar a potência viril do Rio São Francisco ao final do Grande sertão: veredas: “O 
Rio de São Francisco – quede tão grande se comparece – parece é um pau grosso, em pé, enorme...” (2001b, 
p. 624). Em Guimarães Rosa, a água e seus associados, ao contrário do que sugere certa tradição 
psicológica, representa, muitas vezes, o patrias potestas (poder pátrio), como refere Jung. 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       15 
 

defunto Pai, parecia até que pertencido do Pai, por tanto quanto” (2001a, p. 158). Já o pai 

de A terceira margem do rio parece não perceber (ou se importar) com o efeito deletério 

de sua meia partida na vida do filho. Como observa o narrador-protagonista: o Pai “não 

voltou” ao mesmo tempo em que “não tinha ido a nenhuma parte” (2005, p. 78). Ele é 

incompreensível e incomunicável, mas visível. Assim, diferente da mãe, da irmã e do 

irmão, que, a partir da fratura no núcleo familiar, escrevem novas histórias, o filho 

permanece fiel à imagem-movente do Pai. Não há resposta inequívoca para as intenções 

do Pai, porém, já velho, ele se aproxima pela primeira vez da margem onde o filho se 

encontra, dando a entender que deseja ser substituído na canoa. O filho, assustado, foge: 

“Por pavor, arrepiados os cabelos, corri, fugi, me tirei de lá, num procedimento 

desatinado” (2005, p. 82). Sua fidelidade irrestrita não foi capaz de transformá-lo no Pai. 

A individuação necessita do comprometimento do sujeito com o seu próprio devir. Nesse 

caminho, não há mimese ou mapa. Mas, a impossibilidade de ser o Pai incute um terrível 

sentimento de culpa – “Sou homem depois desse falimento?” (2005, p. 82) - que leva o 

filho a desejar que “[...] no artigo da morte, peguem em mim, e me depositem também 

numa canoinha de nada, nessa água que não para, de longas beiras: e, eu, rio abaixo, rio a 

fora, rio a dentro — o rio” (2005, p. 82). Trata-se do oposto de Cesarino, que abandona 

simbolicamente o paletó/caixão do Pai. 

 

Conclusão  

 

Acompanhando o diálogo de opostos que estrutura o conto, temos Mourão, 

boiadeiro “lunar” que “caça sossego”, em contraste a seo Cesarino, comerciante “solar” 

que busca uma vida dinâmica. Sob a mirada do “Homem do Pinguelo”, eles trocam de 

profissão e se realocam existencialmente, atingindo o si-mesmo e a prosperidade 

material.  O “Homem do Pinguelo”, figuração do arquétipo do psicopompo, personifica a 

dualidade do conto, conjurando masculino e feminino, vida e morte etc., e possibilita os 

encontros felizes. A regência sobre os caminhos e passagens (Passagem do Ingá, “portas 

de vendas”), tanto concretos quanto existenciais, relaciona o “Homem do Pinguelo” às 

encruzilhadas. Nesse sentido, ele se aproxima de Mefistófeles (guia iniciático de Fausto), 

mas, diferente do pacto diabólico, o acordo chancelado pelo “Homem do Pinguelo” (a 

troca da boiada pela venda) beneficia ambos envolvidos: Cesarino e Mourão. O 

misterioso personagem, inclusive, é o Pai de seo Cesarino. Equilibrado na Pinguela, entre 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       16 
 

as margens da vida e da morte, ele age para desobrigar o filho de sua herança negativa: a 

venda que obliterava a individuação do “pobre de um moço que ia se ajudando a ficar 

velho” (2001a, p. 166). Assim, temos um desenlace positivo a um dos motivos basilares 

da poética rosiana, a relação problemática com o Pai, explorada em narrativas como A 

terceira margem do rio e Grande sertão: veredas.  

 

Referências 

 
ARRIGUCCI JR, D. O mundo misturado – romance e experiência em Guimarães Rosa. 
Revista novos estudos CEBRAP, São Paulo, n. 44, p. 7-29, 1994. 
 
ATROCH, Daniel. O diabo encerrado nos causos. O Eixo e a Roda, Belo Horizonte, v. 28, n. 
1, p. 153-178, 2019. 
 
BACHELARD, G. A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da matéria. São Paulo: 
Martins Fontes, 2002.  
 
CAMPBELL, J. O herói de mil faces. São Paulo: Ed. Pensamento, 2007. 
 
CHEVALIER, J; GHEERBRANT, A. Dicionário de Símbolos (mitos, sonhos, costumes, 
gestos, formas, figuras, cores, números). Rio de Janerio: José Olympio, 2009.  
 
ELIADE, M. Mitos, sonhos e mistérios. Lisboa: Edições 70, 1957. 
 
ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 
2001. 
 
ELIADE, M. Tratado de história das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
FREUD, S. Uma neurose do século XVII envolvendo o demônio. In: FREUD, S. Obras 
completas volume 15 – psicologia das massas e análise do eu e outros textos 
(1920-1923). São Paulo: Companhia das letras, 2011, p. 225-263.  
 
GALVÃO, W. N. Mínima mímica: ensaios sobre Guimarães Rosa. São Paulo: Companhia 
das letras, 2008.  
 
JUNG, C. G. O Eu e o Inconsciente. Obra Completa de C. G. Jung, Vol 7/2. 22. Ed. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2003. 
 
MAZZARI, M. V. Labirintos da aprendizagem: pacto fáustico, romance de formação e 
outros temas de literatura comparada. São Paulo: Ed. 34, 2010. 
 
MENESES A. B. de. Cores de Rosa: ensaios Sobre Guimarães Rosa. São Paulo: Ateliê 
Editorial, 2010.  
 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 



                                                                                                                                                                       17 
 

PY, F. Estas estórias. In: COUTINHO, E (org.). Guimarães Rosa – Coleção Fortuna 
Crítica. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira S.A., 1991, p. 562-573. 
 
ROSA, J. G. Estas estórias. 5. Ed. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2001a. 
 
ROSA, J. G. Grande sertão: veredas. 19. Ed. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 
2001b. 
 
ROSA, J. G. Primeiras estórias. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2005. 
 
SIMÕES, I. G. Guimarães Rosa: as paragens mágicas. São Paulo: Perspectiva, 1988.  
​  
 
 
 

Data de submissão: 24/05/2025 
Data de aceite: 30/11/2025 

 

​ IPOTESI – Revista de Estudos Literários​  
Juiz de Fora, v. 29, n. 2, jul./dez. 2025 – ISSN 1982-0836 


