
Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 

 

 doi.org/10.34019/2359-4489.2025.v12.50231  

 

Decolonizar o Patrimônio: Casa de Oração e 
Cemitério Quilombola do Castainho como 

Patrimônio Cultural de Pernambuco  
  

Decolonizing Heritage: Prayer House and Quilombola Cemetery 
of Castainho as Cultural Heritage of Pernambuco 

  
Descolonizar el Patrimonio: Casa de Oración y Cementerio 

Quilombola de Castainho como Patrimonio Cultural de 
Pernambuco 

 
 

Pollyana Calado de Freitas [*] 

 

[*] Doutora (Museu Nacional-UFRJ) e mestra (UFPE) em Arqueologia, graduada em História (UFRPE). Atua como 
Consultora do Patrimônio Cultural. Está coordenadora de Projetos Estratégicos na Fundação de Amparo à Ciência e 
Tecnologia de Pernambuco (FACEPE). E-mail: pollycalado03@gmail.com 

 

Resumo: Este artigo propõe uma reflexão crítica sobre a colonialidade do patrimônio cultural no 
Brasil, entendida como a persistência de estruturas coloniais nos processos de seleção, valorização e 
preservação de bens culturais. A partir dos eixos memória, narrativas e justiça histórica, discute-se o 
patrimônio cultural como campo de disputa e instrumento político, destacando os limites e 
possibilidades das políticas de preservação frente às demandas de grupos historicamente 
subalternizados. O estudo de caso do Sítio Histórico e Arqueológico da Cruz das Almas, localizado 
na Comunidade Quilombola do Castainho (Garanhuns, PE), é analisado como exemplo de luta por 
reconhecimento patrimonial e territorial. Conclui-se que uma abordagem decolonial é fundamental 
para promover novas narrativas e futuros possíveis, baseados na horizontalidade dos saberes, na 
escuta ativa e na gestão compartilhada dos bens culturais. 

Palavras-chave: Patrimônio Cultural; Decolonialidade; Patrimônio Quilombola. 

 

Abstract:  This article proposes a critical reflection on the coloniality of cultural heritage in Brazil, 
understood as the persistence of colonial structures in the processes of selection, valuation, and 
preservation of cultural assets. Based on the axes of memory, narratives, and historical justice, 
cultural heritage is discussed as a field of dispute and a political instrument, highlighting the 
limitations and possibilities of preservation policies in response to the demands of historically 
marginalized groups. The case study of the Historical and Archaeological Site of Cruz das Almas, 
located in the Quilombola Community of Castainho (Garanhuns, PE), is analyzed as an example of 
the struggle for heritage and territorial recognition. It is concluded that a decolonial approach is 

202 

https://doi.org/10.34019/2359-4489.2023.v9.41461


Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

essential to promote new narratives and possible futures, grounded in the horizontality of 
knowledge, active listening, and shared management of cultural assets. 

Keywords:  Cultural Heritage; Decoloniality; Quilombola Heritage. 

 

Resumen: Este artículo propone una reflexión crítica sobre la colonialidad del patrimonio cultural 
en Brasil, entendida como la persistencia de estructuras coloniales en los procesos de selección, 
valoración y preservación de los bienes culturales. A partir de los ejes memoria, narrativas y justicia 
histórica, se analiza el patrimonio cultural como un campo de disputa y un instrumento político, 
destacando los límites y posibilidades de las políticas de preservación frente a las demandas de 
grupos históricamente subordinados. El estudio de caso del Sitio Histórico y Arqueológico de Cruz 
das Almas, ubicado en la Comunidad Quilombola de Castainho (Garanhuns, PE), se examina como 
ejemplo de lucha por el reconocimiento patrimonial y territorial. Se concluye que un enfoque 
decolonial es fundamental para promover nuevas narrativas y futuros posibles, basados en la 
horizontalidad de los saberes, la escucha activa y la gestión compartida de los bienes culturales. 

Palabras clave: Patrimonio Cultural; Decolonialidad; Patrimonio Quilombola 

 
Introdução 

O patrimônio cultural brasileiro foi historicamente construído a partir de parâmetros 

eurocêntricos, reproduzindo hierarquias sociais e culturais que reforçam uma determinada 

construção de nacionalidade e privilegiam certos grupos, enquanto invisibilizam outros, seguindo 

lógicas colonialistas. Mesmo diante de avanços legais e conceituais, como o reconhecimento dos 

direitos culturais de todos os grupos formadores da sociedade brasileira na Constituição Federal de 

1988, os processos de patrimonialização ainda representam essas lógicas coloniais, perceptíveis na 

seleção dos bens valorizados, nas narrativas legitimadas e nas práticas de preservação, que 

frequentemente se mostram excludentes no tocante aos saberes das comunidades relacionadas aos 

bens protegidos. 

Diante desse contexto, emerge uma questão central: em nome de quem advogamos quando 

falamos de patrimônio? Para enfrentar esse desafio, o presente artigo propõe uma reflexão 

estruturada em três eixos: memória, narrativas e justiça histórica; tendo como objeto de análise o 

processo de tombamento do Sítio Histórico e Arqueológico da Cruz das Almas, localizado na 

Comunidade Quilombola do Castainho (PE). Esse espaço, composto pela Casa de Oração, pelo 

cruzeiro central e pelo antigo cemitério quilombola, constitui-se como um caso paradigmático para 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

203 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

refletir sobre os limites e as possibilidades de construção de novos sentidos de patrimônio, em 

diálogo com a memória, a identidade e a territorialidade da comunidade. 

A chamada memória social, alimentada pelas representações coletivas, pode ser 

compreendida, a partir da obra de Nego Bispo (Santos, 2023), como confluência e transmissão 

enraizada na ancestralidade. No contexto da proteção aos bens culturais, coloca-se a indagação 

quem tem direito à preservação da memória? Quem decide o que deve ser lembrado e o que será 

relegado ao esquecimento? Reconhecer esse direito implica enfrentar silenciamentos e ampliar os 

espaços de escuta e valorização das vozes historicamente marginalizadas. Afinal, nem todos os 

grupos têm suas histórias reconhecidas ou preservadas. O direito à memória, portanto, envolve o 

acesso à valorização de experiências, símbolos, tradições e lutas que compõem a diversidade social. 

No Brasil, as narrativas históricas hegemônicas foram, em grande medida, elaboradas por 

grupos detentores de poder político, econômico e cultural, produzindo o apagamento ou a distorção 

do protagonismo de povos indígenas, populações negras, mulheres e comunidades periféricas. 

Nesse cenário, a construção de contranarrativas emerge como estratégia de resistência, propondo-se 

a recuperar memórias silenciadas, reinterpretar documentos, valorizar tradições orais, criar 

linguagens de expressão e disputar, simultaneamente, o território e o imaginário coletivo. O desafio, 

contudo, está em transformar contranarrativas em narrativas socialmente reconhecidas. 

A justiça histórica ultrapassa o simples reconhecimento das desigualdades do passado: exige 

ações concretas no presente. Inclui reparações materiais e simbólicas, políticas públicas de inclusão, 

preservação de patrimônios culturais, reescrita das histórias oficiais e a garantia de que as vozes 

antes silenciadas possam, enfim, ser ouvidas. Esse processo, entretanto, é atravessado por disputas 

de poder, interesses econômicos e resistências institucionais. Promover justiça histórica implica 

persistência, articulação comunitária e um compromisso ético com a equidade e com a pluralidade 

das memórias. 

Assim, defende-se a patrimonialização como instrumento político, ressignificado a partir de 

perspectivas comunitárias e decoloniais, poder atuar como ferramenta de resistência, afirmação 

identitária e transformação social.  

 

O Patrimônio Cultural como direito  

A Constituição Federal de 1988, em seus artigos 23, 215 e 216, consolidou o patrimônio 

cultural como um direito fundamental, ao reconhecer tanto a diversidade cultural brasileira quanto a 

responsabilidade do Estado em sua preservação e promoção. Esse marco normativo nacional 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

204 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

articula-se a instrumentos internacionais, como a Declaração Universal dos Direitos Humanos 

(1948), que assegura a todas as pessoas o direito de participar livremente da vida cultural, 

reafirmando a cultura como dimensão fundamental da dignidade humana. 

No caso específico das comunidades tradicionais, ganha destaque a Convenção nº 169 da 

Organização Internacional do Trabalho1 (OIT), ratificada pelo Brasil em 2002, que estabelece a 

obrigatoriedade da consulta prévia, livre e informada em todas as decisões estatais que possam 

afetar os povos indígenas e as populações tradicionais. Esse dispositivo deve fortalecer a 

centralidade da participação comunitária nos processos de reconhecimento e gestão do patrimônio. 

Apesar desses avanços, o acesso ao patrimônio permanece desigual. Ulpiano Meneses 

(2012) propõe a noção de “matriz de valor”, apontando o deslocamento da atribuição de valor do 

Estado para a sociedade. Contudo, esse deslocamento não se concretizou de forma plena, uma vez 

que os mecanismos de preservação continuam sendo majoritariamente instituídos e legitimados por 

instâncias oficiais. Ainda que a sociedade se aproprie dos conceitos e da linguagem do patrimônio 

para expressar reconhecimentos e pertencimentos, o processo de institucionalização mantém-se 

fortemente centralizado. 

Compreendido enquanto direito, o processo de patrimonialização deve ser assumido como 

ação sociopolítica, capaz de questionar quais memórias são preservadas; garantir o direito à 

memória de grupos marginalizados e subalternizados; fortalecer a diversidade cultural como 

elemento de justiça histórica. Ao refletirmos sobre o direito à memória e à cidade, reconhecemos 

que os centros urbanos devem ser espaços de efetivação dos direitos humanos, assegurando 

dignidade econômica, social e cultural.  

Diante da chamada “inflação do patrimônio”, em que estudiosos das ciências sociais têm 

problematizado os usos do passado e do patrimônio (Lacarrieu, 1999), torna-se necessário analisar 

os processos de patrimonialização a partir de um recorte sociopolítico que contemple a diversidade 

da sociedade brasileira. Tal perspectiva dialoga diretamente com o artigo 216 da Constituição 

Federal de 1988, que estabelece: “Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza 

material e imaterial, tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência à 

identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade brasileira” 

(Brasil 1988, art. 216, grifo nosso). Uma análise preliminar da natureza dos bens já reconhecidos e 

1 Trata-se de uma convenção internacional voltada à proteção dos direitos dos povos indígenas e tribais, cuja aplicação 
também tem sido estendida às comunidades tradicionais em diversos contextos jurídicos. Adotada em 1989, sua 
incorporação ao ordenamento brasileiro ocorreu por meio do Decreto Legislativo nº 143/2002, aprovado em 20 de 
junho de 2002. 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

205 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

protegidos, sobretudo os materiais, amparados pelo Decreto-Lei nº 25 de 1937, revela, contudo, a 

predominância da representação de um mesmo grupo social, em detrimento da pluralidade de 

experiências que compõem o país. Ou seja, na atualidade pode até existir uma inflação de bens 

reconhecidos como patrimônios, porém concentrados entre grupos privilegiados.  

Vale destacar que, na perspectiva aqui adotada, compreender o patrimônio cultural como 

direito significa romper com a ideia de um mero fetiche simbólico e afirmá-lo como um campo de 

disputa política pela permanência, pelo território e pelo reconhecimento das memórias silenciadas e 

por vezes apagadas. Esse entendimento ecoa também em arenas internacionais. A meta 11.4 dos 

Objetivos de Desenvolvimento Sustentável2 (ODS), estabelecida pela ONU, propõe “fortalecer 

esforços para proteger e salvaguardar o patrimônio cultural e natural do mundo”, integrando-o à 

construção de cidades sustentáveis. Para tanto, a preservação deve ser concebida de forma 

colaborativa, envolvendo diferentes agentes e orientando-se pelo tripé da sustentabilidade social, 

econômico e ambiental, reconhecendo igualmente o patrimônio material e o imaterial. 

 

Patrimônio Cultural como invenção 

O debate sobre a “colonialidade do patrimônio” busca compreender como a lógica colonial 

se reproduz nas estruturas de poder que definem o reconhecimento, a valorização e a preservação do 

patrimônio cultural. Essa perspectiva questiona a ideia de que o patrimônio é neutro ou objetivo, 

ressaltando que ele é socialmente construído e representa relações de poder.  

Nesse contexto, a memória social configura-se como um campo de disputa, e o patrimônio, 

enquanto sua expressão material e simbólica, também se torna objeto de negociação. Sua definição 

e preservação estão sujeitas a interesses políticos, econômicos e sociais, revelando que aquilo que é 

considerado digno de preservação é, muitas vezes, resultado de processos de exclusão e 

hierarquização cultural.  

A noção corrente, que entende o patrimônio como uma herança que nos foi legada pelo passado, tem 
sido contraditada por autores, a exemplo de Dominique Poulot (2009), que afirmam ser o patrimônio 
uma construção edificada num momento histórico que precisa ser analisado, pois a emergência do 
patrimônio, ou sua instituição, só pode ser compreendida no respectivo contexto cultural, político e 
ideológico. A “invenção” patrimonial se inscreve em um campo político em que memórias são 
disputadas, a depender dos projetos políticos em pauta, num processo que necessita ser pensado, para 
que a própria noção de patrimônio possa então ser desnaturalizada (Guillen 2014, 638).  

2 Os ODS constituem um conjunto de 17 objetivos e 169 metas que integram a Agenda 2030 da Organização das 
Nações Unidas. Formulados em 2015, após negociações envolvendo 193 Estados-membros, estabelecem diretrizes 
globais para a erradicação da pobreza, a proteção ambiental e a promoção da paz e do bem-estar até 2030. 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

206 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

A tradição preservacionista brasileira historicamente privilegiou bens associados à 

monumentalidade arquitetônica, relegando a um plano secundário práticas culturais, territórios 

comunitários e memórias subalternizadas. A crítica decolonial busca desnaturalizar essa lógica, 

compreendendo o patrimônio como invenção social e como campo de disputa simbólica. Nesse 

horizonte, ganham destaque categorias alternativas, como patrimônios dolorosos, sensíveis e 

periféricos, que tensionam a noção de herança cultural homogênea e evidenciam a urgência de 

incluir narrativas plurais nos processos de preservação. 

É nesse sentido que Ulpiano Meneses adverte: “Se o valor é sempre uma atribuição, quem o 

atribui? Quem cria valor?” (2012, p. 33). A reflexão do autor ressalta a centralidade de identificar 

os sujeitos e instituições que conferem sentido e legitimidade ao patrimônio, uma vez que, nos 

processos de preservação, são justamente essas atribuições que definem quais memórias serão 

reconhecidas e quais permanecerão silenciadas. As contranarrativas, nesse contexto, surgem para 

desestabilizar noções já consolidadas de valor patrimonial e reivindicar a identificação e o 

reconhecimento de outros bens como referências culturais legítimas, que demandam preservação. 

 

Lógicas coloniais no campo da preservação e da valorização do patrimônio cultural 

No campo do patrimônio cultural, ainda prevalecem lógicas coloniais que determinam quais 

bens devem ser reconhecidos, quais valores são considerados legítimos e quais metodologias 

orientam a preservação. A colonialidade se manifesta em diferentes dimensões: 

●​ Definição do que é patrimônio: marcada por critérios eurocêntricos, como a exigência de 

“singularidade arquitetônica”, que invisibiliza outras formas de expressão cultural; 

●​ Definição de como preservar: com métodos que nem sempre dialogam com os modos de 

fazer e de transmitir conhecimento das comunidades; 

●​ Narrativas da patrimonialização: construídas a partir de perspectivas dominantes, reforçando 

silenciamentos e apagamentos; 

●​ Participação social: muitas vezes limitada, restrita a consultas protocolares, sem que os 

detentores dos bens tenham poder decisório real. 

Essas lógicas coloniais também atravessam a formação acadêmica, cujo currículo 

tradicionalmente eurocentrado não apenas ensina modelos de conservação, mas constrói o próprio 

“gosto estético” a partir do qual se reconhece – ou não – o que é patrimônio. Isso implica 

questionar: por que uma manifestação religiosa em uma comunidade quilombola é frequentemente 

reduzida a “lenda”, enquanto em um contexto católico é legitimada como “tradição”? Por que os 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

207 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

produtos acadêmicos são entendidos como conhecimento, enquanto os produzidos em comunidades 

tradicionais são classificados como “saberes”? 

Superar essas lógicas exige repensar o patrimônio a partir de perspectivas anticoloniais e 

contracoloniais, como defende Nego Bispo (Santos, 2023), construindo processos baseados em três 

pilares: a horizontalidade do conhecimento, reconhecendo diferentes formas de saber sem 

hierarquias; a revisão dos teóricos e dos conceitos, sobretudo ampliando referenciais além do 

cânone eurocêntrico e a escuta ativa, entendida não como concessão de voz, mas como exercício de 

ouvir e agir a partir do que é dito. 

Neste sentido, é importante pontuar que a inserção de mestres e mestras da cultura na 

produção de conhecimento desloca-os do lugar de objeto de estudo para o de sujeitos que produzem 

conhecimento. Como lembra Paulo Freire, na célebre obra Pedagogia do Oprimido (1987), quando 

afirma que o aprendizado deve ser dialógico e horizontal, reconhecendo que não há quem saiba 

mais ou menos, mas saberes diferentes construídos a partir do diálogo. Reconhecer essa pluralidade 

é condição para que a preservação deixe de reproduzir a colonialidade e se torne efetivamente um 

campo de justiça histórica, de afirmação da diversidade cultural e de luta pelo direito à memória. 

 

O processo de tombamento do Sítio Histórico e Arqueológico da Cruz das Almas 

Como estudo de caso, analisamos o processo de tombamento estadual do Sítio Histórico e 

Arqueológico da Cruz das Almas (Fundarpe, 2025), localizado na comunidade quilombola de 

Castainho, em Garanhuns (PE). O pedido de tombamento foi formalizado pelo Conselho Estadual 

de Preservação do Patrimônio Cultural de Pernambuco (CEPPC), identificado como Processo 

Secult nº 10/2020, que nomeou o bem como Capela Cruz das Almas. 

O encaminhamento do pedido foi reforçado por dois ofícios anexados: um do Instituto 

Histórico, Geográfico e Cultural de Garanhuns e outro da Academia de Letras de Garanhuns, 

instituições representativas da elite intelectual local. Ainda que o processo reconheça a origem 

quilombola do bem, chama atenção o fato de que nenhum documento comprova a participação 

direta da comunidade na formulação ou legitimação do pedido. 

Essa ausência evidencia uma contradição recorrente no campo da preservação, o 

reconhecimento oficial de bens ligados a comunidades tradicionais sem a realização da consulta 

prévia, livre e informada, princípio assegurado pela já mencionada Convenção nº 169 da OIT. Tal 

prática revela como as lógicas coloniais ainda permeiam os processos de patrimonialização, quando 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

208 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

vozes externas se sobrepõem às daquelas que vivenciam e atribuem significados ao patrimônio em 

questão. 

O município de Garanhuns localiza-se a aproximadamente 230 km de Recife, no agreste 

meridional de Pernambuco. Em sua zona rural está situada a comunidade de Castainho, reconhecida 

como remanescente de quilombo do século XVIII. Atualmente, o município conta com seis 

comunidades quilombolas certificadas: Castainho, Timbó, Estivas, Tigre, Estrela e Caluete, além de 

outras duas já identificadas: Cabeleiras e Sapo. 

Figura 1. Destaque de Garanhuns no Mapa de Pernambuco 

 
Fonte: WIKIPÉDIA, Wellber Drayton 2010, Garanhuns. https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Garanhuns.png  

 

Com uma população quilombola estimada em 5.938 pessoas, Garanhuns figura entre os 

municípios com maior número de quilombolas em Pernambuco, ficando atrás apenas de Custódia 

(7.744) e Bom Conselho (6.473). Considerando que a população total de Garanhuns é de 142.506 

habitantes, os quilombolas representam uma parcela significativa da sua composição social e 

cultural. 

A comunidade de Castainho é formada por cerca de 350 famílias. Em 14 de julho de 2000, 

recebeu da União Federal o título de reconhecimento de domínio coletivo de seu território, 

registrado em cartório em 6 de março de 2001, abrangendo uma área de 183 hectares. 

Posteriormente, em 2013, essa área foi reconhecida como de interesse social pelo governo federal, 

com apoio da Comissão Pastoral da Terra (CPT). Esse reconhecimento territorial reforça a 

importância histórica e cultural de Castainho, não apenas como herdeira de uma luta ancestral 

contra a escravidão e o racismo estrutural, mas também como protagonista contemporânea na 

defesa do direito à terra, à memória e à preservação de seus modos de vida. 

O processo de tombamento estadual do Sítio Histórico e Arqueológico da Cruz das Almas 

(Fundarpe 2025), foi conduzido a partir de uma legislação robusta e de metodologias participativas, 
 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

209 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Garanhuns.png


Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

assegurando maior simetria no tratamento do bem e protagonismo à comunidade detentora. O 

exame técnico que fundamentou o processo foi elaborado pela Fundação do Patrimônio Histórico e 

Artístico de Pernambuco (Fundarpe), sendo posteriormente encaminhado ao CEPPC para os 

trâmites finais. 

 

Figura 2. Edificação da Cruz das Almas 

 

Fonte: Eduardo Cunha 2024. 

 

No âmbito federal, destacam-se o Decreto-Lei nº 25/1937, que institui o regime de 

tombamento do patrimônio histórico no Brasil, e a Lei nº 3.924/1961, responsável pela proteção e 

cadastro dos sítios arqueológicos. Esses dispositivos se articulam com os artigos 215 e 216 da 

Constituição Federal de 1988, que reconhecem o direito de todos à cultura e a responsabilidade do 

Estado na proteção e valorização do patrimônio cultural. 

No plano estadual, o exame técnico considerou o Decreto nº 6.239/1980 e a Lei nº 

7.970/1979, que regulamentam os procedimentos de tombamento em Pernambuco, bem como a Lei 

nº 14.852/2012, que trata especificamente da preservação de bens culturais de matriz africana no 

estado. Mais recentemente, a Lei nº 18.202/2023, que institui o Estatuto da Igualdade Racial de 

Pernambuco, reforça o compromisso com a valorização das heranças afrodescendentes e 

quilombolas. 

No campo internacional, a Convenção nº 169 da OIT estabelece o direito à consulta prévia, 

livre e informada dos povos indígenas e comunidades tradicionais em todas as decisões que afetem 

seus territórios e bens culturais. Esse princípio tem sido cada vez mais incorporado às práticas 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

210 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

patrimoniais, orientando ações que buscam corrigir assimetrias históricas nos processos de 

reconhecimento oficial. 

Além desses dispositivos, foram também consideradas normativas mais recentes, como a 

Portaria do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) nº 135/2023, que 

regulamenta o tombamento de documentos e sítios vinculados a comunidades quilombolas, e a 

recomendação da Ordem dos Advogados de Pernambuco (OAB/PE) 2023, que defende a 

participação efetiva das comunidades tradicionais nos processos de patrimonialização. 

Dessa forma, o exame técnico não apenas se fundamenta em um arcabouço jurídico sólido, 

mas também aponta para uma prática preservacionista orientada pela justiça histórica, pela 

reparação simbólica e pela centralidade da comunidade na gestão de seu patrimônio. Para além 

disso, o documento foi conduzido em diálogo direto com a comunidade de Castainho, de forma 

participativa, respeitando os saberes locais e os princípios da oralidade e da escuta ativa, conforme 

estabelece a já mencionada Portaria nº 135/2023. Esse procedimento reconheceu como referências 

teóricas e intelectuais tanto as lideranças comunitárias, a exemplo de José Carlos Lopes, presidente 

da Associação dos Moradores de Castainho, e da Mestra Zeza do Coco, guardiã da tradição oral e 

da memória afetiva do território, quanto de pensadores quilombolas de alcance nacional, com 

destaque para Nego Bispo e sua obra A terra dá, a terra quer (Santos, 2023), tomada como central 

no processo reflexivo. 

Entre as ações participativas realizadas, destacam-se: Oficina de conservação preventiva do 

sítio, voltada para a transmissão de técnicas e o fortalecimento da autonomia comunitária na 

proteção do bem; Escutas comunitárias e registros de memória oral, assegurando que as narrativas 

locais orientassem a interpretação do patrimônio; Elaboração de mapas afetivos do território, 

revelando a dimensão simbólica e identitária dos espaços; Observação das práticas educativas, nas 

quais crianças,  jovens, adultos e idosos foram reconhecidos como sujeitos ativos na preservação e 

transmissão da memória territorial. E o Replantio da Flor de Açucena no Cemitério Quilombola, a 

flor era responsável por sinalizar as covas do cemitério.   

 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

211 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

Figura 3. Crianças que participaram 
das oficinas 

 

Figura 4. Oficina de Conservação 
Preventiva 

 

 
Figura 5. José Carlos Lopes, 

participando da oficina de Conservação 
Preventiva 

 

Figura 6. Registro da escuta de Dona 
Marinete, umas das lideranças de Castainho 

Fotos: Acervo da Fundarpe 2023. 

 
Esses instrumentos metodológicos permitiram que a própria comunidade articulasse seu 

conhecimento sobre a Cruz das Almas e redefinisse a compreensão oficial sobre o bem. O processo 

revelou, por exemplo, que não se tratava de uma capela (como constava no pedido inicial), mas sim 

de uma casa de oração vinculada a um antigo cemitério quilombola, espaço sagrado central para os 

rituais e práticas de penitência. Essa reinterpretação, construída a partir da escuta da comunidade, 

alterou significativamente a forma como o bem foi reconhecido pelo órgão de preservação, 

orientando novas diretrizes que respeitam sua função espiritual, histórica e social. 

O exame mobilizou conceitos fundamentais para a compreensão do patrimônio quilombola, 

articulando dimensões culturais, históricas e simbólicas próprias da comunidade. O conceito de 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

212 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

aquilombamento, proposto por Abdias Nascimento (2002), foi central para entender o quilombo não 

apenas como um espaço físico, mas como um espaço de reunião fraterna, solidariedade e comunhão 

existencial. Essa perspectiva abrange também as dimensões religiosas, incluindo práticas do 

Afrocatolicismo (Thornton 2004), que estruturam rituais e experiências comunitárias. 

O dispositivo metodológico da Espiral do Tempo (Arcenio e Azevedo 2021) permitiu 

representar o passado, o presente e o futuro de forma circular, refletindo a cosmologia própria da 

comunidade e a maneira como esta organiza e narra sua história. Essa abordagem rompe com a 

linearidade temporal tradicional, valorizando a continuidade das memórias e experiências vividas. 

Além disso, foram incorporadas referências da Comissão Pastoral da Terra, que enfatizam a 

valorização da história de luta pelo território, por meio da documentação produzida pelos próprios 

membros da comunidade (CPT, 2013). Tal abordagem reforça a centralidade do conhecimento local 

e o protagonismo da comunidade na preservação de seu patrimônio, reconhecendo-o como ativo 

social, cultural e político. Dessa forma, o exame técnico integrou saberes acadêmicos e 

comunitários, criando uma leitura do patrimônio quilombola que respeita sua dimensão simbólica, 

histórica e territorial. 

 
A cosmologia e a narrativa histórica da comunidade de Castainho 
A cosmologia do território de Castainho é marcada por elementos e figuras centrais que 

estruturam sua compreensão do mundo e orientam as práticas culturais: a Serpente, o Fogo 

Corredor, o Carro de Boi e as Almas. Esses símbolos não são apenas elementos de tradição, mas 

atuam como referências estruturantes da memória coletiva, da organização social e das práticas 

espirituais da comunidade. 

A partir do trabalho de participação social e da metodologia baseada na circularidade do 

tempo proposta por Nego Bispo – “começo, meio e começo” (Santos 2023) – o histórico da 

comunidade foi apresentado em três momentos, articulando passado, presente e futuro: 

1° O Começo – A Origem de Castainho: A narrativa de origem da comunidade refuta a 

versão oficial que busca referir Garanhuns como “a Suíça pernambucana”, reinterpretando o 

território a partir de contranarrativas quilombolas. Segundo a comunidade, o espaço foi ocupado por 

migrantes vindos do Quilombo dos Palmares, seguindo o curso do Rio Mundaú. Essa perspectiva se 

sustenta geograficamente pelo percurso do rio e pela formação geológica da região, ao mesmo 

tempo que enfrenta uma negação histórica e racista que tenta reduzir a narrativa quilombola a uma 

lenda. 
 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

213 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

 

Figura 7. Distância entre Garanhuns e União dos Palmares. 

 
Observa-se a bacia hidrográfica do Rio Mundaú.  

Fonte: Wikipédia, Frag15, Rio Mundaú entre Alagoas e Pernambuco 2016. Disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Munda%C3%BA_%28Alagoas%29  

 
2° O Meio – Referências culturais e identidade: O segundo momento evidencia as 

referências culturais que estruturam a identidade do Castainho, reforçando a circularidade entre 

passado, presente e futuro. Nesse contexto, a Cruz das Almas emerge como elemento de 

centralidade simbólica e territorial, composta pela casa de oração, pelo cruzeiro e pelo antigo 

cemitério, consolidando-se como território sagrado. Nas palavras de Cícero Piaba (2024), “A Cruz 

das Almas é um símbolo dos meus avôs, de todo mundo, né? É uma lembrança que a gente tem dos 

parentes da gente, a gente sabe que os pais da gente não foram enterrados lá, mas foram os avôs, os 

bisavôs ... tudo foi lá. É um cemitério!”. Essa centralidade se manifesta não apenas nas práticas 

espirituais, mas também no cotidiano da comunidade, integrando memória, identidade e 

territorialidade em uma experiência contínua e vivida.  

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

214 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Munda%C3%BA_%28Alagoas%29


Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

Figura 8. Área interna da Casa de Oração Cruz das Almas 

  
Fonte: Fundarpe 2023. 

 
 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

215 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

Figura 9. Edificações que são Referências Culturais do Território Quilombola 

 

Fonte: Edificações no polígono:  Casa de Farinha; Casa de Taipa; Igreja Católica e Casa de Orações e Cemitério da Cruz 
das Almas. Fonte: Fundarpe 2024.   

 

3° O Começo – História de luta e resistência: O terceiro momento retoma o ciclo inicial para 

apresentar a história contemporânea de resistência da comunidade, destacando a luta pela 

permanência no território frente à especulação imobiliária. Castainho tornou-se referência nacional 

por suas estratégias de proteção do território, especialmente considerando que a Cruz das Almas 

ficou fora da demarcação oficial do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA). 

A proteção patrimonial do sítio não apenas reconhece seu valor histórico e cultural, mas fortalece a 

luta por direitos territoriais, memória e identidade, consolidando a autonomia da comunidade na 

gestão de seu patrimônio. 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

216 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

     Figura 10. Dia da retomada das terras pela comunidade, maio de 2004 

 

Fonte: Comissão Pastoral da Terra 2013. 

 

Assim, a narrativa de Castainho, articulando elementos simbólicos, históricos e territoriais, 

evidencia como memória, espiritualidade e resistência se entrelaçam, reforçando que a 

patrimonialização deve ser entendida não apenas como proteção física, mas como reconhecimento 

da agência da comunidade, de sua cosmologia e de sua contínua luta por permanência e 

visibilidade. 

O parecer do exame técnico concluiu que a Cruz das Almas é patrimônio indiscutível da 

comunidade quilombola de Castainho, com forte conteúdo simbólico que reforça a identidade e 

resistência do grupo. No entanto, o bem não estava incluído na demarcação oficial das terras pelo 

INCRA, evidenciando a necessidade de reconhecer sua territorialidade como parte integrante do 

patrimônio quilombola. 

De acordo com a Lei Estadual N° 14.852/2012, que regulamenta o tombamento e o registro do 
Patrimônio Cultural de Origem Africana em Pernambuco, e com base na Portaria Federal N° 
375/2018, que reconhece a indissociabilidade entre as dimensões materiais e imateriais do Patrimônio 
Cultural, consideramos a Cruz das Almas, a Casa de Oração e antigo cemitério quilombola como um 
marco da identidade e da memória dos quilombos de Pernambuco. A edificação, com seu uso 
ritualístico e religioso, possui valores históricos, paisagísticos, arqueológicos e culturais 
intrinsecamente ligados às formas de expressão e ao modo de fazer e viver emaranhados nas 
referências culturais da Comunidade Quilombola do Castainho.  (Fundarpe 2025).  

Entre as principais recomendações resultantes do exame técnico, destacam-se: 

●​ Criação de um Plano de Gestão participativo, elaborado em parceria com a comunidade, 

assegurando o protagonismo local na definição de diretrizes; 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

217 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

●​ Elaboração de um Inventário Participativo das Referências Culturais de Castainho, de modo 

a registrar e valorizar práticas, memórias e bens associados ao território; 

●​ Inclusão da gestão compartilhada do bem no Plano Diretor Municipal, garantindo respaldo 

legal e integração às políticas urbanas; 

●​ Preservação da ambiência e da visibilidade do sítio, reconhecendo a paisagem como parte 

indissociável de sua significação cultural; 

●​ Reconhecimento e proteção contra intervenções externas, prevenindo impactos que possam 

descaracterizar ou fragilizar o espaço sagrado; 

●​ Garantia de que toda extroversão do patrimônio, seja por meio do turismo ou de ações 

culturais, seja conduzida sob a liderança da própria comunidade. 

O exame técnico do tombamento da Cruz das Almas (Fundarpe 2025) evidencia que, quando 

fundamentado na participação social e no reconhecimento dos saberes locais, o processo de 

patrimonialização ultrapassa o caráter meramente normativo. Ele se converte em um instrumento de 

justiça histórica e de fortalecimento da identidade quilombola, articulando memória, território e 

direitos culturais de maneira concreta, viva e transformadora. 

 

Considerações Finais 

A compreensão de referências culturais diversas como construtoras de valores patrimoniais 

amplia o olhar para além da monumentalidade e da herança arquitetônica, historicamente 

privilegiadas. Nesse sentido, a desnaturalização do patrimônio cultural implica confrontar a lógica 

de um pseudo-patrimônio “universal”, que se apresenta como representativo de todos, mas que, na 

prática, reproduz filtros excludentes e a supremacia de matrizes coloniais. 

O patrimônio deve ser entendido como um campo de disputa, onde se decide quais 

memórias terão lugar no presente e no futuro, e quais permanecerão invisibilizadas ou silenciadas. 

Uma abordagem decolonial reconhece essa dimensão política e propõe a construção de novas 

narrativas, capazes de fortalecer comunidades historicamente marginalizadas e de afirmar memórias 

plurais. 

Diante desse quadro, torna-se indispensável perguntar: qual é o nosso compromisso, 

enquanto profissionais do patrimônio cultural, com as múltiplas formas de existir? Esse 

compromisso implica: 

●​ Reconhecer a patrimonialização como ação sociopolítica e instrumento político; 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

218 



Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

●​ Questionar quais memórias, práticas e experiências são legitimadas e quais permanecem 

excluídas; 

●​ Orientar narrativas futuras em direção a perspectivas engajadas, emancipatórias e 

reparatórias; 

●​ Garantir o direito à cultura e à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade, a 

partir do conhecimento e da aplicação da legislação vigente; 

●​ Assumir uma postura de aprendizado contínuo e de valorização dos saberes plurais, 

respeitando a centralidade das comunidades em seus próprios processos de preservação da 

memória. 

O caso da Cruz das Almas, em Castainho, evidencia que a patrimonialização pode ser um 

caminho de emancipação quando construída de forma participativa e fundamentada na valorização 

dos saberes locais. Nesse processo, memória e território se entrelaçam, e a preservação deixa de ser 

uma prática impositiva para se tornar exercício de reconhecimento e justiça. 

Assim, permanece o desafio ético e político: em nome de quem falamos quando falamos de 

patrimônio? Tomar o patrimônio como instrumento de transformação social exige um compromisso 

com a diversidade, com a justiça histórica e com a construção de futuros mais equitativos e plurais. 

 

Referências Bibliográficas 

Comissão Pastoral da Terra. 2013.  Castainho: contando sua história. Recife: Ed. 
Universitária da UFPE. Disponível em: 
https://www.cptne2.org.br/images/cartilhas/castainho_contando_a_historia.pdf  

Freire, Paulo. 1987. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

Fundarpe. 2025. Exame técnico para o tombamento do Sítio Histórico da Cruz das Almas 
da Comunidade de Castainho. Processo Administrativo Secult n° 010/2020. 

Guillen, Isabel Cristina Martins. "Patrimônio e história: reflexões sobre o papel do 
historiador." Diálogos (Maringá, Online) 18, no. 2 (2014): 637–60. Disponível em: 
https://doceru.com/doc/xn0c8e0e. 

Lacarrieu, Monique. "Os dilemas sociais do patrimônio e as identidades: usos, ‘inflação’ ou 
‘hiperinflação’ de história?" História Oral 2 (1999): 135–51. 

Meneses, Ulpiano Toledo Bezerra de.  O campo do patrimônio cultural: uma re-visão   de   
premissas.   I   Fórum   Nacional   do   Patrimônio Cultural. Anais Volume 1 Brasília, DF, Iphan. 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

219 

https://www.cptne2.org.br/images/cartilhas/castainho_contando_a_historia.pdf%20
https://doceru.com/doc/xn0c8e0e


Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

(2012): 25-39. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/4%20-%20MENESES.pdf 

Nascimento, Abdias. 2002. O quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 
2ª ed. Brasília/Rio de Janeiro: Fundação Palmares/OR Editor Produtor.  

Santos, Antônio Bispo dos. 2023. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/8748486/mod_resource/content/1/Antonio%20Bispo%20d
os%20Santos%20-%20A%20terra%20da%CC%81%2C%20a%20terra%20quer-Ubu%20Editora%
20%282023%29.pdf. 

Thornton, John. 2004. A África e os africanos na formação do mundo atlântico 
(1400–1800). Rio de Janeiro: Elsevier. 

 

Amparo Legal 

Brasil. 1988. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília: Senado 
Federal. 

Brasil. 2004.  Organização Internacional do Trabalho. Convenção nº 169 sobre Povos 
Indígenas e Tribais. Genebra, 1989. Promulgada no Brasil pelo Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 
2004. 

Brasil. 2018. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Portaria nº 375, de 19 
de setembro de 2018. Estabelece procedimentos para o Registro de Bens Culturais de Natureza 
Imaterial. Brasília: IPHAN.  

Brasil. 2023. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Portaria nº 135, de 20 
de novembro de 2023. Dispõe sobre diretrizes e procedimentos para proteção do patrimônio 
cultural. Brasília: IPHAN. 

OAB/PE. 2023. Ordem dos Advogados do Brasil, Seccional Pernambuco. Requerimento da 
Comissão Especial sobre a Verdade da Escravidão Negra e Indígena. Recife.  

ONU. 1948. Declaração Universal dos Direitos Humanos. 

ONU. 2015. Transformando Nosso Mundo: a Agenda 2030 para o Desenvolvimento 
Sustentável. 

Pernambuco. 1979. Lei nº 7.970, de 18 de setembro de 1979. Dispõe sobre a proteção do 
patrimônio histórico e artístico do Estado. Recife. 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

220 

http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/4%20-%20MENESES.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/8748486/mod_resource/content/1/Antonio%20Bispo%20dos%20Santos%20-%20A%20terra%20da%CC%81%2C%20a%20terra%20quer-Ubu%20Editora%20%282023%29.pdf.
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/8748486/mod_resource/content/1/Antonio%20Bispo%20dos%20Santos%20-%20A%20terra%20da%CC%81%2C%20a%20terra%20quer-Ubu%20Editora%20%282023%29.pdf.
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/8748486/mod_resource/content/1/Antonio%20Bispo%20dos%20Santos%20-%20A%20terra%20da%CC%81%2C%20a%20terra%20quer-Ubu%20Editora%20%282023%29.pdf.


Revista Faces de Clio | Dossiê Paisagem, território e poder: leituras críticas em tempos de crise 
 

 

Pernambuco. 2012. Lei nº 14.852, de 29 de novembro de 2012. Estabelece instrumentos de 
proteção ao patrimônio cultural afro-brasileiro. Recife. 

Pernambuco. 2023. Lei nº 18.202, de 12 de junho de 2023. Institui o Estatuto da Igualdade 
Racial do Estado de Pernambuco. Recife. 

 

 

Universidade Federal de Juiz de Fora | e-ISSN: 2359-4489| v. 12 n. 22 (2025) 

221 


	 
	Introdução 
	 
	O Patrimônio Cultural como direito  
	 
	Patrimônio Cultural como invenção 
	 
	Lógicas coloniais no campo da preservação e da valorização do patrimônio cultural 
	 
	O processo de tombamento do Sítio Histórico e Arqueológico da Cruz das Almas 
	 
	A cosmologia e a narrativa histórica da comunidade de Castainho 
	 
	Referências Bibliográficas 

