
Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137

88 

KIERKEGAARD E O PARADOXO DE SORITES: 
ASPECTOS DO PROBLEMA DO MOVIMENTO NA 
EXISTÊNCIA EM MIGALHAS FILOSÓFICAS E N’O 

CONCEITO DE ANGÚSTIA 

Kierkegaard and the sorites paradox: aspects of the problem 
of movement in existence in Philosophical Fragments and The 

Concept of Anxiety 

Jonas Roos1 

RESUMO: A ideia de tornar-se si mesmo ou tornar-se cristão é central na obra de Kierkegaard. 

Por essa razão o autor se ocupou profundamente com as questões filosóficas do movimento. Esse 

texto discute essa problemática especificamente no ano de 1844 em duas de suas obras mais 

importantes. Nesse contexto específico Kierkegaard tinha em mente problemas relativos ao 

paradoxo de sorites, ou seja, o surgimento de uma qualidade nova e sua relação com o aumento 

ou diminuição de quantidades. Discutindo o problema o texto inicia definindo o paradoxo de 

sorites e apresentando alguns de seus problemas e conceitos relacionados. Lida então com a 

questão em Migalhas Filosóficas e com a relação desta obra com problemas desenvolvidos por 

G. E. Lessing em um texto de 1777, mostrando como o dinamarquês parte da problemática 

estabelecida pelo alemão, mas elabora outro tipo de encaminhamento. Problemas semelhantes são 

discutidos então em relação a’O Conceito de Angústia no horizonte específico da mudança 

envolvida na perda de si mesmo ou pecado. Por fim, nas conclusões serão elaboradas 

consequências dessas questões para a compreensão do problema do movimento da existência em 

Kierkegaard.  

Palavras-chave: Paradoxo de Sorites; G. E. Lessing; mediação; quantidade e qualidade; 

movimento na existência; salto. 

ABSTRACT: The idea of becoming oneself or becoming a Christian is central to Kierkegaard’s 

authorship. For this reason, the author deeply engaged with the philosophical questions of 

transition. This text discusses this issue specifically in 1844 in two of his most important works. 

1 Doutor em Teologia pelo Instituto Ecumênico de Pós-Graduação da Escola Superior de Teologia, IEPG-
EST, Professor no Departamento de Ciência da Religião da Universidade Federal de Juiz de Fora. E-mail: 
jonas.roos@ufjf.br  

mailto:jonas.roos@ufjf.br


  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

89 
 

In this specific context, Kierkegaard had in mind problems related to the sorites paradox, that is, 

the emergence of a new quality and its relationship to the increase or decrease of quantities. 

Discussing this problem, the text begins by defining the sorites paradox and presenting some of 

its related problems and concepts. It then addresses the issue in Philosophical Fragments and the 

relationship of this work to problems developed by G. E. Lessing in a 1777 text, showing how the 

Dane builds on the problematic established by the German but develops a different approach. 

Similar issues are then discussed in relation to The Concept of Anxiety within the specific context 

of the transition involved in losing oneself or sin. Finally, the conclusions will elaborate on the 

consequences of these questions for understanding the problem of transition in existence in 

Kierkegaard. 

Key-words: The sorites paradox; G. E. Lessing; mediation; quantity and quality; transition in 

existence; leap. 

 

Introdução 

O ano de 1844 foi bastante significativo para a produção intelectual de Kierkegaard. 

Entre outros livros, nesse ano o autor publicou Migalhas Filosóficas, a 13 de junho, e O 

Conceito de Angústia, aos 17 do mesmo mês2. O segundo é bem mais famoso do que o 

primeiro, entre outros motivos, provavelmente devido a uma influência do juízo positivo 

de Heidegger sobre esta obra3. Entretanto, engana-se quem pensa que o menos famoso 

Migalhas seria também menos importante. Essas duas obras foram publicadas, como se 

percebe, com apenas quatro dias de diferença e, como se pode imaginar, de fato foram 

escritas simultaneamente4 e pensadas para serem lidas juntas, em complementariedade. 

De um ponto de vista filosófico essa complementariedade  se mostra em que Migalhas 

Filosóficas lida com o problema da permanência e do movimento; com a questão da 

temporalidade, frequentemente sob o termo instante; com o problema da possibilidade de 

se aprender a verdade, tomando como inspiração a pergunta que abre o diálogo platônico 

Mênon; com a questão da relação entre possibilidade e necessidade em relação ao 

 

2 Para uma tabela completa das publicações de Kierkegaard ver Roos, 2022b, p. 40-45. 

3 “S. Kierkegaard é quem penetrou mais amplamente na análise do fenômeno da angústia e sem dúvida de 

novo dentro do contexto teológico de uma exposição ‘psicológica’ do problema do pecado original. Cf. Der 

Begriff der Angst [O Conceito da Angústia], 1844”. Heidegger, 2012, p. 533. 

4 O Conceito de Angústia foi escrito entre março e final de maio de 1844 e Migalhas Filosóficas entre o 

final de março e o final de maio do mesmo ano. Cf. Watkin, 2001, p. 48; 193. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

90 
 

histórico; com os limites da objetividade para questões da existência etc.. O Conceito de 

Angústia lida com o conceito de liberdade e com a possibilidade de sua perda; com o 

papel da angústia nesse processo, com uma abordagem psicológica do ser humano e, 

consequentemente; também com o problema da mudança e da temporalidade etc.. 

Similarmente, elas estão relacionadas de um ponto de vista teológico: Migalhas 

Filosóficas lida com a questão da redenção e, consequentemente, com os temas do 

pecado, da graça, da fé e do Cristo5 e O Conceito de Angústia lida com a questão da 

possibilidade do pecado, tomando a figura bíblica de Adão como ponto de partida6. 

Para além dessas relações, contudo, ambas as obras polemizam com um 

determinado entendimento de mediação, mais especificamente na acepção de Hegel da 

mediação lógica e em seu uso, por hegelianos dinamarqueses, para explicar não 

problemas lógicos, mas questões ético-existenciais e religiosas. É no contexto dessa 

polêmica que as duas obras elaboram o conceito de salto para pensar mudanças 

existenciais em polêmica com a referida interpretação do conceito de mediação. E é no 

contexto dessas discussões que uma abordagem do paradoxo de sorites pode ajudar a 

esclarecer esta problemática e suas implicações, o que será desenvolvido ao longo do 

artigo. 

Pode-se saber claramente que à época da redação dessas obras o autor estava 

especialmente interessado no problema da mediação não apenas pela leitura das obras 

publicadas, mas também em função de anotações de Kierkegaard em seus Diários7. Com 

 
5 Em função de sua comunicação indireta, a rigor o autor pseudônimo Johannes Climacus não fala 

diretamente do Cristianismo em Migalhas Filosóficas, e, assim, não fala diretamente de Cristo, mas apenas 

de um mestre relacionado ao referido experimento. Tal estratégia, para dizer o mínimo, implica o leitor, 

constrange-o de certa forma a uma tomada de posição com relação à questão de se aquilo que o livro oferece 

corresponde ou não ao Cristianismo. Posteriormente, em 1846, com o seu Pós-escrito às Migalhas 

Filosóficas, a discussão será referida de modo mais direto ao Cristianismo. Tal referência, contudo, não é 

completamente direta, uma vez que esta segunda obra também será pseudônima, mantendo a ironia que 

compele o indivíduo a interpretar as questões por si mesmo, sem o peso da autoridade que o nome de um 

autor poderia fornecer. 

6 Para uma leitura articulada dessas duas obras a partir de um ponto de vista teológico, Cf. Roos, 2019, p. 

29-122. 

7 Para uma visão ampla dos interesses de Kierkegaard à época, Cf. HONG, Howard V. Historical 

introduction. In: Kierkegaard, 1985, p. xi. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

91 
 

relação a Migalhas Filosóficas o autor escreveu que esse livro fora escrito 

“especificamente para lutar contra a mediação” (Kierkegaard, 1967-78, JP 5944)8. 

Assumindo o contexto dessa fase específica da produção de Kierkegaard, este artigo 

pretende mostrar como, no ano de 1844, o autor mantém em mente questões relativas ao 

paradoxo de sorites para pensar o movimento existencial e como o ter consciência de tais 

questões e de suas implicações ajuda a esclarecer e nuançar a relação do autor com 

conceitos como mediação, salto, aproximação, mudança qualitativa, a relação 

quantidade/qualidade etc.. Para desenvolver essa problemática, em seu primeiro ponto o 

artigo inicia definindo o paradoxo de sorites e apresentando alguns problemas, conceitos 

relacionados e, resumidamente, algumas  tentativas de solução deste paradoxo. No ponto 

dois adentraremos em Migalhas Filosóficas e em sua relação, por vezes nas entrelinhas, 

e eventualmente mais direta, com o paradoxo de sorites e com problemas a ele 

relacionados. Esta abordagem de Migalhas terá duas subdivisões. Na primeira será 

mostrado como Johannes Climacus (pseudônimo que assina Migalhas) parte de um 

problema anteriormente elaborado por G. E. Lessing em um texto de 1777, acompanha o 

autor alemão até um certo ponto, mas elabora encaminhamentos diferentes para a questão, 

justamente no horizonte do problema filosófico da relação entre quantidade e qualidade. 

Isso conduz para a segunda subdivisão deste ponto, denominada paradoxo e salto, na qual 

fica evidente que Climacus quer evitar problemas relacionados ao que ocorre em 

paradoxos de sorites. O título desta subdivisão, contudo, não se refere ao paradoxo de 

sorites, mas ao que Climacus entende ser o paradoxo fundamental do Cristianismo, o 

eterno que adentra na história. Na terceira parte, intitulada Climacus e Lessing, discussões 

no horizonte do paradoxo de sorites, será feito um balanço da relação Climacus/Lessing, 

mostrando por quais razões o dinamarquês não acompanha totalmente o alemão e como 

essas razões se articulam em torno da problemática quantidade/qualidade e de temas do 

âmbito de paradoxos de sorites relacionados ao Cristianismo e a decisões existenciais. O 

quarto ponto, O paradoxo de sorites n’O Conceito de Angústia, elabora problemáticas 

 
8 Kierkegaard, 1967-78, entrada 5944 (VII1 A 158 n.d., 1846). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

92 
 

em torno do paradoxo de sorites sobre o problema da perda do si-mesmo ou, na 

terminologia da obra em questão, do pecado. Vigilius Haufniensis (pseudônimo que 

assina O Conceito de Angústia) entende que aqui também haveria problemas sérios em 

se lidar com essa questão compreendendo que uma qualidade nova surgiria a partir de 

mudanças de quantidade. O horizonte dos paradoxos de sorites ajuda a esclarecer a 

questão. O último ponto emula em seu título a epígrafe de Migalhas Filosóficas, Bem 

enforcado é melhor do que mal casado” ou algumas conclusões, onde serão extraídas 

algumas consequências do desenvolvimento do artigo para a compreensão do problema 

do movimento existencial em Kierkegaard. 

1. Paradoxo de sorites: breve definição e problemas relacionados 

O termo sorites deriva do grego soros (σωρός), monte. O paradoxo de sorites ou 

paradoxo do monte é comumente atribuído a Eubulides de Mileto (séc. IV AEC). Refere-

se ao problema do aumento ou diminuição de quantidades até que estas venham a 

constituir ou eliminar um monte ou grandezas correlatas. Por extensão, diz respeito a 

gradações e à dificuldade ou mesmo impossibilidade lógica de se determinar o surgimento 

de uma qualidade nova a partir do aumento ou da diminuição dessas gradações. 

O exemplo clássico consiste em que um único grão de trigo não é suficiente para 

formar um monte, mas se um grão não é suficiente, também não o são dois, nem três, nem 

quatro... Em outros termos, se um único grão de trigo não possui nada que diga respeito 

à qualidade monte, então não haverá nenhuma aproximação em relação a essa qualidade 

ao se obter 1 + 1 grão de trigo, tampouco 1 + 1 + 1, e assim por diante. Esse raciocínio 

conduz ao contrassenso de se afirmar que mesmo um milhão de grãos de trigo ainda não 

formaria um monte. Embora logicamente correto, esse raciocínio leva a uma conclusão 

absurda. Entretanto, se tomarmos essa quantidade grande de um milhão de grãos de trigo, 

que certamente constitui um monte, e tirarmos um único grão, este não deixará de ser um 

monte, e se procedermos assim sucessivamente, chegaremos a um único grão de trigo 

que, por essa lógica, diremos que (ainda) constitui um monte de trigo. Assim, chegamos 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

93 
 

à situação paradoxal de que podemos afirmar que um único grão de trigo constitui um 

monte de trigo e um milhão de grãos de trigo não constitui um monte de trigo. 

O mesmo tipo de raciocínio pode ser aplicado para tentar determinar quando alguém 

se torna careca, uma vez que uma pessoa que não é careca não se torna tal por perder um 

único fio de cabelo ou uma pessoa que é careca não deixa de sê-lo por ganhar um único 

fio de cabelo, e assim por diante. Os exemplos podem variar grandemente: a variação 

entre as cores verde e azul, tornar-se alto, tornar-se magro, tornar-se sábio, o efeito de 

realizar, ou não, uma pequena tarefa diária etc.. 

Deve-se notar que o paradoxo de sorites surge em torno de termos vagos, os quais 

podem gerar casos-limite. Um caso-limite, consiste em uma “situação na qual a aplicação 

de uma expressão particular a um (nome de) objeto particular não gera uma expressão 

com valor de verdade definido; isto é, o fragmento de linguagem nem se aplica 

inequivocamente ao objeto nem deixa de se aplicar” (Pelletier; Berkeley, In.: Audi, 2006: 

“Vagueza”). Essa questão diz respeito a todos os exemplos acima, não conseguimos 

estabelecer um corte nítido entre ser ou não careca; o que vem a ser um monte; quando 

alguma coisa ou alguém se torna alto; a passagem do verde para o azul etc..  

Diana Raffman, que assina o verbete “Sorites Paradox” da Stanford Encyclopedia 

of Philosophy, estabelece pelo menos três condições para a existência de um paradoxo de 

sorites. 

 (1) Deve ser possível construir uma série do tipo sorites para o 

predicado em questão, a saber, uma ordenação finita de valores em uma 

dimensão decisiva da aplicação do predicado. Uma série do tipo sorites 

para “alto” é uma ordenação na dimensão de altura (uma ordenação de 

alturas), para “velho” uma ordenação na dimensão de idade (uma 

ordenação de idades), e assim por diante. (2) Valores vizinhos na série 

devem ser apenas suplementarmente [incrementally] diferentes, ou 

seja, indiscrimináveis ou apenas ligeiramente diferentes. Uma diferença 

suplementar [incremental] deve garantir que se um predicado vago se 

aplica a um dos membros de um par de vizinhos, ele se aplica 

igualmente ao outro. (Seguindo Wright [por exemplo, 1975], a 

propriedade de aplicação ao longo de diferenças suplementares 

[incremental] em uma dimensão decisiva é frequentemente chamada de 

tolerância de um termo vago.) (3) O predicado deve ser verdadeiro para 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

94 
 

o primeiro valor na série e falso para o último (Raffman, 1997, “Sorites 

Paradox”)9. 

De acordo com Sainsbury a maioria das respostas ao paradoxo de sorites procura 

negar a premissa maior, ou seja, aquela que corresponde à ideia de que se não se pode 

obter um monte com n grãos de trigo, então não se pode obtê-lo igualmente com n + 1. 

Entretanto, negar essa premissa é equivalente, em lógica clássica, a aceitar a possibilidade 

de um corte nítido (Sainsbury In.: Audi, 2006, “Paradoxo de sorites”.). Ora, talvez seja 

possível estabelecer cortes nítidos para casos como altura, ser ou não ser magro10 etc.. 

Entretanto, parece que em muitos casos aquilo que se percebe como corte nítido não passa 

de um valor aproximativo convencionado como elemento de demarcação ou limite, como 

por exemplo, uma velocidade máxima de x Km/h na condução de um automóvel como 

segura para determinado tipo de via, uma determinada idade para poder realizar 

determinado tipo de ação etc.. Embora se pudesse objetar que tais tipos de convenção são 

necessários para o funcionamento de uma sociedade, e seria difícil contra-argumentar 

esse ponto, menciono esses exemplos simples apenas para ilustrar o fato de que muitas 

vezes aquilo que entendemos como cortes nítidos de um ponto de vista lógico podem ser 

valores aproximativos convencionados como válidos para determinados casos. É claro 

que tais valores aproximativos podem ter sido baseados em pesquisas científicas bem 

conduzidas, o que normalmente é o caso, entretanto, ainda assim são aproximativos e 

convencionados. Eventualmente aceitar a premissa da possibilidade de um corte nítido 

para escapar do paradoxo de sorites pode não ser tão fácil quanto parece à primeira vista. 

 
9 No original: “(1) It must be possible to construct a sorites series for the predicate in question, viz., a 

finitely-membered ordering of values on a dimension decisive of the predicate’s application. A sorites series 

for ‘tall’ is an ordering on the dimension of height (an ordering of heights), for ‘old’ an ordering on the 

dimension of age (an ordering of ages), and so forth. (2) Neighboring values in the series must be only 

incrementally different, i.e., either indiscriminable or just slightly different. An incremental difference is 

supposed to guarantee that if a vague predicate applies to one of a pair of neighbors, it applies equally to 

the other. (Following Wright [e.g., 1975], the property of applying across incremental differences on a 

decisive dimension is often called the tolerance of a vague term.) (3) The predicate must be true of the first 

value in the series and false of the last.” 

10 Segundo a Organização Mundial da Saúde uma pessoa é considerada magra quando o seu Índice de 

Massa Corporal (IMC) está abaixo de 18,4 kg/m². 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

95 
 

Por fim, embora haja várias tentativas de resolver o paradoxo de sorites ao longo 

da história, cito duas linhas principais de tentativas de resolução como descritas por 

Sainsbury: 

Há dois tipos principais de respostas aos paradoxos de sorites. Uma é 

aceitar que há em cada caso um nítido corte, ainda que tipicamente não 

saibamos e talvez não possamos saber onde ocorre. Outro tipo de 

resposta é desenvolver uma lógica não-clássica pela qual se pode 

recusar a aceitação da premissa maior sem estar comprometido com um 

corte claro. Atualmente, nenhuma lógica não-clássica está inteiramente 

isenta de dificuldades. Consequentemente, os paradoxos de sorites 

ainda recebem uma consideração muito séria dos filósofos 

contemporâneos (Sainsbury, In.: Audi, 2006, “Paradoxo de sorites”.). 

 

2. O Paradoxo de Sorites em Migalhas Filosóficas 

2.1. O problema de Lessing e o limite das gradações para a mudança 

qualitativa na religião e na existência. 

Kierkegaard publica Migalhas Filosóficas sob o pseudônimo Johannes Climacus e 

inicia a obra com três perguntas fundamentais, apresentadas ainda na folha de rosto do 

livro11: “Pode haver um ponto de partida histórico para uma consciência eterna? Como 

pode um tal ponto de partida interessar-me mais do que historicamente? Pode-se 

construir uma felicidade eterna sobre um saber histórico?” (Kierkegaard, 1995, p. 5). 

Essas perguntas remetem claramente a um texto de Lessing, publicado em 1777, 

intitulado Sobre a demonstração do Espírito e da força12, o qual merece algumas 

considerações para a compreensão da problemática desenvolvida em Migalhas. 

 
11 Essa folha de rosto pode ser acessada na Edição Crítica Dinamarquesa da obra de Kierkegaard, Søren 

Kierkegaards Skrifter, disponível online em Philosophiske Smuler - Det Kgl. Biblioteks tekstportal. Este 

link conduz à versão da edição atual da folha de rosto. Nessa folha de rosto, ao se clicar no asterisco 

imediatamente antes do título, “Philosophiske Smuler”, este conduz a um fac-símile da folha de rosto da 

primeira edição da obra. 

12 O título do texto, no original, é Über den Beweis des Geistes und der Kraft. Trata-se de uma referência a 

1 Coríntios 2.4: “minha palavra e minha pregação nada tinham da persuasiva linguagem da sabedoria, mas 

eram uma demonstração de Espírito e poder, a fim de que a vossa fé não se baseie sobre a sabedoria dos 

homens, mas sobre o poder de Deus”. 

https://tekster.kb.dk/text/sks-ps-txt-root


  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

96 
 

13Lessing inicia seu texto marcando a distinção entre profecias e milagres que ele 

mesmo poderia vivenciar enquanto testemunha ocular e profecias e milagres dos quais 

apenas teria conhecimento através de relatos de terceiros. Assim, a situação em relação à 

fé seria bem diferente para quem viveu nos tempos de Cristo e teria presenciado por si 

mesmo os milagres e cumprimentos de profecias e para quem, como o próprio Lessing, 

só teria acesso a relatos de terceiros14. 

Entre a situação dos contemporâneos de Cristo e o próprio Lessing, vivendo no 

século XVIII, haveria ainda uma terceira possibilidade, a daquelas pessoas que, embora 

não mais contemporâneas de Cristo, ainda presenciariam a ocorrência de milagres. Tal 

seria o caso de Orígenes – não apenas citado por Lessing, mas também autor da epígrafe 

escolhida para seu texto15 – que, embora não tivesse mais um acesso a uma demonstração 

dos milagres de Cristo, presenciaria ainda a ocorrência de outros milagres e, assim, teria 

acesso àquilo que Lessing denomina como demonstração da demonstração (Lessing, 

2022, p. 370). O problema para Lessing, então, consiste em que se não tem nem a 

demonstração, nem a demonstração da demonstração, como crer a partir de algo muito 

mais fraco, ou seja, os relatos históricos de terceiros. Nos termos do autor: “[...] o que leio 

em historiadores fidedignos será, sem exceção, igualmente tão certo para mim quanto 

aquilo que eu mesmo experiencio?” (Lessing, 2022, p. 370. Grifo no original).  

Lessing tensiona então a relação entre a incerteza inerente a todo relato histórico e 

a certeza exigida16 pela religião com relação ao que é narrado nos mesmos relatos 

 
13 Este parágrafo e os próximos que dizem respeito a Lessing são uma adaptação de meu seguinte texto: 

Roos, 2022a. Os parágrafos aqui adaptados encontram-se especificamente às páginas 138-141 do texto 

citado. 

14 Embora parta desse problema, Climacus dará um tratamento diferenciado a essa questão. Justamente 

nesse tratamento mencionará o paradoxo de sorites, como veremos adiante. 

15 Como epígrafe, temos o seguinte: “... pelos extraordinários milagres cuja realidade pode-se demonstrar 

de muitas maneiras, e, muito especialmente, pelo rasto que deixaram nos que vivem segundo a vontade do 

Logos.” (Orígenes, Contra Celso, apud Lessing, 2022, p. 368). 

16 Com o uso do termo “exigir” sigo a tônica do texto de Lessing. Poder-se-ia, contudo, mudando um pouco 

o tom, falar da certeza oferecida pela religião No século XX, Rudolf Bultmann, por exemplo, estará atento, 

seguindo o espírito da Reforma, à ideia de a fé não se tornar uma obra ou, se quisermos, uma exigência. Se 

for entendida como o que é oferecido, como no caso de Migalhas Filosóficas (cf. Capítulo I, embora a 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

97 
 

históricos. Em seus termos: “[...] verdades históricas não poderiam vir a ser demonstradas, 

mas, não obstante isso, a gente teria de acreditar nelas tão firmemente quanto nas verdades 

demonstradas” (Lessing, 2022, p. 371). O autor expressa essa tensão de forma bem 

concisa, nos seguintes termos: “verdades históricas contingentes jamais podem vir a ser 

a demonstração de necessárias verdades da razão.” (Lessing, 2022, p. 371, Grifo no 

original).  

É preciso considerar que a diferença entre esses dois tipos de verdade é qualitativa, 

de modo que um aumento quantitativo na primeira (um aumento em relação à certeza 

histórica) não gera a segunda (uma verdade lógica e a certeza nela implicada, por 

exemplo). Tanto Kierkegaard quanto Lessing não parecem negar a lei dialética da 

passagem da quantidade à qualidade em termos gerais, ou no que se aplica à natureza, por 

exemplo, mas a negam com relação a decisões existenciais17. Para um pensador 

subjetivo18 as decisões existenciais se dão no limite do conhecimento, por mais que se o 

tenha acumulado. A existência, nesse sentido, implica, necessariamente, em saltos, no 

modo como Lessing e Kierkegaard o compreendem19. 

 
questão atravesse a obra como um todo), por exemplo, disso não segue que não exija um envolvimento 

subjetivo de aceitação. 

17 Por decisão existencial compreendo, em sentido kierkegaardiano, aquela que afeta a constituição do si-

mesmo. Em poucas palavras: se o si-mesmo se constitui enquanto síntese de finitude e infinitude, se a má 

relação entre esses polos constitui o desespero, e se uma boa ou adequada relação é o que estabelece o si-

mesmo enquanto indivíduo em sua liberdade, as decisões que afetam essa estrutura ou relação do si-mesmo 

em sua existência podem ser chamadas de decisões existenciais. O pano de fundo para essa compreensão 

encontra-se desenvolvido de modo mais completo em A Doença para a Morte, do pseudônimo 

kierkegaardiano Anti-Climacus. 

18 Importante terminologia do Pós-escrito às Migalhas Filosóficas relacionada fundamentalmente a 

Lessing. (Kierkegaard, 2013). 

19 O salto não é aqui compreendido como consequência de um aumento quantitativo, antes, como ruptura 

em relação a ele. Esse ponto diz respeito a questões existenciais, outro é o caso com relação à natureza, 

onde o tempo todo diante de nossos olhos um aumento na quantidade de algo gera uma qualidade nova 

(conforme o conhecido exemplo do aquecimento da água que, a 100 ºC ao nível do mar, muda do estado 

líquido para o gasoso). Com relação ao tema do salto e sua inevitabilidade em relação a questões 

existenciais, disso não se pode derivar, pelo menos para Kierkegaard, que qualquer salto seja igualmente 

válido. Este, obviamente, é um outro problema que exige um tratamento específico. Este ponto será 

tangenciado nas conclusões do artigo. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

98 
 

Entretanto, é evidente que verdades necessárias da razão, como as da matemática 

ou da lógica, não se constituem, em si mesmas, como verdades existenciais. Lessing, 

contudo, avança com um exemplo que altera a terminologia empregada na citação acima, 

mas mantendo uma distinção qualitativa entre dois tipos de verdade: 

Todos nós acreditamos que viveu um certo Alexandre, que em curto 

tempo conquistou quase toda a Ásia. Quem, porém, pretenderia, 

baseado nessa crença, arriscar qualquer coisa que fosse de grande e 

duradoura importância, cuja perda fosse irreparável? Quem pretenderia, 

seguindo essa crença, renegar eternamente todo conhecimento que 

conflitasse com essa crença? Eu, na verdade, não. Eu não tenho agora 

nada a objetar contra o Alexandre e suas vitórias; mas seria, contudo, 

possível que elas justamente se baseassem tanto numa mera poesia de 

Choerillus20, o qual acompanhava Alexandre por toda parte, quanto o 

cerco de dez anos de Tróia em nada mais se baseia do que nos poemas 

de Homero. (Lessing, 2022, p. 372). 

Se, por um lado, Lessing distingue entre o que chama de verdades contingentes da 

história e verdades necessárias de razão, na citação acima passa a abranger questões 

existenciais ao sugerir que não colocaríamos em risco qualquer coisa que fosse de grande 

e duradoura importância, cuja perda fosse irreparável, em função de um saber histórico. 

Neste ponto torna-se clara uma separação fundamental não apenas entre verdades 

históricas contingentes e necessárias verdades da razão, mas também entre verdades 

históricas contingentes e verdades existenciais. E entre esses dois últimos tipos de 

verdades temos aquilo que Lessing chama de um “horrível e largo fosso21 que eu não 

consigo transpor, por mais frequentemente e seriamente que eu tenha tentado o salto22.” 

(Lessing, 2022, p. 373). De modo suscinto, esse é o contexto do qual parte Migalhas 

Filosóficas e que está condensado nas referidas perguntas que abrem a obra. 

2.2. Paradoxo e salto 

No desenvolvimento de Migalhas Filosóficas, após o Prefácio, as três perguntas 

iniciais apresentadas na folha de rosto serão como que recolocadas em outra terminologia, 

 
20 Poeta grego que acompanhava Alexandre nas campanhas. Nota do tradutor. 

21 der garstige breite Graben (Nota do Tradutor). 

22 Sprung (Nota do tradutor). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

99 
 

emulando então abertamente a linguagem platônica: “Em que medida pode-se aprender a 

verdade? É com esta pergunta que queremos começar. Era uma pergunta socrática, ou se 

tornou tal, graças à pergunta socrática: em que medida pode-se aprender a virtude?” 

(Kierkegaard, 1995, p. 27). Em uma palavra, o adquirir uma consciência eterna ou uma 

felicidade eterna, nos termos daquelas perguntas, em Migalhas são equivalentes a 

aprender a verdade. 

O Capítulo I de Migalhas apresenta-se como um projeto de pensamento ou 

experimento teórico no qual são comparados dois projetos de resposta à pergunta sobre 

aprender a verdade. O chamado projeto “A” descreve características básicas da metafísica 

platônica e é aqui representado pela figura de Sócrates. Vejamos seus traços gerais. 

Segundo o pseudônimo Johannes Climacus, Sócrates resolve a dificuldade da 

pergunta baseado no conceito de recordação: “[...] todo aprender, todo procurar, não é 

senão um recordar, de sorte que o ignorante apenas necessita lembrar-se para tomar 

consciência, por si mesmo, daquilo que já sabe. A verdade não é, pois, trazida para dentro 

dele, mas já estava nele” (Kierkegaard, 1995, p. 28). Como consequência, Sócrates não 

traz nenhum conhecimento ao aprendiz, mas apenas faz o parto da verdade: “de homem 

a homem a ajuda no parto (maieusthesai) é a relação suprema; dar à luz é algo que só 

cabe ao deus” (Kierkegaard, 1995, p. 29). Nesse sentido, uma vez que o aprendiz apenas 

recorda ou toma consciência da verdade que já estava nele, o ponto de partida no tempo 

não é decisivo com relação a isso, mas mera ocasião, e o mesmo pode ser dito do mestre, 

que não é mais do que mera ocasião, uma parteira. Nesse ponto de vista a rigor não faz 

diferença se se aprendeu a verdade com Sócrates ou com qualquer pessoa, uma vez que a 

ênfase aqui não está na pessoa do mestre, mas na doutrina. Nos termos da imagem, desde 

que o parto da verdade tenha sido bem-sucedido, pouco importa se a parteira tenha sido 

esta ou aquela. 

No chamado projeto “B” o autor pseudônimo se propõe apenas, supostamente, a 

tentar responder à pergunta sobre aprender a verdade em uma base que não seja a 

socrática. Assim, o livro adquire realmente o tom de um projeto de pensamento, um 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

100 
 

exercício, talvez até uma brincadeira23. Nesse tom de mero projeto (o que posteriormente, 

no Pós-escrito às Migalhas Filosóficas, de 1846, será explicitamente identificado com o 

cristianismo) o modelo B será constituído de modo que onde Sócrates afirma “a”, o 

projeto “B” afirma “não-a”. O autor inicia postulando então que, em B, “se [...] as coisas 

devem ser postas de outra maneira, o instante no tempo precisa ter uma significação 

decisiva” (Kierkegaard, 1995, p. 32). Para que isso seja assim, torna-se uma consequência 

lógica o fato de que o aprendiz não esteja inicialmente de posse da verdade, mas fora dela, 

pois a posse da verdade deve se dar por uma mudança qualitativa experimentada no 

tempo, o que vem a qualificar o instante como tendo uma significação decisiva. Segundo 

o autor, o aprendiz deve ser definido “como fora da verdade (não ‘vindo para ela como 

prosélito’, mas ‘afastando-se dela’), ou como não verdade” (Kierkegaard, 1995, p. 32). O 

mestre, então, terá de trazer a verdade ao aprendiz, dando-lhe também a condição para 

compreendê-la, “pois sucede com a condição para se compreender a verdade o mesmo 

que com o poder perguntar sobre ela: a condição e a pergunta contêm o condicionado e a 

resposta” (Kierkegaard, 1995, p. 34). Em outros termos, se apenas a condição para a 

verdade estivesse presente no aprendiz, a rigor não sairíamos do modelo socrático. A 

partir daí o autor reconhece que já se excedeu o conceito de mestre: “Aquele [...] que dá 

ao aprendiz não só a verdade, mas também junto com ela a condição, não é um mestre 

[...] O mestre é então o deus, que dá a condição e que dá a verdade.” (Kierkegaard, 1995, 

p. 34-35). 

O autor deixa claro que, elaborando um “projeto de pensamento” alternativo ao 

modelo socrático-platônico para responder à pergunta pela verdade, chega a um 

paradoxo, especificamente a entrada do Deus Eterno na temporalidade. Se Deus está na 

temporalidade, na história, isso constitui um fato, entretanto, se ele é Deus, ele é Absoluto. 

A partir daí o autor chega ao curioso conceito de Fato-Absoluto. 24O conceito, em si, 

carrega uma contradição, pois aquilo que é absoluto nunca poderia ser reduzido à 

 
23 Esse tom de brincadeira, eventualmente intercalado com reflexões profundamente especulativas e com 

reflexões existenciais, atravessa a obra, mas está especialmente claro no Prefácio, p. 19-24. 

24 O restante desse parágrafo refere-se a ROOS, 2019, p. 99.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

101 
 

contingência da facticidade. O factual, por outro lado, sempre estará preso à contingência 

do histórico, não podendo ser concebido, portanto, como absoluto. Entretanto, todo o 

desenvolvimento do suposto projeto aponta para uma verdade essencial, de caráter 

absoluto, que é trazida para o discípulo no tempo, onde o instante adquire um valor 

decisivo – e como repete o adágio de Migalhas, se não for assim recairemos no socrático. 

O único modo de resolver a dificuldade é afirmando o paradoxo da união do eterno com 

o temporal, o paradoxo do Deus-Homem, o fato absoluto: 

Se aquele fato é um fato absoluto, [...], então seria uma contradição que 

o tempo pudesse diferenciar, isto é, diferenciar em sentido decisivo, a 

relação dos homens para com aquele fato, pois o que é essencialmente 

diferençável pelo tempo eo ipso não pode ser absoluto, pois daí seguiria 

ser o absoluto um casus na vida, um status relativo a outras coisas, 

enquanto que, embora declinável em todos os casibus da vida, ele é 

sempre o mesmo, e embora em constante relação com o outro, é sem 

dúvida um status absolutus. Mas o fato absoluto é também ao mesmo 

tempo um fato histórico. Se não atentarmos para isso, todo o nosso 

discurso hipotético se reduzirá a nada; pois aí falaríamos apenas de um 

fato eterno. O fato absoluto é um fato histórico e, como tal, objeto da 

fé. (Kierkegaard, 1995, p. 99-100). 

Assim o projeto de Climacus chega ao paradoxo do eterno no tempo como resposta 

alternativa ao socrático-platônico para a pergunta sobre o aprender a verdade. Aquele 

instante que fora assumido como pressuposto para pensar um modelo alternativo ao 

socrático se mostra agora completamente intensificado depois desse desenvolvimento, 

como o encontro do eterno com o temporal. Tem-se aqui o encontro da verdade eterna 

com um sujeito temporal não a partir da recordação, mas a partir da paradoxal irrupção 

do eterno no tempo, o que o autor denomina como instante. Ou seja, nessa acepção o 

instante não se constitui como mero átomo do tempo, como uma divisão ad infinitum do 

tempo, o que, a rigor, não é possível, mas como a referida irrupção que qualifica o tempo 

histórico. Kierkegaard caracteriza esse encontro do eterno com o temporal não apenas 

como paradoxal, mas como o Paradoxo Absoluto. Dois anos depois da publicação de 

Migalhas, em seu Pos-escrito às Migalhas Filosóficas, o autor escreverá: “A proposição 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

102 
 

de que Deus tenha existido em forma humana, que tenha nascido, crescido etc., é, por 

certo, o paradoxo sensu strictissimo, o paradoxo absoluto.” (Kierkegaard, 2013, p. 228). 

Ao final do Capítulo II de Migalhas Filosóficas Climacus extrai uma consequência 

importante das ideias até então elaboradas. Se o paradoxo une em si o absoluto do eterno 

com a facticidade do histórico, essa facticidade, se realmente for radical, como o exige 

um paradoxo, implicará em que o Deus encarnado será semelhante a qualquer outro 

homem em sua facticidade25. A implicação disso é que um saber histórico, ou seja, um 

saber do ponto de vista da facticidade, não trará qualquer benefício com relação ao 

conhecimento desse mestre, uma vez que não é sob esse ponto de vista que ele se difere 

dos demais. Assim, um tal conhecimento se mostra completamente indiferente com 

relação ao tornar-se discípulo. No capítulo IV de Migalhas lemos: 

Se houvesse um contemporâneo que tivesse reduzido seu sono ao 

mínimo para seguir este mestre, a quem seguisse de maneira mais 

inseparável que a do pequeno peixe que segue o tubarão, se mantivesse 

a seu serviço uma centena de espiões para espiar o mestre, 

conferenciando ele mesmo todas as noites com esses espiões, de sorte 

que viesse a conhecer todos os sinais particulares do mestre até o menor 

detalhe, soubesse o que ele tinha dito, onde estivera a cada hora do dia, 

porque o seu zelo o levava a considerar como importantes as coisas 

mais insignificantes, um tal contemporâneo seria o discípulo? De jeito 

nenhum. Poderia lavar as mãos, caso alguém o acusasse de inexatidão 

histórica, porém nada mais do que isso (Kierkegaard, 1995, p. 88-89). 

O que torna possível perceber o eterno no tempo, ver o mestre em um homem que 

se assemelha a qualquer outro, não é o conhecimento histórico, mas a fé que se dirige ao 

paradoxo, um tipo de atitude da subjetividade (embora a fé seja, simultaneamente, mais 

do que uma atitude da subjetividade). Ainda no mesmo capítulo de Migalhas: 

 
25 “Pois é menos espantoso cair com o rosto no chão quando as montanhas tremem à voz do deus do que 

estar sentado junto dele como ao lado de um igual, e no entanto esta é afinal de contas a preocupação do 

deus, sentar-se justamente desta maneira!” (Kierkegaard, 1995, p. 58). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

103 
 

Mas se [...] tudo aqui se passa de uma maneira não-socrática, como aliás 

o admitimos, então o discípulo deve àquele mestre tudo [...], e esta 

relação não se deixa exprimir fabulando ou trombeteando, mas somente 

naquela paixão feliz a que chamamos fé, cujo objeto é o paradoxo, mas 

o paradoxo une justamente a contradição, é a eternização do histórico e 

a historização da eternidade (Kierkegaard, 1995, p. 90-91). 

Tomando por base este paradoxo, Climacus argumenta que a fé não pode ser um 

conhecimento, pois todo conhecimento é, ou conhecimento do temporal, ou 

conhecimento do eterno, “[...] e nenhum conhecimento pode ter como objeto este absurdo, 

de que o eterno seja o histórico” (Kierkegaard, 1995, p. 91). Este ponto será importante 

para marcar a diferença de Kierkegaard em relação a Lessing, uma vez que o 

conhecimento histórico pode comportar um aumento gradativo. Se, contudo, como dito, 

a fé não é um conhecimento, mas uma relação da subjetividade que tem como objeto o 

paradoxo, a questão se tornará bastante diferente e exigirá outras relações conceituais para 

ser compreendida. 

3. Climacus e Lessing: discussões no horizonte do paradoxo de sorites 

Como vimos, Migalhas Filosóficas parte de um problema elaborado por Lessing e, 

em suas elaborações, o pensador alemão distingue entre profecias e milagres que ele 

mesmo poderia vivenciar enquanto testemunha ocular e profecias e milagres dos quais 

apenas teria conhecimento através de relatos de terceiros. Assim, teríamos como que um 

discípulo de primeira mão e um discípulo de segunda mão, o qual, a rigor, talvez nunca 

chegasse a ser discípulo. A partir daí a solução elaborada por Lessing seria a de 

reconhecer a verdade do Cristianismo a partir dos frutos que traria para aqueles que o 

vivenciassem (Lessing, 2022, p. 373-374). 

Embora parta de um problema colocado nos termos de Lessing, em Migalhas 

Climacus procura encaminhá-lo de modo diferente do que fez o seu antecessor. Na 

perspectiva do dinamarquês, com relação a tornar-se um discípulo tudo gira em torno da 

fé, e de nada adianta reduzir o sono ao mínimo para seguir o mestre e vir a conhecer 

todos os seus sinais particulares até o menor detalhe, saber o que ele tinha dito, onde 

estivera a cada hora do dia etc.. O ponto determinante para a categoria discípulo, 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

104 
 

portanto, não diz respeito ao saber histórico em relação à pessoa do mestre, por mais exato 

que seja, mesmo que fosse o de uma testemunha ocular, mas sim uma atitude da 

subjetividade aqui entendida como fé. O discípulo, portanto, constitui uma categoria, 

mostra-se como uma qualidade nova. Mas se isso é assim, então a diferença quantitativa, 

envolvida em paradoxos de sorites, vem a se mostrar completamente indiferente para a 

questão. E aqui, diferentemente do entendimento de Lessing, Climacus vem a abolir a 

diferença entre, de um lado, a testemunha ocular, que teria acesso à demonstração do 

espírito e da força, ou mesmo aqueles que, como Orígenes, teriam acesso à demonstração 

da demonstração, e, de outro, aqueles que como Lessing, Kierkegaard ou nós mesmos, 

vivem muitos séculos depois daquele acontecimento. 

Portanto na perspectiva de Climacus a rigor não haveria um discípulo de segunda 

mão. Do ponto de vista da testemunha ocular o que o discípulo contemporâneo ao mestre 

percebe, como vimos, é uma pessoa como qualquer outra. Pelas razões apontadas acima, 

segundo a interpretação de Climacus, para a própria testemunha ocular o determinante já 

vem a ser a fé. O milagre, por exemplo, não seria uma performance objetiva. A aceitação 

do milagre, mesmo por uma testemunha ocular, já requereria a fé. Mas se tudo em última 

análise gira em torno da fé, então a rigor não há diferença qualitativa entre um discípulo 

de primeira mão, uma testemunha ocular, e um discípulo posterior.  

A distinção elaborada por Lessing apresenta pelo menos dois problemas que 

merecem atenção. O primeiro é o de pressupor um caráter indubitável em relação à 

observação de uma testemunha ocular. A título de exemplo da percepção desse problema 

por Kierkegaard pode-se mencionar o pseudônimo Anti-Climacus em Prática no 

Cristianismo (Kierkegaard, 1991, p. 94-96). Nessa obra o autor faz referência ao texto 

bíblico de Mateus 11.2-6, quando os discípulos de João vão perguntar a Jesus se ele é o 

Messias que deveria vir ou se deveriam esperar algum outro. E a  resposta é bastante 

relevante para Anti-Climacus: “os cegos recuperam a vista, os coxos andam, os leprosos 

são purificados e os surdos ouvem, os mortos ressuscitam e os pobres são evangelizados” 

(Mateus 11.5. Grifo no original). E a conclusão da fala de Jesus não remente 

evidentemente a qualquer dado objetivo, mas justamente à possibilidade de escândalo: “E 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

105 
 

bem-aventurado aquele que não ficar escandalizado por causa de mim!” (Mateus 11.6). 

A possibilidade de tropeço ou escândalo estaria sempre presente para testemunhas 

oculares, o que é claro em várias passagens do Novo Testamento26. Ora, a possibilidade 

de escândalo diante dos milagres existe justamente porque, segundo essa interpretação, o 

critério para percepção do milagre já é a fé. Não se trata de algo objetivo à semelhança 

da observação de um experimento científico. Nesses termos, Kierkegaard (Climacus e 

Anti-Climacus) relativiza a importância de se ser uma testemunha ocular e insere o 

critério para a percepção do mestre não em uma suposta objetividade no que tange a 

relações pessoais – e a relação para com a verdade é uma relação pessoal na interpretação 

kierkegaardiana do cristianismo! – mas na interioridade e na subjetividade. 

O segundo ponto problemático, ligado ao primeiro, é o de que, nesse tipo de 

interpretação (Lessing) o ponto determinante seria colocado no conhecimento histórico 

(já que efetivamente importaria o fato de se ser uma testemunha ocular). Se as coisas 

fossem assim, então aquele um pouco mais ou um pouco menos relativo ao aumento ou 

diminuição do conhecimento teria importância crucial e, então, estaríamos no âmbito de 

um aumento quantitativo de conhecimento para a produção de uma mudança qualitativa 

na existência e, portanto, no âmbito de problemas relativo ao paradoxo de sorites e a sua 

consequente vagueza e indeterminação. Em outros termos, a mudança qualitativa na 

existência, aqui relacionada ao tornar-se discípulo, se assemelharia, por fim, ao tipo de 

problemas ao qual pertencem questões como determinar quando se tem um monte de 

trigo. 

Kierkegaard se mostra bastante atento a esse tipo de problemática em torno de 1844, 

quando publica Migalhas Filosóficas e O Conceito de Angústia. No quinto e último 

capítulo de Migalhas o autor deixa explícito que o ser contemporâneo do mestre não é 

algo dependente do histórico, mas, como dissemos, da fé. No contexto dessa discussão a 

contemporaneidade baseada no histórico seria o que o autor chama de uma 

contemporaneidade dialética no mau sentido. No início do referido capítulo, na primeira 

 
26 Por exemplo, Mateus 13.57; 26;.31, Marcos 6.3; 14.27. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

106 
 

sub-divisão, intitulada “§ I. A categoria do discípulo de segunda mão em suas diferenças 

intrínsecas”, o autor escreve: 

Aqui não se reflete portanto sobre a relação do discípulo secundário 

para com o contemporâneo, porém a distrinção sobre a qual aqui se 

reflete é tal que a igualdade dos mutuamente diferentes permanece 

frente a um terceiro [...] pois a diferença relativa não é, aqui, nenhum 

sorites, do qual a qualidade deve surgir através de um coup de main, 

quando a diferença se encontra no interior de uma qualidade 

determinada. Um sorites só se produziria se se tornasse o ser 

contemporâneo dialético no mau sentido, por exemplo, com o mostrar 

que num certo sentido absolutamente ninguém era contemporâneo, pois 

ninguém poderia ser contemporâneo com todos os momentos; ou com 

o perguntar onde é então que a contemporaneidade terminaria, onde 

começaria a não contemporaneidade, e se não haveria por acaso um 

confinium sobre o qual se pudesse barganhar, de modo que o raciocínio 

comercial pudesse dizer: até um certo ponto etc. etc. Todas as sutilezas 

desumanas desse tipo não levam a nada, ou talvez em nosso tempo 

levem a ser considerado como autenticamente especulativo. 

(Kierkegaard, 1995, p. 130). 

Como vimos, aqui, em um contexto específico, Climacus faz uma referência direta 

ao (paradoxo de) sorites. Entretanto, esta questão e seus problemas relacionados estão 

presentes nas entrelinhas de Migalhas Filosóficas como um todo. Vimos que Climacus 

parte de um problema colocado por Lessing, mas o acompanha apenas até determinado 

ponto, não aceitando uma distinção essencial entre diferentes tipos de discípulos. Essa 

questão fica clara no mesmo capítulo V: 

Não existe nenhum discípulo de segunda mão. Visto essencialmente, o 

primeiro e o último são iguais, só que a geração posterior tem a ocasião 

no relato do contemporâneo, enquanto que a contemporânea tem a sua 

na contemporaneidade imediata, e nesta medida não deve nada a 

nenhuma geração. Mas esta contemporaneidade imediata é mera 

ocasião, e isso não pode expressar-se mais enfaticamente do que 

dizendo-se que o discípulo, se se compreendeu a si mesmo, justamente 

teria de desejar que ela cessasse, o deus deixando novamente a terra. 
(Kierkegaard, 1995, p. 148). 

Note-se que Climacus não nega toda e qualquer diferença. Não nega diferenças 

relativas ou quantitativas. O fato de se ter como ocasião para tornar-se discípulo o relato 

de um contemporâneo ou testemunha ocular é diferente do fato de se ter  como ocasião 

para tornar-se discípulo a própria contemporaneidade imediata. Entretanto, enquanto que 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

107 
 

para Lessing essa diferença é fundamental ou qualitativa, para o autor de Migalhas essa 

é uma diferença quantitativa ou relativa. A razão para isso no caso de Climacus é que o 

que faz de alguém um discípulo não é o acesso exterior ao mestre, o vê-lo ou ouvi-lo 

diretamente, mas a relação de interioridade para com ele, a fé. E se o que conta é 

efetivamente a fé, a diferença apontada acima só pode ser uma diferença relativa. Se isso 

não é compreendido recai-se em problemas do âmbito do paradoxo de sorites com relação 

ao tornar-se discípulo, fica-se preso a aumentos e diminuições virtualmente infinitos, a 

gradações, vagueza e indefinição inerentes a tal tipo de tratamento da questão. Para 

Climacus, o tornar-se discípulo não pode ser determinado nesse âmbito conceitual, o que, 

afinal de contas, não seria nenhuma detrminação. Nesse tipo de tratamento, para usar a 

terminologia de Climacus, o problema se tornaria dialético no mau sentido. 

4. O Paradoxo de Sorites n’O Conceito de Angústia 

Veremos agora como um grupo similar de problemas está presente na outra obra de 

1844, em relação a um outro ponto que diz respeito ao movimento da existência. O título 

completo do livro é: O Conceito de Angústia: uma simples reflexão psicológico-

demonstrativa direcionada ao problema dogmático do pecado hereditário. Apesar desse 

título e de sua menção clara ao tema do pecado, é importante que se tenha em mente que 

o assunto da obra não é propriamente o tratamento do pecado hereditário em si. Antes, a 

obra se ocupa com sua possibilidade, tratando o tema no âmbito da psicologia. Nesse 

sentido, no subtítulo é importante que se dê atenção ao termo “direcionada”, no original 

“i Retning af”, na direção de, direcionada a etc.. O autor procura deixar a questão sobre 

o ponto de vista de sua abordagem isenta de ambiguidade já no início do livro e intitula 

assim sua Introdução: “Em que sentido o objeto da nossa ponderação é uma tarefa que 

interessa à Psicologia, e em que sentido ele, depois de ter sido a tarefa e o interesse da 

Psicologia, aponta justamente para a Dogmática”. (Kierkegaard, 2010, p. 11). Ou seja, o 

foco do livro é o de descrever o processo que antecede a ruptura do si-mesmo consigo 

mesmo, o que posteriormente, em A Doença para a Morte (1849), será chamado de 

desespero na primeira parte do livro e de pecado na segunda (quando o desespero é visto 

sob um ponto de vista teológico, assumindo-se Deus como critério para o humano). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

108 
 

É importante que se tenha em mente que o tema do pecado, seja na análise de sua 

possibilidade (na psicologia), seja no assumir sua realidade (na teologia), não se constitui 

apenas como um detalhe teológico lateral no pensamento de Kierkegaard. Que o pecado 

seja um tema teológico não há dúvida, e Kierkegaard sabe bem disso27. Entretanto, o autor 

pensa o pecado como perda do si mesmo, como desarticulação do si mesmo. Assim, o 

tema central de sua obra como um todo, o tornar-se si mesmo, precisa ser compreendido 

em face da perda do si-mesmo, em outros termos, considerando-se atentamente o 

problema do pecado, em terminologia teológica, ou o problema da perda do si-mesmo ou 

do desespero, em terminologia mais geral. É claro que essa diferença entre desespero e 

pecado não se constitui como meramente terminológica. O pecado só pode ser pensado, 

pelo menos na tradição judaico-cristã, tendo-se a ideia de Deus em mente. Este não é 

necessariamente o caso em relação a pensar a perda do si mesmo. A diferença é 

importante. Ainda assim, contudo, muito das determinações conceituais do que 

Kierkegaard pensa sobre o pecado não apenas são válidas, mas são determinantes para o 

seu pensar a perda do si-mesmo ou desespero. Nesse sentido, o problema do pecado é 

incontornável na obra de Kierkegaard, quer o leitor tenha formação ou interesse em 

questões teológicas, quer não. O que está em jogo aqui é a desarticulação do si-mesmo, e 

o pensar essa desarticulação é processo inerente ao pensar o tornar-se si mesmo, assunto 

em torno do qual gravitam os grandes temas do pensamento de Kierkegaard. 

O pseudônimo Vigilius Haufniensis inicia o desenvolvimento de seu livro com uma 

pergunta crucial para suas discussões. O contexto é o do primeiro capítulo, intitulado 

“Angústia como pressuposição do pecado hereditário e como explicando de modo 

retroativo, na volta à sua origem, o pecado hereditário”, no seu §1, “Indicações históricas 

a respeito do conceito de ‘pecado hereditário’”. Nesse contexto o autor se pergunta: “Será 

este conceito idêntico ao conceito do primeiro pecado, do pecado de Adão, da queda?” 

(Kierkegaard, 2010, p. 27). A questão que se coloca aqui é a de se o pecado em cada 

 
27 Cf. a já referida segunda parte de A Doença para a Morte, intitulada “Desespero é o pecado”. Cf. 

Kierkegaard, 2022, p. 115-179. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

109 
 

indivíduo se identifica com o pecado de Adão. Tradicionalmente se entendera, 

fundamentalmente a partir da interpretação de Agostinho do pecado original28, que todos 

herdamos o pecado de Adão. Nesses termos, o pecado hereditário ou original em cada ser 

humano seria, sim, idêntico, em termos de origem, ao pecado de Adão. É justamente esse 

ponto que o autor aqui problematiza. 

A narrativa bíblica de Gênesis, capítulos 1 a 3, nos apresenta perguntas existenciais 

bastante relevantes, nem sempre claras na superfície. Por que alguém inocente e vivendo 

no paraíso vem a perder a inocência, vem a sair do paraíso? Por que nós perdemos a 

inocência? Por que utilizamos nossa liberdade contra nossa própria liberdade? Por que 

desarticulamos a relação que nos constitui? Por que nos tornamos desesperados? Quais 

são as possibilidades e limites de esclarecimento de tais questões? Explicações como 

orgulho, hybris, desejo etc. nada explicam, pois recaem em petitio principii, tomando 

como pressuposto de sua explicação formas sutis do pecado, que é justamente o que 

precisaria ser explicado. Importante perceber que o texto bíblico tampouco explica o que 

é o pecado. Quando Jesus afirma que de dentro, do coração dos homens, é que procedem 

os maus desígnios etc. (Mateus 15:19; Marcos 7:21), está dizendo de onde vem o pecado, 

descrevendo o local de origem, e não fornecendo razões ou explicações. Enfim, trata-se 

de um enigma existencial que pertence a todos nós, e Kierkegaard demonstra ter 

compreendido com profundidade a dimensão e o alcance do problema com o qual está 

lidando. 

Uma questão que atravessa O Conceito de Angústia e que preocupara 

Kierkegaard/Haufniensis é a da introdução de explicações que, na tentativa de esclarecer o 

pecado de Adão, o tornariam necessário em relação ao indivíduo posterior, por assim dizer. 

É no contexto dessa problemática que o pseudônimo Vigilius Haufniensis critica 

interpretações tradicionais do problema no primeiro capítulo d’O Conceito de Angústia, em 

seu primeiro parágrafo: “Indicações históricas a respeito do conceito de ‘pecado 

 
28 Em dinamarquês não se usa a terminologia pecado original, mas pecado hereditário (Arvesynd). O 

sentido em ambas as situações, contudo, é basicamente o mesmo, o pecado de Adão herdado por toda a 

humanidade ou como origem de todo o pecado. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

110 
 

hereditário’” (Kierkegaard, 2010, p. 27). Importante notar que essa discussão, toda ela numa 

gramática teológica, tem, para Kierkegaard, grandes implicações para sua filosofia. Se a 

perda do si-mesmo ou desespero fosse algo da ordem da necessidade, também o seria o 

processo de tornar-se si mesmo – que, a rigor, já não seria mais nenhum processo. A razão 

para isso é a de que a necessidade nunca existe parcialmente em relação ao histórico. Assim 

como não existe uma infinitude parcial ou um absoluto parcial, também não há necessidade 

parcial. Se a necessidade é concebida para trás, em relação ao surgimento do desespero, ela 

também teria de ser concebida para a frente, em direção ao tornar-se si-mesmo. Como lemos 

em Migalhas Filosóficas: “Caso a necessidade pudesse penetrar num único ponto, não se 

poderia mais falar de passado e de futuro”. (Kierkegaard, 1995, p. 112). 

Um problema semelhante ao enfrentado em Migalhas no que diz respeito ao paradoxo 

de sorites surge em O Conceito de Angústia, especificamente no primeiro capítulo, §2, “O 

conceito de ‘o primeiro pecado’” (Kierkegaard, 2010, p. 32). Tradicionalmente se 

compreendera que o pecado de Adão, o primeiro pecado, traria como consequência a 

pecaminosidade na história. Esta, por sua vez, afetaria os indivíduos posteriores e, a partir 

do seu aumento gradativo, geraria neles o pecado. Haufniensis interpreta esse entendimento 

como advindo de uma utilização equivocada do princípio ou lei dialética da mudança 

qualitativa gerada a partir de determinações quantitativas. Nesse âmbito o problema do 

pecado se tornaria vago e indefinível.  

Importante perceber que tal questão tem bastante relevância para o pensar a existência. 

Dizer que o problema do pecado se tornaria vago e indefinível implica em afirmar que o 

problema da perda ou desarticulação do si-mesmo se tornaria vago e indefinível. Mas se as 

coisas fossem assim, em que exatamente consistiria o processo de tornar-se si-mesmo? A 

qual tipo de dificuldade esse processo teria de responder? Se há vagueza e indefinição com 

relação à perda do si-mesmo (aqui em função de uma má compreensão da relação entre 

quantidade e qualidade para a mudança na existência), então também haverá vagueza e 

indefinição com relação ao projeto existencial de tornar-se si-mesmo. Em 1844 Kierkegaard 

quer claramente dar melhores encaminhamentos a esse tipo de problemáticas. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

111 
 

Haufniensis entenderá que, pelo menos para as questões da existência “[a] qualidade 

nova surge com o primeiro, com o salto, com a subitaneidade do enigmático”. (Kierkegaard, 

2010, p. 33). Tomamos várias decisões em nossas vidas que não dependem de saltos, 

reunimos conhecimento a respeito, compreendemos ou definimos critérios e tomamos 

decisões claras. Entretanto, para as questões existenciais, para aquelas que implicam a 

constituição da síntese ou relação que somos, não conseguimos reunir todo conhecimento 

necessário, não conseguimos antever a maioria das posições ou ter critérios claros e, mesmo 

assim, temos de decidir. É este tipo de decisão que, para Kierkegaard, implica em salto. O 

autor entende que tal concepção se mostra como um escândalo para o pensamento abstrato 

que, nas suas palavras, acredita que 

[...] uma vez vale tanto quanto nenhuma, mas várias vezes já seria 

alguma coisa, o que está inteiramente invertido, visto que ou várias 

vezes querem dizer cada uma por si tanto quanto a primeira, ou todas 

reunidas valem até menos. Por isso, é uma superstição quando na 

Lógica se pretende que com a continuidade de uma determinação 

quantitativa surja uma nova qualidade. (Kierkegaard, 2010, p. 32)29. 

Haufniensis nos lembra que a diferença entre inocência e culpa é qualitativa. Daí sua 

insistência, bastante consistente, de que o pecado sempre surge por um salto, seja no suposto 

caso de Adão, seja no caso de qualquer outro indivíduo. Nesse entendimento, se cada 

indivíduo não estiver operando no mesmo nível de liberdade com o qual estivera operando 

Adão, o próprio conceito de pecado é abolido. A esse entendimento se poderia objetar que 

antes de pecar Adão não teria sentido a influência da pecaminosidade, pois esta surgira 

apenas com o seu próprio pecado, e todo indivíduo posterior, por assim dizer, já operaria em 

uma realidade permeada pela pecaminosidade, de modo que a interpretação de Kierkegaard 

se mostraria impossível. Nesses termos ninguém poderia ter uma liberdade semelhante à de 

 
29 Em sua tradução de O Conceito de Angústia para o inglês Reidar Thomte comenta em nota que, “[c]ontra 

Hegel, Kierkegaard sustenta que o salto não encontra lugar na lógica, que ele não acontece por necessidade, 

mas por liberdade, e que a transição da virtude ao vício nunca é um processo quantitativo” (Thomte, in 

Kierkegaard, 1980, p. 232, nota 16, referente à p. 30). Para a questão do salto em Kierkegaard e Hegel veja: 

Jon Stewart, 2003, p. 405-411.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

112 
 

Adão. Haufniensis antecipa uma tal crítica e a responde justamente no âmbito conceitual ao 

qual pertencem os problemas relativos ao paradoxo de sorites. A pecaminosidade 

influenciaria o indivíduo quantitativamente, no que diz respeito à existência, e o pecado é 

justamente uma questão fundamental da (desarticulação ou má relação da) existência. 

Entretanto, a existência não é alterada qualitativamente a partir de aumentos quantitativos. 

No caso do paradoxo de sorites o aumento quantitativo gera uma qualidade nova sem que se 

saiba explicar como. Tudo se torna indefinido. Na compreensão da existência, contudo, esse 

tipo de paradoxo precisa ser evitado. Onde há esse tipo de entendimento a existência não 

ganha em clareza. Na existência não se chega à qualidade nova do mesmo modo como se 

adquire montes de trigo. Como lemos em O Conceito de Angústia: “Que os matemáticos e 

os astrônomos se socorram, se puderem, com as grandezas infinitesimalmente minúsculas: 

na vida tal coisa não serve nem para alguém obter um diploma,30 muito menos para explicar 

o espírito!” (Kierkegaard, 2010, p. 33). 

Importante perceber que Haufniensis não negaria que a pecaminosidade possa 

aproximar o indivíduo do pecado. Entretanto, para questões existenciais uma aproximação 

não gera uma nova qualidade. Toda crítica que aqui está em pauta, e que gira em torno da 

relação quantitativa e aproximativa da pecaminosidade, por um lado, e do surgimento do 

pecado enquanto nova qualidade, por outro, tem por finalidade restabelecer a relação 

primitiva de cada indivíduo com o pecado, que é introduzido sempre de novo por um salto, 

como no caso de Adão. Segundo Haufniensis, “[é] justamente uma heresia lógica e ética que 

se queira dar a aparência de que a pecaminosidade em um homem se determine 

quantitativamente a tal ponto que por fim, por generatio æquivoca31, surge o primeiro pecado 

num homem”. (Kierkegaard, 2010, p. 33). 

 
30 Referência a uma comédia de Johann Ludwig Heiberg (1791-1860) – poeta, dramaturgo, crítico, tradutor 

e diretor do Teatro Real de Copenhague – onde é contada a história de Trop, um estudante de sessenta anos 

de idade que, depois de passar muitos anos na universidade, sem concluir seus estudos de direito, podia a 

qualquer momento provar que quase fez os exames finais! 

31 “Geração equívoca ou espontânea, quando se acreditava, como Tomás de Aquino na Suma contra os 

gentios, Livro IV, cap. X, 3, numa ‘geração equívoca, quando os animais nascidos da putrefação são 

gerados pelo sol’ – hipótese derrubada por Luis Pasteur” Nota 75 de Álvaro L. M. Valls in Kierkegaard, 

2010, p. 33. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

113 
 

O problema do pecado, a perda da inocência, é uma questão ética, é uma questão de 

responsabilidade. A diferença entre inocência e culpa é qualitativa e a ética não pode aceitar 

que tal diferença se torne borrada por sucessivas gradações, como quando da passagem do 

verde ao azul, do tornar-se grande ou pequeno etc.. O pecado não pode ser tratado como algo 

que, de repente, sem que se possa perceber quando e como, está aí. Haufniensis esclarece 

esse ponto recorrendo a um exemplo do mundo infantil:  

O discurso do entendimento nesta ocasião bem pode ser comparado às 

recitações dos jogos infantis, com os quais a criançada se diverte, do tipo: 

“um faz; dois fazem; três fazem... nove fazem; des-fazem...” e aí está então, 

e se originou da maneira mais natural a partir do que vinha antes”32. 

(Kierkegaard, 2010, p. 34). 

Ao refutar uma explicação do pecado a partir da gradação, do aumento quantitativo, 

Haufniensis enfatiza que uma mudança existencial como a do pecado acontece por um salto. 

Para o autor todo o conteúdo da história de Gênesis se concentra em uma proposição: “o 

pecado entrou no mundo através de um pecado” (Kierkegaard, 2010, p. 34).  E acrescenta: 

“Se não fosse assim, o pecado teria entrado como algo de casual, que seria melhor não tentar 

explicar” (Kierkegaard, 2010, p. 34). 

O movimento que Haufniensis constrói no primeiro capítulo d’O Conceito de Angústia 

se mostra um tanto peculiar: ele desconstrói as interpretações tradicionais com relação ao 

surgimento do pecado, desconstrói a aplicação da lei dialética do surgimento de uma nova 

qualidade a partir do aumento de quantidade quando em relação a questões existenciais e, 

em seu lugar, coloca uma não explicação, por assim dizer, a ideia do salto. À primeira vista 

poderíamos pensar que o autor elimina um problema apenas para colocar outro em seu lugar. 

Afinal, em que consiste o salto? Algo que instaura uma nova qualidade ao mesmo tempo em 

que a pressupõe? Aliás, com uma tal explicação talvez pudéssemos admitir que as coisas se 

 
32 O trecho em questão lida com um trocadilho difícil de traduzir. Trata-se de um jogo de palavras com o 

qual as crianças se divertem. Há uma contagem de um a dez, aonde o número vem sempre acompanhado 

de um prefixo e do termo mester (mestre), que o sucede. A união do prefixo poli com o número e a palavra 

mestre não tem em si nenhum significado, mas a contagem vai aumentando até chegar ao número dez (ti), 

quando então, a junção de poli e ti forma politi mester (mestre de polícia). Ou seja, a partir de uma junção 

de palavras sem sentido progressivamente se chega como que a uma nova qualidade, algo completamente 

diferente do que vinha antes. A tradução de Álvaro Valls para a língua portuguesa, citada acima, capta bem 

o espírito da brincadeira.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

114 
 

tornaram ainda piores do que nas teorias tradicionais que recorriam à mudança qualitativa a 

partir do aumento quantitativo. Entretanto, ao olharmos mais de perto para o problema, 

percebemos que Haufniensis enfatiza um ponto específico no qual entender a questão 

significa como que cercá-la para determinar exatamente onde está seu ponto inexplicável. 

Tudo aqui gira em torno de levar a racionalidade a seu extremo para encontrar justamente o 

seu limite. Isso pode ser feito com consistência filosófica, e Kierkegaard não é nem o 

primeiro, nem o último a fazê-lo. O problema do pecado, do porquê utilizamos nossa 

liberdade contra a nossa liberdade, para dizer o mínimo, é inexplicável. E esse mesmo caráter 

inexplicável vale para a questão oposta, a superação do pecado, o tornar-se si-mesmo, ou, 

em terminologia teológica, a redenção. Em outros termos, o que vem a fazer a vida ter 

sentido, o que faz com que alguém opte por uma vida orientada pela fé, pela esperança e 

pelo amor, por exemplo, não encontra explicações lógicas completas. Embora os argumentos 

sejam importantes, ninguém aprende a amar ou a perdoar em função de argumentos, por 

melhores que sejam. Opções por certos projetos de vida, sejam eles para o bem ou para o 

mal, escapam a explicações completas.  

Não há dúvida de que, com relação à questão do pecado haja limites para o discurso 

lógico. Entretanto, a preocupação de Haufniensis em O Conceito de Angústia parece ser a 

de, justamente com análises conceituais, colocar esse limite no que entende ser o seu devido 

lugar. O foco é claro, escapar da vagueza e da indefinição com relação àquilo que entende 

como uma questão ética fundamental. 

Por fim, deve ficar claro que Haufniensis não nega que a pecaminosidade avança 

em determinações quantitativas e adquire uma história, tanto no indivíduo quanto na 

humanidade. Cada indivíduo é também afetado (quantitativamente) pela pecaminosidade, 

mas a participação nela, que é uma determinação qualitativa, só acontece pelo salto. Para 

Kierkegaard, e este é um foco claro de seu pensamento em 1844, a vagueza e a indefinição 

de determinações quantitativas não podem habitar uma questão ético-religiosa tão 

importante. 

5. “Bem enforcado é melhor do que mal casado” ou algumas conclusões 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

115 
 

Se Kierkegaard escolhera essa frase espirituosa de Shakespeare (Twelfth Night; or, 

What You Will, Ato I, Cena V), que intitula a conclusão desse artigo, como epígrafe para 

Migalhas Filosóficas, dois anos depois o autor abre o seu Pós-escrito às Migalhas 

Filosóficas, em sua primeira página, constatando que o autor:  

permaneceu enforcado; ninguém, nem mesmo por gracejo, de 

brincadeira, lhe perguntou em favor de quem estava, a rigor, enforcado. 

Mas era assim que se preferia: melhor estar bem enforcado do que, por 

um casamento infeliz, aparentado com o mundo inteiro num cunhadio 

sistemático. (Kierkegaard, 2013, p. 11). 

De um modo geral, mas talvez especialmente em 1844, Kierkegaard quer trabalhar 

com distinções, evitar confusões entre sistema lógico e existência, entre quais âmbitos 

assumem gradações e quais não, entre pensamento grego e cristianismo etc.. Assim, essa 

mesma ênfase em evitar casamentos malsucedidos, por assim dizer, em função de uma 

carência de distinções, estará presente, e de modo ainda mais direto, também na epígrafe 

de O Conceito de Angústia: “O tempo das distinções passou, o Sistema o superou. Quem 

em nossos dias ainda o ama é um tipo raro, cuja alma se prende a algo há muito tempo já 

desaparecido [...]”. (Kierkegaard, 2010, p. 5). 

Importante destacar que no Pós-escrito, ao esclarecer o sentido da epígrafe de 

Migalhas, o autor faz referência justamente ao problema expresso naquelas perguntas 

iniciais, e remanescente a Lessing, e às questões aqui discutidas: aproximação/gradação; 

a relação quantidade-qualidade; decisão/salto etc.. Nas palavras do autor: “a deliberação 

dialética nua mostra que não há nenhuma aproximação, que é um equívoco, uma ilusão, 

querer introduzir-se assim quantitativamente na fé.” (Kierkegaard, 2013, p. 17, Grifos no 

original). E um pouco adiante, colocando a problemática na forma de um tratado – embora 

sublinhando que a rigor “o problema não é o da verdade do cristianismo, mas sim sobre 

a relação do indivíduo com o cristianismo” (Kierkegaard, 2013, p. 21) – o autor escreve: 

“Menos problematicamente na forma de um tratado, o problema poderia ter a seguinte 

redação: sobre as pressuposições apologéticas da fé, passagens aproximativas e prelúdios 

à fé, a introdução quantitativa à decisão da fé”. (Kierkegaard, 2013, p. 21). Portanto, como 

se percebe, à época Kierkegaard tem em mente problemas relacionados àqueles dos 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

116 
 

paradoxos de sorites, seja citando essa problemática diretamente, como vimos, seja 

mantendo-a nas entrelinhas. E o autor elabora tais argumentos e distinções para pensar a 

fé e a decisão existencial que envolve, corrigindo equívocos de sua época. 

Sabe-se que Kierkegaard tornou-se popular, entre outras coisas, pelo famoso “salto 

da fé”. Essa expressão, contudo, não se encontra em nenhum lugar de sua obra! O autor 

discorre sobre salto e sobre fé, muitas vezes no mesmo contexto, mas em nenhum lugar 

de sua obra é encontrada exatamente essa expressão famosamente atribuída a ele. Por um 

lado, a fama não é totalmente injustificada, uma vez que, para chegar à fé, não há 

gradações, aproximações, mediações lógicas etc., como vimos, de modo que ela envolve 

aquilo que pode ser chamado de salto. Por outro lado, contudo, jargões como esse 

dificilmente ajudam a esclarecer questões filosóficas. Nesse texto, ao analisarmos O 

Conceito de Angústia e Migalhas Filosóficas, vimos Kierkegaard se ocupar com os 

limites da gradação e da aproximação com relação ao pecado e com relação ao tornar-se 

discípulo. Se usarmos uma terminologia posterior, de A Doença para a Morte (1849), 

podemos dizer que de um lado temos o salto para o desespero ou para a perda de si mesmo 

(também chamado de pecado na segunda parte da obra) e, de outro, temos o salto do 

tornar-se si-mesmo ou tornar-se cristão. Importante notar que isso que vimos com as obras 

de 1844 reflete bem o modo como Kierkegaard entende a questão de modo geral, ou seja, 

tudo se resume basicamente a dois saltos, mesmo que com variadas terminologias, 

relacionados respectivamente à perda do si-mesmo e à recuperação do si mesmo. Esse 

entendimento é fundamental porque ajuda a compreender que a ideia do salto tem lugares 

bem determinados na arquitetura do pensamento kierkegaardiano. Se esse ponto não se 

torna claro a questão do salto poderia se parecer, por analogia, a algo como um Deus das 

lacunas, ou seja, tudo aquilo que fosse de difícil compreensão diria respeito ao salto – o 

que certamente não é o caso em Kierkegaard33. 

 
33 O mesmo tipo de abordagem falaciosa poderia se encontrar em relação a temas como paradoxo, ironia, 

subjetividade etc.. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

117 
 

A questão da perda do si-mesmo e a questão do tornar-se si mesmo não dizem 

respeito a gradações, termos vagos, indefinições. Para questões existenciais um aumento 

quantitativo não gera a qualidade nova. Tanto a perda do si mesmo quanto o tornar-se si 

mesmo não são questões que com o passar do tempo, de repente, estão aí. Essas envolvem 

decisão, risco, envolvem colocar a subjetividade em jogo, envolvem a existência como 

um todo. Para a compreensão dessas questões, Kierkegaard tem claramente os problemas 

correlatos àqueles do paradoxo de sorites em mente em 1844. E a compreensão dessa 

problemática e dos conceitos e critérios que envolvem tais paradoxos nos ajuda a clarear 

a especificidade da discussão de Kierkegaard em torno de pontos cruciais para o seu 

entendimento da existência e de como se dá o seu movimento. O salto acontece no limite 

da mediação lógica, lá onde ela claudica, e é justamente aí que são tomadas as decisões 

cruciais da existência, a perda do si-mesmo e o tornar-se si mesmo. 

Por fim, deve-se dizer que a ideia do salto frente aos limites da gradação, da 

aproximação e da mediação lógica não significa que o entendimento de Cristianismo de 

Kierkegaard não possa ser elaborado racionalmente. O salto em si se dá no limite da 

explicação, como foi mostrado. Entretanto, uma vez dado o salto, a filosofia e a teologia 

podem fazer o seu trabalho com o esmero que lhes cabe. Felizmente Kierkegaard fornece 

um exemplo bastante rico e consistente de como essa questão se articula, ao qual apenas 

farei referência. Em As Obras do Amor (1847) o autor inicia suas considerações 

escrevendo sobre a necessidade de crer no amor34. Afirma que não se pode sondar a fonte 

do amor, que esta, em si, nos é inacessível35 – daí a necessidade de crer. A partir dessa 

crença, entretanto, ou seja, do salto que envolve, o autor desenvolve ao longo do livro as 

diversas implicações do que significa viver amorosamente do ponto de vista cristão. O 

salto em si não pode ser explicado e, se o fosse, isso anularia seu próprio conceito. 

Entretanto, é possível explicar as consequências e o alcance de se assumi-lo e, nesse 

 
34 Este ponto atravessa o primeiro capítulo. Cf. especialmente Kierkegaard, 2005, p. 19; 30-31. 

35 Este ponto também é fundamental no primeiro capítulo. Cf. especialmente Kierkegaard, 2005, p. 24. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

118 
 

âmbito, filosofar com consistência, com coerência, e evitando termos vagos e gradações 

com relação a mudanças existenciais, como Kierkegaard entende serem as da religião. 

  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

119 
 

 

REFERÊNCIAS 

A BÍBLIA DE JERUSALÉM (1993). Trad. do texto em língua portuguesa diretamente 

dos originais. Dir. ed.: T. Giraudo; Coord. ed.: J. Bortolini. Nova ed., rev. 6ª reimp. São 

Paulo: Ed. Paulinas. 

AUDI, Robert (dir.). Dicionário de Filosofia de Cambridge. Trad. de João Paixão Netto; 

Edwino Aloysius Royer et al. São Paulo, Paulus, 2006.  

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Tradução, organização, nota prévia, anexos e notas: 

Fausto Castilho. Campinas, SP: Editora da Unicamp; Petrópolis, RJ: Vozes, 2012.  

HONG, Howard V. Historical introduction. In: KIERKEGAARD, S. Philosophical 

Fragments – Johannes Climacus. Ed. e trad. com introdução e notas de Howard V. Hong 

e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1985. 

KIERKEGAARD, Søren. Søren Kierkegaards Skrifter. Vols. 1-55. Ed. por N. J. 

Cappelørn et al. Copenhague, Dinamarca, 2014. Disponível em https://tekster.kb.dk/ 

Acesso em 08 de abril de 2024. 

KIERKEGAARD, Søren. A Doença para a Morte. Tradução, introdução e notas de Jonas 

Roos. Petrópolis: Vozes, 2022. 

KIERKEGAARD, Søren.  Pós-Escrito às Migalhas Filosóficas, vol. II. Trad. de Álvaro 

L. M. Valls e Marília Murta de Almeida. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

KIERKEGAARD, Søren.  Pós-Escrito às Migalhas Filosóficas, vol. I. Trad. de Álvaro 

L. M. Valls e Marília Murta de Almeida. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

KIERKEGAARD, Søren. O Conceito de Angústia: uma simples reflexão psicológico-

demonstrativa direcionada ao problema dogmático do pecado hereditário. Trad. e 

Posfácio de Álvaro L. M. Valls. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Editora Universitária São 

Francisco, 2010. 

KIERKEGAARD, Søren. As Obras do Amor: algumas considerações cristãs em forma 

de discursos. Trad. de Alvaro L. M. Valls e revisão de Else Hagelund. São Paulo: Ed. 

Universitária São Francisco; Petrópolis: Vozes, 2005. 

KIERKEGAARD, Søren.  Migalhas Filosóficas: ou um bocadinho de filosofia de João 

Clímacus. Trad. de Ernani Reichmann e Alvaro L. M. Valls. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995. 

https://tekster.kb.dk/


  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

120 
 

KIERKEGAARD, Søren.  Practice in Christianity. Ed. e trad. com introdução e notas 

de Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1991. 

KIERKEGAARD, Søren. Søren Kierkegaard’s Journals and Papers. Ed. e trad. por  H. 

e E. Hong com auxílio de G. Malantschuk. v. 1-6, v. 7 Index. Bloomington, London: 

Indiana University Press, 1967-78. 

LESSING, G. E. Sobre a demonstração do espírito e da força. Tradução de Álvaro L. M. 

Valls. Revista Brasileira De Filosofia Da Religião, 8(1), 368–375, 2022. 

https://doi.org/10.26512/2358-82842021e43479. 

PELLETIER, Francis Jeffry; BERKELEY, István. “Vagueza”, In: AUDI, Robert (dir.). 

Dicionário de Filosofia de Cambridge. Trad. de João Paixão Netto; Edwino Aloysius 

Royer et al. São Paulo, Paulus, 2006. 

ROOS, Jonas. Da contingência histórica à felicidade eterna (evig Salighed): O problema 

de Migalhas Filosóficas analisado a partir de Lessing e Paul Tillich. Revista Brasileira 

De Filosofia Da Religião, 8(1), 136–157, 2022a. https://doi.org/10.26512/2358-

82842021e43466 

ROOS, Jonas. 10 Lições sobre Kierkegaard. 2ª edição. Petrópolis: Vozes, 2022b (1ª 

edição: 2021). 

ROOS, Jonas. Tornar-se Cristão: Paradoxo e existência em Kierkegaard. São Paulo: 

Liber Ars, 2019. 

SAINSBURY. R. M.. “Paradoxo de sorites”. In: AUDI, Robert (dir.). Dicionário de 

Filosofia de Cambridge. Trad. de João Paixão Netto; Edwino Aloysius Royer et al. São 

Paulo, Paulus, 2006. 

STEWART, Jon. Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2003. 

THOMTE, Reidar. Notas explicativas, In.: KIERKEGAARD, Søren.  The Concept of 

Anxiety. Ed. e trad. com introdução e notas de Reidar Thomte em colaboração com Albert 

B. Anderson.  New Jersey: Princeton University Press, 1980. 

WATKIN, Julia. Historical Dictionary of Kierkegaard’s Philosophy. Lanham, Maryland, 

London: The Scarecrow Press, 2001. 

Páginas da internet: 

Diana RAFFMAN, “Sorites Paradox”. In.: Stanford Encyclopedia of Philosophy, 1997. 

Sorites Stanford: https://plato.stanford.edu/entries/sorites-paradox/ (Acesso em 

04/04/2025). 

https://plato.stanford.edu/entries/sorites-paradox/


  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

121 
 

Philosophiske Smuler - Det Kgl. Biblioteks tekstportal. (Acesso em 15/08/2025). 

 

https://tekster.kb.dk/text/sks-ps-txt-root

