
  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

43 

 

KIERKEGAARD E SANTO AGOSTINHO: 

DESESPERO, FÉ E VERDADE NA EXISTÊNCIA 
 

Cássia Fernandes1 

 

RESUMO: O artigo investiga, a partir de uma abordagem filosófico-teológica, a relação 

entre desespero, fé e verdade na constituição do sentido existencial humano, 

estabelecendo um diálogo entre Santo Agostinho e Søren Kierkegaard. Objetiva-se 

compreender como a fé, segundo esses autores, atua como elemento central na superação 

do desespero e na reestruturação do si-mesmo. Utiliza-se como metodologia a análise 

conceitual comparada entre obras-chave dos pensadores, especialmente Confissões e A 

Doença para a Morte, complementada por revisão bibliográfica de autores 

contemporâneos. Identifica-se que, para ambos, o desespero é expressão de uma ruptura 

da síntese entre finitude e infinitude, e a fé, um movimento interior que reconcilia o ser 

humano com o transcendente. Os resultados apontam para a convergência entre as 

perspectivas agostiniana e kierkegaardiana ao proporem a fé como via de reencontro com 

a verdade e sentido. Conclui-se que a fé cristã, compreendida como salto existencial, 

representa não apenas uma resposta ao sofrimento humano, mas a possibilidade de uma 

existência autêntica, ancorada no eterno e fundada no amor divino. O estudo destaca a 

atualidade dos autores no enfrentamento da crise de sentido na contemporaneidade, 

contribuindo para a reflexão sobre o papel da religião na construção da identidade e da 

liberdade do sujeito. 

 

Palavras-chave: Fé; Desespero; Verdade; Kierkegaard; Santo Agostinho. 

 

ABSTRACT: This article investigates, through a philosophical-theological approach, the 

relationship between despair, faith, and truth in the constitution of human existential 

meaning, establishing a dialogue between Saint Augustine and Søren Kierkegaard. It aims 

to understand how faith, according to these authors, acts as a central element in the 

overcoming of despair and in the restructuring of the self. The methodology includes a 

comparative conceptual analysis of key works by both thinkers—Confessions and The 

Sickness Unto Death—combined with a bibliographic review of contemporary scholars. 

It is identified that, for both authors, despair expresses a rupture in the synthesis between 

finitude and infinitude, and that faith is an inward movement that reconciles the human 

being with the transcendent. The results indicate a convergence between Augustinian and 

Kierkegaardian perspectives by presenting faith as the path to the rediscovery of truth and 

meaning. It is concluded that Christian faith, understood as an existential leap, represents 

 
1 Mestranda em Ciência da Religião na Universidade Federal de Juiz de Fora. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

44 

 

not only a response to human suffering, but also the possibility of an authentic existence 

anchored in the eternal and founded in divine love. The study highlights the relevance of 

both authors in addressing the contemporary crisis of meaning, contributing to the 

reflection on the role of religion in shaping identity and individual freedom. 

 

Keywords: Faith; Despair; Truth; Kierkegaard; Saint Augustine. 

 

Introdução 

 

A religião, mais especificamente para essa discussão, o cristianismo, pode e se 

encarrega de responder a questões como de angústia e desespero, mas o que se propõe 

não está na linha da resolução do sofrimento com sua abolição e nem na apresentação de 

uma proposta de vida sentimentalmente feliz ou de “sorte“, mas sim no que diz respeito 

a auxiliar a cada um, através de sua individualidade, a se apropriar do que lhe é oferecido 

e então construir um sentido que lhe permita ser definidor de sua existência e não, refém 

dela. A heteronomia, o moralismo e a objetividade pura não podem responder a perguntas 

como: “Por que a vida faz sentido?” ou “Qual o propósito pelo qual se vive?” ou até 

mesmo “Quem sou eu frente a existência?”. A ciência, a lógica, a probabilidade e o 

cálculo pouco ou em nada ajudam2 também. A maneira como o indivíduo se coloca e se 

estabelece diante da existência com todas as implicações que o existir exige é o ponto que 

a religião pode e se propõe a apresentar realidades possíveis por meio da fé.  

Religião e existência são distintas, mas não separáveis. Sonho, esperança, 

símbolos, crenças e sentido da vida são partes constituintes de um ser humano e quando 

negligenciados promovem o vazio existencial e a incompletude do ser, isso desencadeia 

em um estado de desespero e alienação que são muito bem apresentados por Søren 

Kierkegaard na obra A Doença para a Morte e são visíveis na jornada intelecto-espiritual 

de Santo Agostinho por meio das Confissões. A ausência de sentido gera crises profundas, 

nas quais o indivíduo se vê perdido em meio às demandas da vida cotidiana e às pressões 

sociais, sentindo-se fragmentado e desconectado de sua própria identidade. Nesse 

 
2 Roos, 2019, p. 15 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

45 

 

contexto, a fé surge como um elemento central na reestruturação do si-mesmo, algo que 

vai além de ser uma saída mágica, mas que oferece uma âncora existencial que transcende 

as circunstâncias e possibilita um reencontro com a própria essência. A fé permite ao 

indivíduo construir uma existência significativa ao vincular a finitude com a infinitude 

que o constitui, promovendo uma reconciliação entre o temporal e o eterno. 

No entanto, a compreensão da fé não é unívoca e pode variar em diferentes 

âmbitos e realidades. Diante disso, este texto propõe refletir a jornada intelecto-espiritual 

de Santo Agostinho e sua busca pela verdade, através do conceito de desespero e da fé 

como superação em Kierkegaard, para apresentar uma possibilidade de construção de 

sentido verdadeiro examinando especialmente as perspectivas desses autores, que 

apresentam abordagens distintas, porém complementares, sobre como a fé pode 

possibilitar uma existência ancorada, autêntica e plena. Ao explorar suas concepções, 

busca-se compreender como a fé se configura como um movimento interior, mas que 

reconfigura a existência e lhe dá um significado verdadeiro, fundamentando o indivíduo 

em algo que transcende a si mesmo, transcende a temporalidade, a finitude, a necessidade 

e o corpóreo, lhe dá uma ancoragem eterna. 

A fé, tanto para Santo Agostinho quanto para Kierkegaard, é muito mais do que 

uma crença intelectual, um dogma religioso ou uma saída mágica para as crises 

existenciais. Para ambos, ela representa um movimento profundo e interior que 

transforma radicalmente a existência humana. Enquanto Agostinho a compreende como 

a única maneira de alcançar a verdade e só então, de resposta à graça divina ser possível 

uma realidade de vida autêntica e verdadeira, Kierkegaard a vê como um salto paradoxal 

que reestrutura o si-mesmo ao reconciliar finitude e infinitude, um movimento dialético 

de se lançar na infinitude e ao mesmo tempo ser devolvido para a vida, para a finitude, 

mas de forma qualificada. Como afirma Gouveia (2006, p. 149) sobre a fé cristã: “A vida 

de fé recomendada no Novo Testamento é todo um modo de vida. Fé não é somente algo 

que acontece uma vez na vida, mas uma ação contínua que representa um modo de ser-

no-mundo.”. Assim, compreender a fé como um movimento interior implica reconhecer 

seu poder de reconfigurar a identidade e o sentido de vida do indivíduo. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

46 

 

Duas considerações importantes a serem observadas são que, esse texto se propõe 

a analisar um recorte que diga respeito ao cristianismo, a fé que conecta ambos os autores, 

sem ser capaz de abarcar todas as suas divergências e convergências filosófico-teológicas. 

O segundo ponto importante para que a moldura seja apresentada é que apesar de tamanha 

distância de contextos históricos entre os autores, existem pontos de intersecção no 

pensamento de ambos que muito nos será útil nesse desenvolvimento.  

 

Agostinho e a superação do desespero pela fé  

 

O percurso intelectual e espiritual de Santo Agostinho é caracterizado por um 

anseio profundo em alcançar a verdade que proporcionasse plenitude existencial e 

revelasse o propósito último de sua vida. Tomando isso por base, será realizada uma 

interpretação dessa trajetória através da perspectiva do existencialismo cristão de Søren 

Kierkegaard, estabelecendo um diálogo conceitual entre os eventos significativos da 

biografia agostiniana e as categorias existenciais elaboradas pelo filósofo dinamarquês. 

Esse enfoque visa categorizar as fases da jornada de Agostinho utilizando os conceitos 

centrais da filosofia kierkegaardiana, sobretudo aqueles que versam sobre o desespero, a 

fé e o processo de constituição do si-mesmo. Tal abordagem busca demonstrar que o 

itinerário rumo à realização de uma existência autêntica — conforme proposto por 

Kierkegaard — encontra um modelo na experiência de Agostinho, revelando-se, portanto, 

como uma possibilidade ao indivíduo em sua jornada de construção do sentido 

existencial, uma via possível por meio da fé, uma alternativa cristã às questões 

existenciais.   

Aos dezenove anos, Agostinho teve contato com a obra Hortênsio de Cícero, obra 

que despertou nele um ardente desejo pela verdade e pelo conhecimento. Esse momento 

marcou o início de sua jornada filosófica3. Inicialmente, Agostinho aderiu ao 

maniqueísmo, buscando respostas para suas inquietações. No entanto, ao perceber as 

limitações dessa doutrina, ele se voltou ao ceticismo acadêmico, influenciado pela 

 
3 Gilson, 2009, p.19 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

47 

 

tradição filosófica que questionava a possibilidade de alcançar a verdade com certeza4. 

Agostinho superou o ceticismo ao reconhecer que, mesmo que todas as percepções 

sensíveis possam ser enganosas, há uma verdade incontestável: a própria consciência do 

pensamento5. O contato com os textos neoplatônicos, especialmente os de Plotino e 

Porfírio, ampliou a compreensão de Agostinho sobre Deus e a natureza da verdade. Ele 

passou a compreender que a verdade não se encontra prioritariamente no mundo externo, 

mas sim no interior do ser humano6. O ponto culminante da busca de Agostinho pela 

verdade foi sua conversão ao cristianismo, onde encontrou a integração entre fé e razão e 

compreendeu que a verdade suprema é Deus, e que a fé é essencial para alcançá-la7. 

Ao longo desse percurso intelecto-espiritual, Agostinho enfrentou diversas formas 

de desespero descritas por Kierkegaard como o “não querer ser o si mesmo” ou “querer 

ser um si mesmo separado de Deus”8, até encontrar, na experiência com Deus, a resposta 

definitiva para sua inquietação9. O primeiro momento a ser analisado é o de como afirma 

o próprio Kierkegaard (2022, p. 77): “o desespero que está na ignorância de ser desespero 

ou a ignorância desesperada de ter um si-mesmo, e um si-mesmo eterno.”. O autor ainda 

segue: “Quando, por exemplo, uma pessoa supostamente está feliz, imagina estar feliz, 

enquanto que a luz da verdade está infeliz, na maioria das vezes ela está muito longe de 

querer ser arrancada de seu erro.”. Como afirma Puchniak (2007, p. 37): “a primeira fase 

da vida de Agostinho, sua juventude e seu envolvimento com os prazeres do mundo, se 

alinha com o estágio estético kierkegaardiano: uma tentativa de escapar do sofrimento 

por meio da distração”. Agostinho buscava desesperadamente sentido e verdade nos 

prazeres e no intelecto, totalmente alienado de Deus, se afundava ainda mais em seu 

desespero e como ele relata em suas Confissões (IV, 12, 18): “Eu me tornava para longe 

de Ti e andava errante fora de Ti, indo atrás de todas as coisas que, se não estivessem em 

Ti, nada seriam.". 

 
4 Matthews, 2007, p.45 
5 Gilson, 2009, p.35 
6 Matthews, 2007, p. 67 
7 Gilson, 2009, p. 58 
8 Kierkegaard,  2022, p. 83-104 
9 Agostinho, Confissões,  2017, p. 13 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

48 

 

O segundo momento da trajetória existencial de Agostinho pode ser identificado 

com o que Kierkegaard denomina como “o desespero de desesperadamente querer ser si 

mesmo – obstinação”10. Durante seu envolvimento com o maniqueísmo, Agostinho 

buscava compreender o problema do mal e ansiava por uma resposta racional e 

sistemática que desse conta de suas inquietações existenciais. A crença maniqueísta em 

um dualismo absoluto entre bem e mal oferecia, a princípio, uma estrutura lógica que 

parecia satisfatória. Nessa perspectiva, ele acreditava ter encontrado um sistema que 

explicava a realidade de forma coerente e exauriente, abolindo, assim, a necessidade de 

Deus. Com base na análise kierkegaardiana, esse estágio pode ser descrito como o 

desespero demoníaco ou orgulho espiritual — uma tentativa obstinada de constituir a 

própria identidade sem a referência a Deus. Kierkegaard (2022, p. 104) descreve essa 

atitude afirmando: “aqui, ao contrário, ele não quer começar por perder a si mesmo, mas 

quer ser si mesmo”. Trata-se de um movimento ilusório, no qual o indivíduo acredita estar 

construindo autenticidade, mas permanece preso ao engano de si mesmo.  

O ponto de conversão ocorre quando Agostinho percebe que o maniqueísmo, com 

seu sistema lógico e dualista, falha em responder às suas questões mais profundas. Em 

Confissões (2017. Livro, V, cap. 10, 20), ele reconhece esse impasse ao afirmar: “Eu 

ainda pensava que não éramos nós que pecamos, mas que era em nós que pecava uma 

outra natureza”. Tal percepção evidencia a negação da responsabilidade moral individual 

proposta pelo maniqueísmo, o que passou a causar-lhe profundo incômodo e inquietação 

interior. Agostinho começa a perceber a insuficiência de uma vida voltada apenas ao 

exterior. O surgimento dessa consciência marca o que é descrito pelo estágio ético, onde 

o sujeito se confronta com a responsabilidade moral e com a própria incapacidade de 

realizar o bem que deseja. Segundo Puchniak: 

 

A crise existencial de Agostinho, intensificada por sua consciência da própria culpa 

e pela frustração diante da incapacidade de mudar a si mesmo, corresponde ao 

estágio ético kierkegaardiano, onde o indivíduo encara a si mesmo diante do ideal 

e reconhece sua falência. (PUCHNIAK, 2007, p. 40 - Tradução)  

 

 
10 Kierkegaard, 2022,  p. 104 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

49 

 

O terceiro momento do desespero vivenciado por Agostinho corresponde ao que 

Kierkegaard denomina de “desesperadamente não querer ser si mesmo – desespero da 

fraqueza”11. Neste momento, Agostinho já está consciente do vazio que o habita, da 

ausência de verdade em sua vida, e reconhece interiormente sua necessidade de Deus — 

embora ainda resista a esse chamado em certa medida. Esse estágio pode ser identificado 

no período em que Agostinho abandona o maniqueísmo e volta-se para o neoplatonismo 

como foi mencionado anteriormente. Essa virada existencial encontra eco no conceito 

kierkegaardiano de formulação de síntese, segundo o qual a realização da síntese só se 

efetiva quando o indivíduo retorna à sua interioridade e reconhece sua dependência de 

Deus12. É nesse movimento de interiorização e abertura à transcendência que a 

transformação profunda começa a operar-se. Agostinho expressa essa percepção ao 

afirmar: “Não saias para fora; volta-te para dentro de ti mesmo. No homem interior habita 

a verdade”13. 

O último momento do percurso intelectual-espiritual de Santo Agostinho, à luz da 

teoria kierkegaardiana do tornar-se si mesmo, manifesta-se no emblemático episódio do 

jardim. Nesse momento decisivo, o filósofo encontra-se tomado por uma intensa angústia 

interior, o que pode ser diretamente associado ao conceito de angústia em Kierkegaard, 

em que o indivíduo se vê diante da possibilidade de tornar-se algo novo após o salto. 

Agostinho relata:   

Doente na alma e atormentado estava eu e me acusava mais duramente do que 

de costume, debatendo-me até romper todas as amarras que, embora já fracas, 

ainda me prendiam. E tu, ó Senhor, com tua rigorosa misericórdia, me 

pressionavas no fundo da alma, redobrando as chicotadas do medo e da 

vergonha para que eu não desistisse, e assim aquela tênue amarra que sobrava 

recuperasse sua resistência e me prendesse ainda mais. Dentro de mim mesmo 

eu dizia: "Que seja agora, que seja agora". E enquanto falava, quase punha 

minha decisão em prática. Quase, mas não punha. Todavia, eu não recaía no 

meu estado anterior. Mantinha com vigor minha posição, respirando fundo. 

Tentava novamente, e faltava ainda menos para chegar lá, faltava muito pouco 

mesmo para eu tocar e agarrar o que queria. E, no entanto, não conseguia, não o 

tocava e não o agarrava: eu hesitava entre morrer para a morte e viver para a 

vida. O pior, entranhado em mim, prevalecia sobre o melhor, ao qual eu não 

 
11 Idem, p. 85 
12 Idem, p. 44 
13 Agostinho, Sobre a vida feliz, 1999, livro II, 7 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

50 

 

estava habituado. Quanto mais se aproximava o exato momento no qual eu 

devia tornar-me diferente do que era, tanto mais ele me causava horror. 

Contudo, ele não me rechaçava nem me desviava do caminho. Só me mantinha 

perplexo. (AGOSTINHO, Confissões, 2019, livro 8, 25, p. 165)  

Kierkegaard afirma que a angústia nasce quando o ser humano, enquanto síntese 

de finito e infinito, é confrontado com a possibilidade da liberdade. Ele escreve: “A 

angústia é a vertigem da liberdade.”14. Isso significa que, diante da possibilidade de 

escolher entre o bem e o mal — entre ser ou não ser — o indivíduo se vê paralisado, 

tomado por uma espécie de vertigem existencial. É o sentimento de estar diante do 

possível, daquilo que ainda não é, mas pode vir a ser. Agostinho relata exatamente esse 

sentimento de angústia diante da possibilidade de tornar-se algo novo. O filósofo, retira-

se para um jardim e, ao ouvir uma voz infantil cantar repetidamente “Tolle, lege” (“Toma 

e lê”), interpreta o ocorrido como um chamado divino15. Ele então abre as Escrituras ao 

acaso e se depara com a passagem de Romanos 13:13-14: “Comportemo-nos com 

decência, como quem age à luz do dia, não em orgias e bebedeiras, não em imoralidade 

sexual e depravação, não em desavenças e inveja. Ao contrário, revistam-se do Senhor 

Jesus Cristo, e não fiquem premeditando como satisfazer os desejos da carne”. Tal leitura 

provoca uma transformação decisiva: Agostinho compreende que sua busca pela verdade 

não poderia ser plenamente satisfeita apenas pelo intelecto, mas que sua inquietação 

existencial refletia, na verdade, um anseio por entregar-se totalmente a Deus.  

Kierkegaard descreve esse momento como um salto para a fé – um movimento 

existencial no qual o sujeito se entrega a Deus de forma absoluta. No episódio decisivo 

do "tolle , lege", Agostinho não apenas rompe com o pecado, mas abandona o ideal de 

autossuficiência. Puchniak interpreta esse momento como o ápice de uma jornada 

existencial:  

Agostinho, como Kierkegaard, compreende que a verdade não é uma ideia a ser 

aprendida, mas uma realidade a ser vivida em relação com Deus. Sua entrega 

não é apenas racional, mas existencial, feita com toda a alma. (PUCHNIAK, 

2007, p. 45 - Tradução) 

 
14 Kierkegaard, 2017, p. 65 
15 Agostinho, Confissões, 2017, livro 8,  p. 167, 29  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

51 

 

A partir dessa entrega, a vida de Agostinho torna-se expressão de uma fé que 

abraça o paradoxo, o sofrimento e a dependência radical da graça – aspectos centrais 

também no pensamento kierkegaardiano. Como conclui Puchniak: 

Ambos os pensadores compreendem que a existência cristã começa quando o 

indivíduo se coloca em relação com o eterno. Esse encontro não acontece no 

pensamento abstrato, mas na interioridade ferida que se abre à graça. (PUCHNIAK, 

2007, p. 68 - Tradução) 

 

Nesse momento, ele rompe com o último estágio do desespero descrito por 

Kierkegaard — aquele no qual o indivíduo resiste à dependência do divino — e 

finalmente, como afirma o filósofo dinamarquês, “se funda transparentemente na fonte 

que o estabeleceu”16. Trata-se da superação do desespero por meio da aceitação da própria 

identidade enquanto ser criado e sustentado por Deus.  

De forma notável o percurso de Agostinho perpassa por cada estágio do desespero 

descritos por Kierkegaard, o desespero estético e a busca nos prazeres do mundo podem 

ser observadas nas Confissões (Livro 2), o desespero da obstinação e a tentativa de se 

tornar o si mesmo sem Deus são observados nas Confissões (Livro 5), o desespero da 

fraqueza em que se percebe a verdade, mas não consegue se render podem ser vistos nas 

Confissões (Livro 8) e a superação do desespero e formulação da síntese ou construção 

de sentido existencial em que o filósofo se rende a Deus está nas Confissões (Livro 8,  29, 

30).  

Vale observar que a fé está para além da razão e não em oposição a ela, Agostinho 

reflete e discute o papel da razão na condução do indivíduo a crer em algo para além de 

si mesmo e desejá-lo. A razão, no pensamento de Agostinho, exerce uma função 

mediadora entre os sentidos internos e externos, sendo responsável por ordenar, julgar e 

discernir aquilo que é percebido sensivelmente daquilo que é apreendido interiormente17. 

A razão não apenas reconhece os dados sensíveis, mas também julga sua validade e 

conduz a alma à contemplação da verdade18. Nesse processo, ela se afirma como um 

 
16 Kierkegaard, 2022, p. 45 
17 Gilson, 2006, p. 38 
18 Idem, p. 39 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

52 

 

critério de certeza: mesmo diante da possibilidade do erro, a razão pode declarar com 

segurança a própria existência. É o que Agostinho expressa na célebre fórmula: “Se me 

engano, existo” (Si fallor, sum) — registrada em A Trindade, (XV, 12, 21) — uma 

afirmação que antecipa o cogito cartesiano, mas com implicações profundamente 

teológicas. Como observa Matthews (2005, p. 69): “Agostinho não estava meramente 

dizendo que a dúvida prova a existência; ele estava interessado em mostrar que mesmo a 

dúvida exige uma verdade fundamental inegável, que aponta para algo fora do eu: Deus”.  

A razão percebe que há verdades que ela mesma produz — como as da lógica e 

da matemática —, mas também se depara com uma Verdade que não é construída por ela, 

mas que a transcende, como que um ponto obscuro em que ela não pode acessar19. Essa 

Verdade eterna, imutável, é Deus, que é encontrado na interioridade da alma e é desejado 

por todos, ainda que de forma implícita20. Como afirma o próprio Agostinho (A 

verdadeira Religião, 1845, 39, 72): “a verdade habita no homem interior”, e é a partir dela 

que se dá a inquietação existencial que move a alma à busca do Absoluto. A razão, 

portanto, ao reconhecer sua própria limitação, reconhece também que sua vocação é 

conduzir o homem à sabedoria, isto é, à contemplação de Deus como verdade plena e fim 

último da existência. Gouveia (2006, p. 150) afirma: “Fé não é uma presunção cega de 

algo contrário à razão. Mas não sendo sem ou contra a razão, a fé alcança acima e além 

da razão, e nunca pode ser assimilada em categorias racionais.”. 

 

Fé, subjetividade e sentido em Kierkegaard 

 

Em Kierkegaard, desespero é pecado e é não ser quem se deve ser diante de Deus 

e a fé é a cura para o desespero21, em Agostinho podemos perceber justamente essa 

superação do desespero por meio da fé e sua entrega total a Cristo como a verdade eterna, 

a seguir, será aprofundado através dos conceitos de Kierkegaard, o possível caminho de 

superação do desespero e construção de sentido por meio da fé.  

 
19 Gilson, 2009, p. 44 
20 Júnior, 2023, p. 4-5 
21 Kierkegaard, 2019, p. 94 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

53 

 

A fé, para Kierkegaard, não pode ser ensinada ou transmitida; ela é um movimento 

puramente subjetivo e pessoal. Para ele, a fé nasce no interior do indivíduo, sendo uma 

relação direta entre a pessoa e Deus, sem intermediários. O conceito mais conhecido e 

emblemático de fé em Kierkegaard é o do “salto”. Para ele, a fé ultrapassa a compreensão 

lógica e essa expressão “salto para o absurdo” ou “salto da fé” está associada ao livro 

Temor e Tremor (1979), no qual o autor analisa a figura de Abraão, disposto a sacrificar 

Isaque por ordem divina. Esse salto não é fruto de cálculo racional, mas de um movimento 

de confiança plena em Deus, mesmo diante do paradoxo e da impossibilidade lógica, 

Kierkegaard afirma: “Acreditou no absurdo, porque tal não faz parte do humano 

cálculo.”22 

Esse salto é um conceito essencial no pensamento do autor porque a fé, para 

Kierkegaard, não pode ser explicada, não há um esquema a ser seguido ou uma fórmula 

pronta. A tentativa de fundamentar a fé em argumentos racionais contradiz sua natureza 

essencial, que é o risco e a entrega, e isso é justamente o que vemos no percurso de Santo 

Agostinho, enquanto procurava pela racionalidade. Isso também pode ser observado na 

história autobiográfica de Tolstói na obra Uma Confissão (2016). A obra, oferece o relato 

de sua profunda crise existencial, na qual questiona o sentido da vida e da morte, mesmo 

estando no auge de sua fama e sucesso. Isso vale ser observado pois como foi mencionado 

na seção introdutória deste texto, a religião se propõe a responder e auxiliar o indivíduo 

ante às questões existenciais e nem sempre é apenas diante de uma vida em desordem que 

o indivíduo se encontra em desespero, mas pode ser diante de uma vida aparentemente 

organizada e de sucesso que o indivíduo se vê questionando qual o sentido de sua 

existência.  

Essa busca por sentido e a subsequente descoberta da fé como resposta em Tolstói,  

conversam com as ideias de Kierkegaard, especialmente no que tange à fé como um salto 

para além da razão e como meio de alcançar uma existência autêntica. Tolstói descreve 

uma sensação de vazio e desespero diante da inevitabilidade da morte, mesmo tendo 

alcançado tudo o que a vida poderia oferecer. Ele escreve (2017, p. 31): “Minha vida 

 
22 Kierkegaard, 1979, p. 219 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

54 

 

parou. Eu podia respirar, comer, beber, dormir, porque não podia ficar sem respirar, sem 

comer, sem beber, sem dormir; mas não existia vida, porque não existiam desejos cuja 

satisfação eu considerasse razoável.”. Após um longo processo de reflexão, o 

despertamento de Tolstói ocorre quando ele observa a fé simples e inabalável das pessoas 

comuns, os camponeses russos, que vivem com propósito e aceitação, mesmo diante das 

dificuldades da vida.  

Kierkegaard entende que a existência humana é marcada pela tensão entre finitude 

e infinitude, necessidade e possibilidade, chronos e kairós, anímico e corpóreo. Quando 

essa síntese se rompe, surge o desespero, que ele define como a doença para a morte e 

podemos compreender como pecado, afastamento de Deus e consequentemente perda de 

sentido. O desespero ocorre quando não há uma correta relação da síntese e o indivíduo 

está distante da fonte que o estabeleceu, separado de Deus. Para Kierkegaard, a fé é 

justamente o movimento que permite ao indivíduo aceitar sua identidade como uma 

síntese criada por Deus, fundamentando-se nEle. O autor afirma: 

 

Mas o contrário de estar desesperado é ter fé; portanto, também está totalmente 

correto o que foi afirmado acima como sendo a fórmula que descreve um estado no 

qual não há absolutamente nada de desespero, e esta é igualmente a fórmula para a 

fé: ao relacionar-se a si mesmo e ao querer ser si mesmo, o si-mesmo se funda 

transparentemente no poder que o estabeleceu. (KIERKEGAARD, 2022, p. 85) 

 

 

Dessa forma, a fé reconfigura a existência ao reconciliar a identidade pessoal com 

a transcendência divina, livrando o indivíduo do estado de fragmentação existencial. 

Abraão, analisado na obra Temor e Tremor, se torna o “cavaleiro da fé” porque, em sua 

disposição de sacrificar Isaque, demonstra que a fé não pode ser justificada, a fé se vive 

colocando a própria subjetividade em jogo. Ela é um ato singular, que se realiza no 

interior do indivíduo e não pode ser compartilhada ou plenamente compreendida por 

outro23. Para Kierkegaard, a fé é solitária porque exige a coragem de abandonar a 

segurança racional e arriscar-se na confiança em Deus, mesmo quando tudo parece 

contrário à lógica. O conceito de fé no autor está diretamente ligado à ideia de existência 

 
23 Kierkegaard, 1979, p. 231 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

55 

 

autêntica e tornar-se si mesmo significa aceitar a síntese de finitude e infinitude e 

estabelecer essa relação com Deus como fundamento existencial. 

A fé é libertadora porque permite ao indivíduo viver de maneira plena e autêntica, 

não mais preso à lógica do desempenho ou ao medo do fracasso. Ao ancorar-se na fé, o 

sujeito encontra liberdade para existir conforme sua verdadeira identidade, recebida como 

dádiva divina. Ele afirma (2022, p. 74): “Aquele que crê possui o antídoto eternamente 

seguro contra o desespero: possibilidade; pois para Deus tudo é possível a todo instante.”. 

Kierkegaard critica as igrejas institucionais que tratam a fé como um conjunto de 

doutrinas racionais, Tolstói também tece críticas a esse modelo de “fé” baseado 

puramente em ritos e sem algo que comece na interioridade24. Para Kierkegaard, essa 

abordagem torna a fé impessoal e mecânica, perdendo seu caráter subjetivo e 

internalizado. O maior exemplo do paradoxo da fé, para o dinamarques, é a encarnação 

de Cristo25. Acreditar que Deus se fez homem é o ponto culminante do salto para o 

absurdo, isso é o eterno entrando no tempo para qualificar a todos os que cressem nEle a 

viver essa possibilidade de uma vida eterna ainda nos limites do tempo.  

O capítulo dedicado ao “Paradoxo Absoluto” na tese Tempo, Eternidade e 

Verdade: Pressupostos Agostinianos da Ideia de Paradoxo Absoluto em Kierkegaard, de 

Humberto Araújo Quaglio de Souza, demonstra como a ideia kierkegaardiana do 

Paradoxo Absoluto — a Encarnação do Verbo — é sustentada por fundamentos 

agostinianos, especialmente no que tange à distinção qualitativa entre o temporal e o 

eterno. Em Migalhas Filosóficas (2008), Kierkegaard, sob o pseudônimo Johannes 

Climacus, define o "Paradoxo Absoluto” como a união de Deus eterno com o homem 

temporal — a Encarnação26. Esse evento é paradoxal porque une duas naturezas 

qualitativamente distintas: o eterno e o temporal. Para Kierkegaard, essa união não pode 

ser compreendida pela razão humana, mas apenas aceita pela fé. 

 
24 Kierkegaard, 2000, p. 386 
25 Oliveira, 2022, 72 
26 Kierkegaard, 2008, p. 220 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

56 

 

Quaglio destaca que essa concepção se une ao pensamento de Agostinho, em 

obras como Confissões (Livro XI) e De Magistro, que também abordam a distinção entre 

tempo e eternidade e a identificação de Cristo como a Verdade. Agostinho argumenta que 

o tempo é uma sucessão de momentos — passado, presente e futuro — enquanto a 

eternidade é um presente contínuo, sem mudança27. Assim, a Encarnação representa a 

entrada do eterno no tempo. A tese enfatiza que tanto Agostinho quanto Kierkegaard 

reconhecem uma distinção qualitativa entre tempo e eternidade28. Para Agostinho, o 

tempo é uma medida da mudança e está associado à criação, enquanto a eternidade é a 

imutabilidade de Deus. Kierkegaard, por sua vez, vê o tempo como a esfera da existência 

humana e a eternidade como a esfera divina29. A Encarnação, portanto, é o ponto de 

interseção entre essas duas esferas. Quaglio também explora a concepção de verdade em 

ambos os pensadores. Para Agostinho, Cristo é a Verdade que ensina interiormente, 

enquanto para Kierkegaard, a verdade é subjetiva e se manifesta na existência 

individual30. A Encarnação é, assim, a manifestação da Verdade no tempo. O capítulo 

sobre o Paradoxo Absoluto na tese de Quaglio revela como Kierkegaard, ao desenvolver 

sua concepção de fé e verdade, retoma e reformula ideias centrais do pensamento 

agostiniano31 que também podem ser a base do que se chama de pensamento cristão.  

Essa breve exposição da tese de Quaglio e mais especificamente do que diz 

respeito ao paradoxo absoluto é importante para a compreensão do que é a fé como 

recuperação do si-mesmo e construção de sentido. Se o ser humano é uma síntese de 

finitude e infinitude, a recuperação do si-mesmo só é possível por meio do paradoxo 

porque tem uma efetivação no Cristo. Para Kierkegaard, a fé possui um duplo movimento, 

sendo também paradoxal, em que o primeiro movimento é o da resignação e o segundo 

movimento é a retomada para uma vida qualificada32. Esse é um movimento existencial, 

solitário e profundamente difícil, mas que apresenta um modelo que articula finitude e 

 
27 Agostinho, Confissões, 1999, livro XI, 17 
28 Quaglio, 2019, p. 75 
29 Kierkegaard, 2008, 188 
30 Quaglio, 2019, p. 135 
31 Idem, p. 198 
32 Kierkegaard, 1979, p. 220 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

57 

 

infinitude e com isso, responde a questão do sentido da vida. O primeiro movimento da 

fé é o passo que exige que o indivíduo renuncie completamente aos desejos e às posses 

mais preciosas, aceitando a perda com total entrega. No exemplo de Abraão, a resignação 

infinita ocorre quando ele está disposto a sacrificar seu filho Isaac por obediência a Deus. 

Abraão abre mão da promessa divina e resigna-se à perda, aceitando que o plano de Deus 

transcende sua compreensão33. 

Kierkegaard afirma que esse movimento representa um ato de entrega absoluta, 

onde o indivíduo, mesmo sofrendo, encontra uma espécie de reconciliação com a dor, 

pois confia no propósito divino. A renúncia infinita, portanto, não é um ato de desespero, 

mas uma expressão de profundo compromisso com Deus. O autor afirma:  “O cavaleiro 

da resignação infinita é feliz em sua dor, e sente-se tranquilo em sua angústia.34”. Após a 

renúncia infinita, vem o segundo movimento: o salto da fé. Esse é o passo que transcende 

qualquer explicação, pois consiste em recuperar, pela fé, aquilo que foi perdido pela 

renúncia. Abraão não apenas renuncia a Isaac, mas também acredita que Deus pode 

devolver seu filho, mesmo diante do impossível. Essa crença contradiz a lógica humana 

e se fundamenta na confiança absoluta no poder divino. Para Kierkegaard: “A fé começa 

precisamente onde termina a razão.35”. A grande contribuição de Kierkegaard é 

demonstrar que a fé não é um estado passivo, mas uma dialética existencial. O indivíduo 

que crê vive na tensão entre a renúncia e a restauração, entre o sacrifício e a esperança. 

Para o autor, a grandeza da fé está na sua capacidade de fazer coexistirem a perda 

e a posse36. Aquele que faz o salto da fé não vive uma vida alienada ou resignada, mas 

uma existência plena de significado e propósito, precisamente porque a fé desafia as 

categorias racionais. Sendo assim, não se escapa da fé no processo de reestruturação do 

eu, a fé é o oposto do desespero e a partir dela é que se crê na verdade não apenas como 

um conceito, mas como uma pessoa que paradoxalmente uniu em si infinitude e finitude 

e a fé nessa verdade é o que conduz a rearticulação da síntese e a sair do desespero por 

 
33 Idem, p. 220-221 
34 Kierkegaard, 1994, p. 57 
35 Idem, p. 61 
36 Kierkegaard, 1979, p. 346-347 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

58 

 

meio do salto37. O processo de sair do desespero para a fé não pode ser explicado, só pode 

ser aceito e crido como possibilidade de reestruturação do eu, mas seguir por essa 

possibilidade permite que o sentido seja acessado. Como afirma Quaglio (2019, p. 135): 

“O que é, então, a verdade? Ela é um “quê” ou um quem? Ela é algo ou alguém? O 

paradoxo, no pensamento kierkegaardiano, é ambas as coisas.”. Sendo assim, a fé na 

verdade eterna, qualifica uma existência autêntica, real e cheia de sentido porque teve 

realidade no Cristo. 

Nesse estágio, em que a síntese é restabelecida, o sentido da existência se torna 

tão fundamentado para o indivíduo que o olhar para a vida não está mais sujeito aos 

acontecimentos finitos, o indivíduo se torna um definidor da própria existência ao invés 

de refém dela. Nesse momento é possível estar em tristeza, dor, situações de desconforto 

e ainda assim ter sentido para a vida e algo pelo que vale a pena continuar crendo no valor 

da vida ao ponto de não desesperar-se, talvez até angustiar-se, mas não desesperar. Um 

exemplo para isso são os relatos de Viktor Frankl38 sobre os judeus nos campos de 

concentração ou até mesmo os relatos sobre mártires cristãos que enfrentaram o extremo 

da dor, desconfortos desumanos e permaneceram crendo que havia algo pelo que valia a 

pena lutar pela vida39. Isso não se aplica apenas a questões extremas, o que está sendo 

proposto através dessa leitura é uma possibilidade de existência que não esteja 

condicionada a exterioridade, mas que o indivíduo bem estruturado, seja capaz de estando 

ancorado a algo além de sua própria existência, algo eterno, ser apto a construir uma 

existência finita em liberdade e verdade.  

O lugar em que está estruturado e fundamentado o eu define o sentido da vida e 

se o indivíduo está em desespero ou em fé. Para Santo Agostinho através das Confissões, 

percebemos que ao ancorar sua existência em Deus (infinitude), na verdade eterna que é 

o Cristo, encontrou o sentido que o preencheu das suas inquietações e de uma busca 

 
37 Quaglio, 2019, p. 135 
38 Na obra Em busca de sentido (1946), Viktor E. Frankl narra a experiência de um psicólogo no campo de 

concentração. Ele descreve como sentiu e observou a si mesmo e as demais pessoas e seu comportamento 

na situação-limite do campo de extermínio nazista durante a Segunda Guerra Mundial. 
39 Brandão, 2013 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

59 

 

desesperada40. Após rearticular a síntese e sair do desespero, o indivíduo precisa saber 

que a continuidade da existência é processual e está em caminhar um dia de cada vez 

tomando decisões que o aproximam da síntese, então é como que andar sobre a corda 

bamba em que a cada novo passo se readquire equilíbrio para o próximo passo. Por isso, 

na luta contra a possibilidade de desesperar, o mais importante não é só o esforço, mas 

interiorizar a verdade sobre o ato. Não é a vontade que resolve o desespero, mas como 

tem sido pontuado, somente a fé pode resolver o desespero. O significado de interiorizar 

a verdade nesse sentido é justamente destruir a cada momento a possibilidade de ser 

tentado ao desespero e isso não significa destruir a tentação, mas destruir a possibilidade 

de tal. O autor argumenta: 

 

Aquele que crê possui o antídoto eternamente seguro contra o desespero: 

possibilidade; pois para Deus tudo é possível a todo instante. Esta é a saúde da 

fé, que resolve contradições. A contradição aqui é que, humanamente falando, a 

ruína é certa e que, no entanto, ainda há possibilidade. Saúde é, em última 

instância, a capacidade de resolver contradições. Por exemplo, em relação ao 

corpóreo ou ao físico, uma corrente de ar é uma contradição, pois a corrente de 

ar é frio e calor de modo incompatível ou não-dialético; mas um corpo sadio 

resolve essa contradição e não sente a corrente de ar. Assim também com a fé. 

(KIERKEGAARD, 2022, p. 74) 

 

Mário Gimenes de Paula (2008, p. 62) afirma que a fé possui um caráter de 

renúncia presente no ato da resignação; contudo, sua completude se manifesta quando o 

indivíduo é devolvido à existência com uma dádiva — uma nova qualidade: a fé como 

recebimento. Cada pessoa, ao construir sua própria existência, inevitavelmente se depara 

com os limites do salto. Em algum momento, enfrentará questões existenciais diante das 

quais será necessário decidir. Essas questões fazem parte da experiência de viver e, muitas 

vezes, não apresentam respostas prontas. Aquele, porém, que compreende o caminho da 

fé e se permite ser conduzido à interioridade fundamenta sua existência finita em bases 

eternas. A cada salto dado por meio da fé, o indivíduo retorna à existência transformado, 

 
40 Agostinho, 2017, pág. 107 

 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

60 

 

tendo renunciado por meio da resignação e recebido, como dádiva, a própria vida 

renovada pela fé. 

Ao se referir ao surgimento de uma nova qualidade, o que se quer expressar é que, 

na existência, tal qualidade emerge por meio de um salto, e não por acúmulo de 

quantidade. Não há alguém “meio desesperado” ou com um “meio sentido” de vida; a 

pessoa torna-se uma coisa ou outra após o salto existencial. Tanto o desespero quanto a 

redenção — ou conversão — só podem emergir por meio desse salto. A mudança 

qualitativa representa o ponto obscuro da existência, seja no caminho do desespero, seja 

no processo de tornar-se a si mesmo. O cristianismo, por sua vez, posiciona-se 

continuamente diante dessa realidade, apresentando as bases sobre as quais é possível 

operar para que a vida adquira sentido. O que auxilia o indivíduo diante do salto é 

justamente a definição da base a partir da qual se sustentará a própria existência. 

 

Conclusão:  

 

A análise comparativa entre Santo Agostinho e Søren Kierkegaard revela como, 

apesar das distâncias históricas e culturais, ambos convergem na compreensão do ser 

humano como um ente profundamente marcado pela interioridade, pelo sofrimento e pela 

busca por Deus. O desespero, em Kierkegaard, não é apenas uma condição existencial 

negativa, mas uma ruptura do ser, uma doença no espírito, afastamento de Deus, pecado. 

A única via possível para o reencontro com a verdade do ser, só se realiza plenamente na 

relação com o eterno, com Deus. Para Agostinho, essa verdade é encontrada na 

interioridade por meio da fé, enquanto em Kierkegaard ela se revela na fé como salto 

paradoxal. Ambos apontam que o eu não encontra repouso em si mesmo, mas somente 

ao voltar-se para Deus. O homem moderno, perdido em sua própria fragmentação e 

exausto no espírito, é convocado por esses autores a reencontrar-se pela via da fé, que não 

nega o sofrimento, mas o ressignifica como caminho para a verdade. 

Assim, a contribuição de Agostinho e Kierkegaard permanece atual e desafiadora, 

especialmente diante de uma sociedade marcada pelo niilismo, pela superficialidade e 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

61 

 

pelo medo do silêncio interior. Retomar seus pensamentos é redescobrir uma filosofia que 

convida ao enfrentamento da angústia não como fim, mas como passagem rumo à 

esperança e à plenitude no encontro com o Deus. A relação entre fé e sentido existencial, 

longe de ser apenas algo abstrato, tem implicações concretas para a vida cotidiana e para 

o enfrentamento da alienação contemporânea. Em um mundo marcado pela fragmentação 

do eu e pela falta de identidade, sentido e verdade existencial, a proposta do cristianismo, 

apresentada por Agostinho e Kierkegaard neste artigo, se apresenta como uma via para a 

ressignificação da existência. 

  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

62 

 

REFERÊNCIAS 

AGOSTINHO, Santo. A verdadeira religião. Tradução: J. H. de Souza. São Paulo: 

Paulus, 1845. 

AGOSTINHO, Santo. A Trindade. Tradução: Maria da Graça Nóbrega. 2. ed. São 

Paulo: Paulus, 2014. 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução de J. Oliveira Santos e Alexandre 

Correia. São Paulo: Nova Cultural, 1999. (Coleção Os Pensadores). 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução: Maria Luiza Jardim Amarante. 2. ed. 

São Paulo: Paulus, 2017. 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução: Newton Aquino Alves. Petrópolis: 

Vozes, 2019. 

AGOSTINHO, Santo. Solilóquios; A vida feliz. Tradução de Adaury Fiorotti e Nair 

de Assis Oliveira; introdução, notas e bibliografia de Roque Frangiotti. 2. ed. São 

Paulo: Paulus, 1998. 157 p. (Coleção Patrística; v. 11). ISBN 85-349-1201-7. 

BRANDÃO, Sílvia Sgroi. Perseguições e martírios na História Eclesiástica: análise 

dos escritos de Eusébio de Cesareia. História e Cultura, Franca, v. 2, n. Extra 3, p. 268–

279, dez. 2013. Disponível em: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6077117. Acesso em: 18 maio 2025. 

FRANKL, Viktor E. Em busca de sentido: um psicólogo no campo de concentração. 

Editora Sinodal, 2013. 

GILSON, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. Lumen Veritatis, v. 1, n. 

3, 2008. 

GOUVÊA, Ricardo Quadros. Paixão pelo paradoxo: uma introdução aos estudos de 

Søren Kierkegaard e de sua concepção da fé cristã. São Paulo: Novo Século, 2000. 

JÚNIOR, Procedino et al. A interioridade em Santo Agostinho. 2023. Disponível em: 

https://pt.scribd.com/document/266425099/A-Interioridade-Em-Santo-Agostinho. 

Acesso em: 16 maio 2025.  

KIERKEGAARD, Søren. A doença para a morte. Tradução: Jonas Roos. Petrópolis: 

Vozes, 2022. 

KIERKEGAARD, Søren. Migalhas filosóficas ou um fragmento filosófico. Tradução: 

Álvaro L. M. Valls. Petrópolis: Vozes, 2008. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6077117
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6077117
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6077117
https://pt.scribd.com/document/266425099/A-Interioridade-Em-Santo-Agostinho


  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 
 

63 

 

KIERKEGAARD, Søren. Temor e tremor. Tradução: Álvaro Luiz Montenegro Valls. 

3. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

MATTHEWS, Gareth B. O pensamento de Santo Agostinho. Tradução: José 

Laurênio de Melo. São Paulo: Loyola, 2005. 

OLIVEIRA, Rômulo. Pensar a Religião - temas e conceitos filosóficos 

contemporâneos / organizado por Frederico Pieper, Jonas Roos - São Paulo; Liber Ars, 

2022.  

PAULA, Mário Gimenes de. Dialética da fé: uma introdução à filosofia existencial de 

Kierkegaard. São Paulo: Paulus, 2008. 

PUCHNIAK, Robert B. Kierkegaard and Augustine: a study in Christian existence. 

2007. Tese (Doutorado em Filosofia) – Marquette University, Milwaukee, 2007. 

QUAGLIO, Humberto Araújo. Tempo, eternidade e verdade: pressupostos 

agostinianos da ideia de paradoxo absoluto em Kierkegaard / Humberto Araújo 

Quaglio - São Paulo, SP: Editora Liber Ars, 2019. 

 

ROOS, Jonas. Finitude, infinitude e sentido: um estudo sobre o conceito de religião 

a partir de Kierkegaard. Revista Brasileira de Filosofia da Religião, Brasília, v.6, n.1, 

jul. 2019.  

TOLSTÓI, Leon. Uma confissão. Tradução: Rubens Figueiredo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2016. 


