
  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

23 
 

O TEMA DO MARTÍRIO EM KIERKEGAARD E 
BONHOEFFER: ALGUMAS REFLEXÕES ÉTICAS 

 

Marcio Gimenes de Paula1 

 

RESUMO: O tema do martírio é bastante comum no cristianismo dos primeiros séculos 

e no cristianismo medieval. Com o passar dos anos, notadamente após os séculos XVIII 

e XIX, ele tende a diminuir e o cristianismo passa a ser mais racionalizado, calculado e 

se torna, por assim dizer, um objeto acadêmico e socialmente aceitável. Kierkegaard, 

pensador do século XIX, busca recuperar o vigor de tal discussão primitiva nos seus 

escritos e reintroduz o tema esquecido no contexto da cristandade do seu tempo e com a 

linguagem do século XIX. Tal coisa é realizada em inúmeras de suas obras e com o uso 

de inúmeros pseudônimos e artifícios literários. O tema do martírio também será 

importante na obra do teólogo Dietrich Bonhoeffer. Em vários dos seus trabalhos e, 

inclusive, isso pode ser observado no seu próprio sacrifício de vida, uma vez que ele foi 

vítima do totalitarismo nazista na Alemanha do seu tempo. Assim, o presente trabalho 

almeja investigar, nos dois pensadores, a despeito de suas diferenças, uma herança 

comum e esquecida do cristianismo, a saber, o tema do martírio. Trata-se não apenas de 

uma questão meramente teológica, mas de algo que irá moldar uma concepção 

filosófica e ética do homem no mundo e do seu papel na sociedade contemporânea.  

 

Palavras-chave: Bonhoeffer, Ética, Filosofia Contemporânea, Kierkegaard, Martírio. 

 

ABSTRACT: The theme of martyrdom is quite common in early and medieval 

Christianity. Over the years, especially after the 18th and 19th centuries, it tends to 

diminish and Christianity becomes more rationalized, calculated and becomes, so to 

speak, an academic and socially acceptable object. Kierkegaard, a 19th-century thinker, 

seeks to recover the vigor of this primitive discussion in his writings and reintroduces 

the forgotten theme in the context of Christianity of his time and with the language of 

the 19th century. This is done in many of his works and with the use of numerous 

pseudonyms and literary devices. The theme of martyrdom will also be important in the 

work of theologian Dietrich Bonhoeffer in several of his works and can even be 

observed in his own sacrifice of life, since he was a victim of Nazi totalitarianism in 

Germany at the time. Thus, this work aims to investigate, in both thinkers, despite their 

differences, a common and forgotten heritage of Christianity, namely, the theme of 

martyrdom. This is not just a merely theological question, but something that will shape 

 
1 Departamento de Filosofia – UnB. marciogimenes@unb.br  

mailto:marciogimenes@unb.br


  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

24 
 

a philosophical and ethical conception of man in the world and his role in contemporary 

society. 

 

Keywords: Bonhoeffer, Ethics, Contemporary Philosophy, Kierkegaard, Martyrdom 
 

Considerações Introdutórias 

 

Kierkegaard e Bonhoeffer, cada qual ao seu modo, parecem ser figuras centrais do 

cristianismo dos séculos XIX e XX. Recentemente, um belo filme de Todd Komarnicki, 

intitulado A Redenção, nos reconta a inspiradora história do teólogo luterano e seus 

dilemas éticos e morais diante de escolhas que poderiam ser questionadas para um 

religioso como, por exemplo, fazer parte de uma resistência ativa ao nazismo e, 

inclusive, tramar, juntamente como outros companheiros, a morte de Hitler como uma 

opção política para libertar a Alemanha e o mundo da tirania2. 

Kierkegaard, por sua vez, não enfrentou certamente uma ditadura tal como aquela 

com a qual Bonhoeffer se deparou, sobretudo no contexto da Segunda Guerra Mundial. 

Contudo, seus desafios não foram menores em virtude disso, pois cada ser humano vive 

os desafios e os dilemas do seu tempo. Inspirado pelas figuras de Sócrates e por Cristo, 

a suma imagem do mistério, o pensador da Dinamarca situou-se num tempo difícil para 

o cristianismo, que dia a dia parecia perder a sua validade num mundo completamente 

dominado pelos ideais iluministas. O cristianismo que sobra é, no fundo, um 

cristianismo acadêmico e um cristianismo burguês e estatal, que pode ser explicado e ao 

qual se pode aderir seguindo os ditames da razão tal como ela era pensada no idealismo 

alemão do século XIX. Por isso, parece significativo que Hannah Arendt percebeu que, 

para Kierkegaard, “ser radicalmente religioso em tal mundo significa estar sozinho não 

só no sentido em que a pessoa se posta diante de Deus, mas também no sentido de que 

ninguém mais se posta diante de Deus” (Arendt, 2008, p. 76). Em analogia como o que 

 
2 Refiro-me aqui ao filme A Redenção – a história real de Bonhoeffer, que esteve nos cinemas em 2024 

sob a direção de Todd Komarnicki. Para maiores informações: 

https://www.adorocinema.com/filmes/filme-313747/ 

 

https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-100584/
https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-100584/
https://www.adorocinema.com/filmes/filme-313747/


  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

25 
 

apontou Arendt, Bonhoeffer já havia dito, numa carta de 30 de abril de 1944, publicada 

na célebre coletânea Resistência e Submissão, algo sobre a irreligiosidade dos homens 

de seu tempo: “Os homens, assim como hoje são, não conseguem ser religiosos. Mesmo 

aqueles que ainda honestamente se consideram ‘religiosos’, já não mais a praticam” 

((Bonhoeffer, 1980, p. 130). Curiosamente, com todas as diferenças que não devem ser 

ocultadas, aqui poderia haver um traço de aproximação entre Kierkegaard e Bonhoeffer 

na medida em que também o teólogo alemão parece apresentar, nos seus escritos e na 

sua vida, um chamamento para a radicalidade religiosa, ainda que tal chamamento possa 

ser, posteriormente, tomado, inclusive, como um ato de louvor ao secularismo, fato que 

parece não existir na obra de Kierkegaard3.  

 As reflexões éticas de Kierkegaard são claramente inspiradas em Sócrates e na tese 

de que a filosofia é uma prática, bem como no tema da interioridade do qual o 

cristianismo é um legítimo representante. As reflexões éticas de Bonhoeffer são 

baseadas em farta exegese dos textos bíblicos e numa atenta observação da história do 

pensamento cristão e na teologia que se produz no período. Sua ida aos Estados Unidos 

e seu contato, sobretudo com os teólogos do período e com a cultura negra de parte das 

igrejas protestantes americanas, foram vitais para sua reelaboração do cristianismo 

europeu tal como ele se apresentava na Alemanha do seu tempo e para suas 

investigações no campo da ética4. 

Assim, o presente artigo almeja avaliar, em sua primeira parte, algumas das 

reflexões de Kierkegaard sobre o martírio e suas implicações éticas. Para tanto, iremos 

nos deter em fragmentos de obras como O Instante, Migalhas Filosóficas e A 

Neutralidade Armada. Julgamos haver aí uma importante indicação para o 

aprofundamento do tema, que aqui apenas almejamos anunciar. Já a segunda parte do 

 
3 A assim chamada Teologia da Secularização possui em Bonhoeffer um dos seus inspiradores e, 

inclusive, uma obra de fundamental importância de tal corrente leva em conta algumas reflexões do 

pensador alemão. Trata-se do clássico A Cidade do Homem, de autoria do teólogo batista Harvey Cox. 

Cox, H. A Cidade do Homem, Paz e Terra, São Paulo, 1968.  
4 Boas informações sobre o tema podem ser obtidas especialmente no capítulo sete (Bonhoeffer in 

America 1930-31) da excelente biografia de Eric Metaxas: 

Metaxas, E. Bonhoeffer – pastor, martyr, prophet, spy - a righteous gentile vs. the third Reich, Thomas 

Nelson, Dallas, 2010. 

  



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

26 
 

artigo almeja avaliar o tema do martírio e da ética em Bonhoeffer e, para tanto, nos 

serviremos especialmente das reflexões expostas na obra Ética e em alguns outros 

trabalhos de sua autoria como Discipulado e nas cartas de Resistência e Submissão. Por 

fim, almejamos articular uma conclusão entre os dois autores e suas respectivas 

temáticas. Passemos, então, ao desenvolvimento do nosso primeiro ponto. 

 

1) O tema do Martírio e da Ética em Kierkegaard: algumas reflexões 

 

A polêmica final de Kierkegaard contra a Igreja Luterana (estatal) da Dinamarca – e 

também com críticas à cultura do seu tempo- desenvolveu-se especialmente num 

conjunto de fascículos que deu origem a uma obra denominada O Instante, publicada 

entre os anos de 1854 e 1855. Em virtude da morte do pensador em 1855, a própria obra 

fica incompleta. Contudo, interessa-nos perceber o motivo que desencadeou a produção 

de tais fascículos que, segundo ele, eram destinados ao homem comum do seu tempo, o 

que o coloca bem na condição política e social do período, onde teses eram produzidas e 

discutidas por grupos de operários, associações e movimentos socialistas e anarquistas. 

Com a aposentadoria do antigo bispo Mynster, assume o episcopado o jovem bispo 

Martensen, que era também professor de Filosofia na Universidade de Copenhague. No 

seu sermão de posse, exalta a figura do seu antecessor como uma “testemunha da 

verdade na carreira dos apóstolos”.  Este parece ter sido o estopim para uma crítica 

severa de Kierkegaard à cristandade dinamarquesa. O pensador começa a se questionar 

sobre o significado da palavra “testemunha” que, nos primórdios do cristianismo, 

equivalia a alguém que leva sua fé ao último degrau da existência, inclusive, abrindo 

mão da sua própria vida se isso for preciso. Desse modo, torna-se inevitável perguntar 

qual era desvantagem humana que os cristãos da Dinamarca tinham e, no caso dos 

bispos, isso parece tornar ainda mais flagrante por conta de suas vidas confortáveis e 

respeitáveis no seio da sociedade burguesa de então. Em outras palavras, a polêmica 

kierkegaardiana começa pelo aprofundamento de uma questão exegética e pela tentativa 

de estabelecer um critério para o significado de alguém ser cristão. Assim, como nos 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

27 
 

recorda Jon Stewart, Kierkegaard se ofende com a afirmação de Martensen sobre o 

antigo bispo e inicia a sua polêmica:  

 

Isso ofendeu Kierkegaard, e ele escreveu um artigo intitulado ‘O 

Bispo Mynster foi uma testemunha da verdade?’, que ele publicou em 

18 de dezembro de 1854 no jornal A Pátria. Essa foi a ocasião para 

Kierkegaard desenvolver a sua concepção do que ele chama de 

‘Cristianismo do Novo Testamento’, e mostrar o quão radicalmente 

ele difere das vidas de Mynster e Martensen”. (Stewart, 2017, p.240). 

 

O termo “testemunho” é traduzido do grego μαρτύριο. Ele equivale a dizer que 

alguém é capaz de dar o testemunho de sua fé de um modo radical, levando-a até as 

últimas consequências, isto é, entregando-se para a morte se isso for preciso. Essa 

parece ser uma das melhores traduções para “martírio”. Brox aponta, tal aspecto no 

verbete “testemunho” do Dicionário de Teologia organizado por Fries: “Já muito 

antigamente a palavra grega μάρτυς empregou-se para designar o mártir da Igreja... O 

testemunho do mártir aparece comumente como o vértice do testemunho do anúncio 

cristão” (Fries, 1987, p. 319). S. de Diètrich chama-nos, igualmente a atenção, no 

Vocabulário Bíblico organizado por J.J. Von Allmen, para a profundidade do termo:  

 

O testemunho é confissão da boca, proclamação do Evangelho. Mas, para ser 

autêntico, exige o compromisso da pessoa em sua totalidade, a vida inteira 

da testemunha. Já no judaísmo tardio muitos crentes tinham selado com seu 

sangue a confissão de sua fé e a palavra testemunho tornou-se sinônimo de 

mártir. A Igreja apostólica reconhece esse caráter inelutável dos sofrimentos 

e das provações que acompanham a confissão de fé. É significativo que a 

palavra grega “testemunha” tenha na língua portuguesa dado a palavra 

“mártir” (Allmen, 1972, 423). 

 

O mesmo Diètrich nos lembra que a própria palavra origina-se ainda em contexto 

jurídico, isto é, ser testemunha de alguém pode ser o relato de um fato num tribunal e no 

contexto de julgamento, por exemplo. Assim, a palavra é adaptada ao contexto religioso 

do Novo Testamento. Kierkegaard era grande conhecedor de tal distinção e, a partir 

disso, desenvolverá a sua argumentação. Por isso, e não sem propósito, irá utilizá-la 

para iniciar sua crítica à cristandade e à cultura, tal como se pode observar no fascículo 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

28 
 

sexto de O Instante, especialmente nas menções que ele faz ao bispo Mynster e aqueles 

que ainda lhe davam suporte no contexto da cristandade dinamarquesa. Por isso, trata-se 

de um discurso retórico destinado ao homem comum, aquele que parece manipulado 

pelos religiosos da cristandade5: “... fica com os pastores, esforça-te com tua melhor 

capacidade por te convenceres de que o Bispo Mynster era uma testemunha da verdade, 

uma das verdadeiras, um elo da cadeia sagrada, e o Bispo Martensen, idem, idem...” 

(Kierkegaard, 2019, p. 147). Ainda mais forte do que isso: Kierkegaard toma Mynster 

como um epicurista, havendo uma imensa distância entre ele e o cristianismo do Novo 

Testamento: “Há uma diferença de um mundo, de um céu inteiro, entre a concepção de 

vida de Mynster (que a rigor é epicurista, é a do gozo da vida, do prazer do viver, 

pertencente a este mundo) e a cristã, que é do entusiasmo pelos sofrimentos, pela morte, 

pertencente ao outro mundo...” (Kierkegaard, 2019, p. 142). 

Nas Migalhas filosóficas, obra assinada pelo pseudonímico autor Johannes Climacus 

e publicada em 1844, quase coincidindo com O Conceito de angústia do pseudonímico 

Vigilius Haufniensis, é fundamental termos em mente o conceito de martírio para que se 

possa compreender um tema fundamental dessa obra que é a questão do discípulo 

contemporâneo e do póstero. Em outras palavras, como o cristianismo (ainda que aqui 

não se fale abertamente dele, mas de um modelo teórico) se posiciona diante da história 

e da escolha do indivíduo dentro do tempo: 

  

Num único aspecto, exclusivamente, eu estaria tentado a considerar o 

contemporâneo (num sentido imediato) mais feliz que os pósteros. Se 

admitimos que se passaram séculos entre aquele acontecimento e a 

vida do póstero, decerto muita conversa fiada terá corrido entre os 

homens a respeito daquele acontecimento, tanta conversa insensata, 

que nem os boatos, falsos e confusos, que o contemporâneo (no 

sentido imediato) tivesse tido de suportar, tornariam tão difícil a 

possibilidade da relação correta; e isso, tanto mais quanto, segundo a 

probabilidade humana, o eco secular, tal como o eco de algumas de 

nossas igrejas, não apenas se espalharia sobre a fé como uma conversa 

mole, mas até a transformaria em conversa mole, o que no entanto 

 
5 O tema do homem comum é fundamental na crítica final de Kierkegaard à Igreja e a cultura. Ele pode 

ser visto com proveito na obra de Bukdahl. 

Bukdahl, J. Søren Kierkegaard and the common man, Eerdmans, Grand Rapids, 2001. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

29 
 

jamais poderia acontecer com a primeira geração, quando a fé deve 

ter-se mostrado em toda a sua originalidade e, graças ao confronto, 

fácil de se distinguir de tudo o mais (Kierkegaard, 1995, p. 102). 

 

Há aqui afirmações interessantes que merecem um aprofundamento. Aos olhos de 

Climacus, ainda que não existam diferentes gradações do tornar-se cristão, ou seja, um 

cristão que viveu nos tempos iniciais do cristianismo como seu contemporâneo e um 

cristão posterior, que vive nos dias atuais, não é mais e nem menos do que o seu 

antecessor, visto que o cristianismo não é apenas uma questão histórica e de 

acompanhamento dos fatos no seu local de acontecimento. Cabe, contudo, ressaltar que 

os contemporâneos pareciam mais próximos do fenômeno original e isso, talvez, 

pudesse dar para a sua concepção de fé um pouco mais de originalidade e autenticidade, 

visto que, com o tempo, a fé foi sendo domesticada dentro das próprias instituições 

religiosas e tornou-se, ela própria, uma grande conversa mole. O autor parece acreditar, 

portanto, numa tese muito marcante para os críticos do cristianismo no século XIX: a 

busca por uma autêntica fé e pelo cristianismo dos primeiros séculos. Tal tese é 

marcante em todas as reformas pelas quais o cristianismo passou ao longo de sua 

história. Nesse sentido, a figura do mártir e do martírio são pontos centrais do 

cristianismo que não podem ser adaptados ou negociados. Por isso, em alguns 

momentos, Kierkegaard parece um cristão propositalmente fora do seu tempo. O 

martírio equivale ao testemunho do cristianismo no mundo, se ele é suprimido, suprime-

se o próprio testemunho e, em última instância, o próprio cristianismo.  

O tema do martírio é claramente explorado por Kierkegaard numa obra intitulada de 

modo curioso, como A Neutralidade Armada6. O texto é de 1848, mas foi publicado de 

modo póstumo em 1880, uma vez que o autor faleceu em 1855. Aqui, tal como ocorre 

na obra O Instante, o pensador fará uma crítica à cristandade dinamarquesa e não 

 
6 Há uma tradução de nossa autoria da obra em questão que foi publicada na Revista Brasileira de 

Filosofia da Religião: 

Kierkegaard, S.A. A Neutralidade Armada. REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / 

BRASÍLIA / V. 8 N.º 1/ JUL. 2021 / ISSN 2358-8284 - DOSSIÊ KIERKEGAARD E A FILOSOFIA DA 

RELIGIÃO, pp. 352-367. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

30 
 

poupará a figura dos bispos Mynster e Martensen. Chama-nos atenção, tanto aqui como 

no Instante, o uso de uma estratégia claramente socrática. Com efeito, seu autor afirma 

não saber em que consiste o cristianismo e pede aos seus interlocutores, renomados e 

respeitados cristãos da cristandade, que lhe ensinem no que consiste tal coisa. Dois 

pontos ainda merecem destaque na obra: a crítica à figura de N.F.S. Grundtvig, que 

também ocorre no Instante. Ele havia criado uma igreja nacional, opondo-se ao 

luteranismo oficial e tomava a si mesmo como uma espécie de modelo de autêntico 

cristianismo, tal como faziam os seus seguidores. Segundo Kierkegaard, Grundtvig era 

uma paródia do cristianismo e nada estaria mais distante do autêntico cristianismo do 

que isso. O outro ponto a se destacar é o título da obra, que parece ser inspirado em uma 

facção política denominada Liga dos Neutros (de 1780)7. Assim, a tal neutralidade 

armada, termo contraditório em si, parece a posição ideal do cristianismo mais 

autêntico. 

Segundo Kierkegaard, o cristianismo parece haver perdido a sua dimensão ética e 

existencial: “O meio mesmo do ser cristão foi transposto da esfera ética e existencial 

para aquela do intelecto, da metafísica e da fantasia. Criou-se uma relação mais ou 

menos teatral entre a condição de pensar o Cristianismo e aquela de ser cristão e, deste 

modo, aboliu-se o ser cristão” (Kierkegaard, 2021, pp. 356-357). A metáfora do teatro e 

da representação sempre foi do interesse do pensador. Há inúmeras passagens, não 

apenas nessa obra, onde o autor gosta de comparar a igreja e o teatro, sempre 

percebendo o quanto o teatro é mais honesto e claro na sua atitude, uma vez que ele 

afirma-se enquanto representação, ao passo que a cristandade deseja afirmar-se como 

verdade sendo, efetivamente, uma representação. 

Todavia, se Kierkegaard pode ser visto como uma espécie de “reformador do 

cristianismo” isso deve ser feito com extremo cuidado e, quem sabe, na perspectiva de 

uma “reforma irônica”, se essa for possível. Justamente para evitar os perigos de ser um 

reformador ao estilo Grundtvig e do fanatismo, afirma o autor: “Se alguém chega 

precipitadamente indica a si mesmo e diz: ‘Eu, eu mesmo, sou este ideal de cristão’, nos 

 
7 Maiores explicações na nota 2 da nossa tradução, citada na nota de rodapé anterior. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

31 
 

encontramos frente ao fanatismo, com todas as suas consequências funestas. Deus não 

queira que isso aconteça!” (Kierkegaard, 2021, pp. 358). 

O próprio Kierkegaard, devido ao seu espírito dialético, afirma que nunca seria tal 

pessoa e, inclusive, coloca em questão o seu próprio cristianismo e martírio: “Por 

exemplo, não ousarei, sobretudo no âmbito da Cristandade, expor-me ao martírio, à 

perseguição e ao sacrifício da vida pelo fato de ser cristão” (Kierkegaard, 2021, pp. 

360). Ainda que o pressionassem a dizer se era ou não cristão, se considerava-se ou não 

um mártir, o autor afirma: “Espero em Deus ser cristão, creio que Ele me acolherá na 

sua graça como cristão, etc.” (Kierkegaard, 2021, pp. 361). Um cristão deve estar pronto 

para viver e morrer por sua fé, mas o pensador de Copenhague sabe o quão severo seria 

tomar a si mesmo como um mártir. Por isso, percebe as coisas dentro do seu contexto: 

“Em outras palavras, eu não tenho medo de morrer, mas de falar muito de mim mesmo. 

Eu não escapo vilmente do martírio, mas devo compreender a mim mesmo e ser 

convencido pela possibilidade de legitimar a minha queda como mártir” (Kierkegaard, 

2021, pp. 361). 

Com efeito, o autor de Copenhague parece perceber que sua relação com o martírio 

não é a de um reformador ao estilo clássico e nem mesmo deseja tomar-se como um 

modelo para quem quer que seja. O que ele estabelece é um critério para discutir o que 

significa ser mártir no âmbito do cristianismo e uma perspectiva para a sua consideração 

do ponto de vista intelectual. Há, inclusive, uma perspectiva de tomar o martírio 

enquanto uma posição ética ativa e de liberdade, o que parece inverter a perspectiva 

tradicional, que tende a ver no mártir apenas alguém passivo: “Em geral não nos damos 

conta que o martírio é uma determinação da liberdade, que não são os outros que têm 

mártir em seu poder, mas que é ele a tê-los em seu poder. Eles podem matá-lo, 

certamente, mas ele pode, num sentido espiritual, decidir onde cair” (Kierkegaard, 2021, 

pp. 362). 

Cada cristão possui, talvez, o seu próprio desafio e, nesse sentido, Kierkegaard, 

supondo-se que ele pode ter sido um cristão, enfrentou o mesmo desafio de todo homem 

que adere ao cristianismo e, de certo modo, pode ter passado por algum tipo de martírio 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

32 
 

no sentido de que todo cristão é uma testemunha: “Na verdade não seria impossível que, 

de uma maneira ou de outra, experimentasse o martírio, mas quero também saber com 

exatidão onde ele está. Não afirmo ser um cristão excepcional (Kierkegaard, 2021, pp. 

363). Em outras palavras, o intuito de todo martírio não é apontar para si ou ser modelo 

para quem quer que seja, mas apontar para a realidade do cristianismo salvador. É 

curioso notar o quanto tal afirmativa também aproxima Kierkegaard do pensamento 

socrático, onde a verdade não reside no filósofo, mas no pensar filosófico.  

Sócrates sempre foi a referência pagã – ou proto-cristã como dirão alguns – mais 

notável na obra kierkegaardiana. Assim, ele próprio percebe viver na cristandade onde 

não existe mais o paganismo tal como nos dias de Sócrates e é nesse contexto que ele 

declara a sua neutralidade armada: “ ‘A neutralidade armada’ ”. Se eu estivesse lidando 

com pagãos, não poderia manter-me neutro, mas deveria declarar, contra eles, ser 

cristão. Mas vivo na Cristandade, entre cristãos, ou entre homens que se proclamam 

como tal” (Kierkegaard, 2021, pp. 364). A tarefa de Kierkegaard ao avaliar o martírio 

não deixa de ser socrática e, aliás, a vida do filósofo grego igualmente poderia 

relacionar-se com o martírio, não no sentido cristão, mas no sentido de um martírio 

intelectual8.  Desse modo, o elogio a Sócrates não podia ser mais apaixonado: “Agora 

eu ouso sustentar ter razão ao afirmar que não existem muitos homens, que conheceram 

a alma humana como Sócrates, que, além disso, conhecia a si mesmo (Kierkegaard, 

2021, pp. 366-367). A partir das desconfianças da filosofia socrática e de um mergulho 

na interioridade, tema tão caro à tradição cristã, Kierkegaard termina a sua A 

Neutralidade Armada com a clareza de que é possível saber em que consiste o 

cristianismo (assim como é possível saber o que é o martírio), mas daí não decorre que 

nós sejamos cristãos e, ainda menos, mártires. Para tanto, o aprofundamento parece ser 

de outra ordem: “Mas ainda é talvez possível, com cuidado assíduo, prolongado por 

longos anos, chegar a saber com exatidão o que significa ser cristão. Mas não se poderá 

nunca saber com exatidão se o somos, isso deve ser crido e na fé há sempre temor e 

 
8 Aliás, tal coisa é percebida por Johannes de Silentio, o pseudonímico autor de Temor e tremor.  

Kierkegaard, S.A. Temor e tremor, Relógio D´Água, Lisboa, 2009. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

33 
 

tremor” (Kierkegaard, 2021, p. 367). Passemos agora, ao segundo momento do nosso 

trabalho, onde almejamos seguir a investigação do tema nos escritos de Bonhoeffer.  

 

2) O tema do martírio e da ética em Bonhoeffer: algumas reflexões 

 

É uma definição instigante aquela proposta por Compagnon que tende a enxergar os 

autores contemporâneos como autores modernos a contragosto9. Talvez tanto 

Bonhoeffer (como Kierkegaard) podem ser enquadrados dentro de tal quadro 

conceitual. Um exemplo de tal crítica da modernidade, e sobretudo da Revolução 

Francesa e sua implicações para o mundo atual, pode ser encontrado na Ética de 

Bonhoeffer. Ali, para além da importante crítica, percebemos até mesmo uma espécie 

de diagnóstico do nosso tempo e um exercício do que poderia ocorrer no futuro: 

  

A Revolução Francesa criou a nova unidade espiritual do Ocidente. 

Consiste na libertação dos seres humanos como razão, massa e povo. 

Durante a luta pela libertação, os três são aliados; depois de obtida a 

liberdade, tornam-se inimigos mortais. Por conseguinte, a nova 

unidade já traz em si o germe da decadência. Evidencia-se, de resto- e 

nisso se revela uma lei básica da história -, que o desejo de liberdade 

absoluta conduz o ser humano à mais profunda servidão. O senhor da 

máquina torna-se o seu escravo, a máquina se converte em inimigo do 

ser humano. A criatura volta-se contra o seu criador- estranha 

repetição da queda do ser humano. A libertação da massa desemboca 

no horroroso império da guilhotina. O nacionalismo inevitavelmente 

conduz à guerra. A libertação do ser humano, como ideal absoluto, 

leva à autodestruição humana. No final do caminho que se iniciou 

com a Revolução Francesa está o niilismo (Bonhoeffer, 1988, p. 61). 

 

Nessa passagem percebemos claramente temas marcantes da filosofia germânica do 

período como, por exemplo, a decadência, o niilismo, a liberdade. A discussão sobre a 

liberdade é aprofundada sempre que o próprio homem pode transformá-la em uma 

tirania para si mesmo perdendo, portanto, a sua autonomia diante da máquina. Tais 

temas são fundamentais na filosofia do período e irão repercutir com imensa clareza, 

 
9 Tal tese é afirmada especialmente na obra abaixo: 

Compagnon, A. Os antimodernos – De Joseph de Maistre a Roland Barthes, UFMG, Belo Horizonte, 

2011. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

34 
 

por exemplo, na filosofia da existência do século XX e em outras abordagens 

contemporâneas.  

Como nos alerta Gibellini, Bonhoeffer é uma espécie de “teólogo ético”, isto é, sua 

teologia possui pretensões éticas. Ele se dedicou com afinco na produção dessa obra e 

tinha nisso uma intencionalidade específica:  

 

A teologia de Bonhoeffer é mais uma teologia ética do que uma 

teologia dogmática. Ele trabalhou – de 1939/1940 até sua prisão em 

abril de 1943 – na redação de uma obra sistemática, que deixou em 

estado fragmentário, embora já houvesse concluído o projeto e 

escolhido o subtítulo, Ensaio de uma ética cristã, publicada 

postumamente por Bethge em 1949 com o simples e incisivo título de 

Ética (Gibellini, 1998, p.111). 

 

Numa carta de Bonhoeffer de 15 de dezembro de 1943, reunida na coletânea 

Resistência e Submissão, ele assim avalia o que foi postumamente publicado como a 

sua Ética: “Às vezes penso que já tenho a minha vida realizada e apenas deveria 

completar a Ética. Nos momentos em que assim penso, sabe, que trago dentro de mim 

um ardente desejo de não desaparecer assim sem deixar vestígio algum... (Bonhoeffer, 

1980 b, p.89). Numa das muitas passagens instigantes dessa Ética “fragmentária” 

escrita por Bonhoeffer, uma nos chama especialmente a atenção por tratar do tema do 

Estado, diz o texto do teólogo: “O conceito de Estado é estranho ao Novo Testamento. 

Ele tem sua origem na Antiguidade pagã. Em seu lugar aparece no Novo Testamento o 

conceito de autoridade” (Bonhoeffer, 1988, p. 184). Tal conceito parece se opor 

frontalmente ao conceito moderno de Estado e nele sobrevive a tese do pecado, do 

homem decaído e da política como uma ação humana, mas num escopo diferente 

daquele pensado pela tradição clássica da política moderna. Em outras palavras:  

 

Partindo das ideias de Agostinho, a Reforma superou o conceito de 

Estado da Antiguidade. Ela não fundamenta o Estado como entidade 

comunitária na natureza humana criada (ainda que apareçam certas 

colocações nesse sentido nos escritos dos reformadores), mas 

fundamenta o Estado como autoridade na queda em pecado 

(Bonhoeffer, 1988, pp. 185-186).  



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

35 
 

 

Por isso, sua afirmação sobre o caráter divino da autoridade é ainda mais enfática: 

“A autoridade não é uma ideia ou uma tarefa que nos foi dada, mas uma realidade, algo 

que existe (hai de ousai; Rm 13.1c). Em seu ser ela é ofício divino” (Bonhoeffer, 1988, 

pp. 188). Velasques Filho aponta uma curiosa dimensão política e ética na relação entre 

Igreja e Estado no pensamento de Bonhoeffer: 

  

A Igreja deve participar da política? Não, se se entende a política 

como tarefa do Estado de manter a lei e a ordem. Sim, se se trata de 

velar que o mandamento divino seja observado na comunidade. A 

Igreja deve exortar a autoridade a ser fiel no cumprimento de sua 

missão. Isto é tarefa política! Para ser bem sucedida, é necessário que 

a igreja convença a autoridade a respeito de sua origem divina. Ao 

mesmo tempo, a Igreja deve exigir da autoridade a proteção necessária 

para o seu cumprimento da missão. Entretanto, a proteção concedida 

pela autoridade à Igreja não implica, para a Igreja, nenhum 

compromisso. Nenhuma ligação oficial deve existir entre a Igreja e o 

Estado, em forma de concordata (Velasques Filho, 1977, p. 64). 

  

 Assim, num autor que parece ter tão claro para si o papel do Estado num mundo 

pós-secularizado, inclusive superando a clássica doutrina luterana dos dois reinos, e 

mostra-se como um grande pensador crítico da modernidade e formado dentro do 

quadro teórico do pensamento germânico dos séculos XIX e XX, caberia perguntar 

como seria a sua interpretação sobre um tema central do cristianismo, a saber, o tema do 

martírio. Antes de chegarmos ao tema propriamente dito, avaliamos ser necessário 

“separar”, na medida em que isso é possível, a vida de mártir do próprio autor e sua 

análise sobre tal temática. Não se trata de uma tarefa das mais fáceis, como bem 

percebeu Casalis: “Enforcado a 9 de abril de 1945 em Flössenburg, Dietrich  

Bonhoeffer (DB) é incontestavelmente um teólogo mártir; ele não é – e falta muito – um 

teólogo do martírio” (Casalis, 1983, p.  110). Tal afirmação merece ser avaliada no 

contexto da história do pensamento cristão, que possui toda uma teologia sobre o 

martírio desde os seus primeiros séculos. Por isso, o próprio Casalis não deseja 

desmerecer o sacrifício de Bonhoeffer ao realizar tal distinção, pelo contrário percebe a 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

36 
 

radicalidade da sua teologia e a radicalidade da sua proposta de seguimento ao 

cristianismo:  

 

Isto não implica que DB, contrariamente ao que foi dito no início 

deste texto, tenha sido um teólogo do martírio – em todo caso, parece 

que, excetuados alguns raros momentos de desânimo, ele não encarou 

esta eventualidade para si mesmo -; por outro lado, ele é, desde o 

início, um apaixonado pela radicalidade evangélica, a qual não 

poderia excluir o horizonte do martírio” (Casalis,1983, p. 112). 

 

Craig Slane defende uma tese mais radical do que Casalis na sua obra Bonhoeffer, o 

mártir. Aos seus olhos, o teólogo alemão pode ser visto como um mártir, ainda que tal 

coisa deva ser feita num contexto ampliado do martírio. Assim, Slane dedicará todo o 

capítulo terceiro e quarto de sua obra exatamente para aprofundar-se no tema do 

martírio. Desse modo, construirá um capítulo sobre Martírio no cristianismo primitivo e 

outro sobre o que ele denominou como Um alfabeto do martírio. O autor declara o seu 

intuito hermenêutico:  

 

O que finalmente desejo ‘ler’ é o relacionamento entre a sua teologia 

e a sua ética, empregando o martírio como lente. Ou, para usar uma 

metáfora um pouco diferente, quero iluminar, por meio do martírio, o 

corredor que liga a crença ao comportamento. Forjar o martírio numa 

ferramenta interpretativa exige uma dose de investigação filosófica 

(Slane, 2007, p. 183).  

 

Com efeito, o seu intuito depende de uma interpretação filosófica e, portanto, não se 

enquadra em definições estreitas, que retirariam de Bonhoeffer a condição de mártir, 

uma vez que ele não cumpriria certas exigências do critério tradicional do martírio. Na 

realidade, aos olhos de Slane, talvez não se compreenda o próprio de Bonhoeffer, a 

despeito das pretensões mais modestas do seu estudo, se o martírio for suprimido da sua 

obra: 

 

... o martírio de Bonhoeffer deveria ser o fator de importância na 

interpretação de sua vida e de seu pensamento. Seria uma tarefa 

demais para este estudo recontar toda a vida de Bonhoeffer sob o tema 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

37 
 

do martírio. Mesmo assim, por mais interessante que seja uma 

biografia, não é ele o que mais me preocupa, mas a conexão entre a 

teologia e a ética que sua morte de mártir faz pressentir (Slane, 2007, 

pp. 242-243). 

 

A radicalidade evangélica de Bonhoeffer pode ser bem percebida em sua obra 

Discipulado. Uma breve olhadela no seu sumário, já nos mostra o interesse do teólogo 

em dissertar sobre temas como graça, uma avaliação do Sermão da Montanha e análise 

de temas eclesiásticos como batismo, eucaristia e etc. Slane nos chama atenção para a 

importância de uma interpretação mais profunda do título da obra em sua língua 

original: 

  

O título em alemão, Nachfolge, transmite mais que uma ideia de 

imitação, terminando, de fato, com um argumento favorável a manter 

unidos os temas gêmeos da imago Dei e da imitatio Christi. Em razão 

de circunstâncias pessoais e pressões sociopolíticas a partir das quais a 

obra é escrita, é um erro grave lê-la como um tratamento abstrato e 

atemporal da espiritualidade cristã. Em vez disso, questões 

existenciais exercem pressão de todos os lados: como deve viver o 

seguidor de Jesus na Alemanha da década de 1930, onde o racismo, o 

nacionalismo e um crescente apetite pela guerra se fizeram amigos do 

evangelho de Jesus Cristo? (Slane, 2007, p. 136). 

  

Além das análises bíblicas e exegéticas há várias menções a Lutero. Aos olhos de 

Bonhoeffer, o reformador alemão promove uma verdadeira revolução ao ser um monge 

que não pode mais viver dentro dos limites do seu convento: “Lutero teve que 

abandonar o convento e regressar ao mundo, não porque esse, em si, fosse bom e santo, 

mas sim porque também o convento nada mais era do que o mundo (Bonhoeffer, 1980a, 

p. 13)”. Contudo, Lutero interessa a Bonhoeffer de um ponto de vista dialético, isto é, 

na medida em que pode ser reinterpretado e adaptado aos tempos em que se vive. Numa 

carta de 31 de outubro de 1943, dia da Reforma Protestante, o teólogo assim se expressa 

sobre o que aprendeu de Lutero através de Kierkegaard: “Há cem anos já disse 

Kierkegaard que Lutero hoje afirmaria o contrário do que disse então. Creio que tenha 

razão – cum grano salis” (Bonhoeffer, 1980b, p. 60). Nessa interpretação sobre Lutero e 

dos textos bíblicos, o teólogo parece afirmar a radicalidade do discipulado. Por isso, a 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

38 
 

resposta do discipulado ao chamado do Mestre não é uma confissão oral (ou teórica) de 

fé, mas um ato: “A resposta do discípulo não é uma confissão oral da fé em Jesus, mas 

sim um ato de obediência (Bonhoeffer, 1980a, p. 13)”. 

Ainda na mesma obra Discipulado há uma interessante passagem onde Bonhoeffer 

deixa muito claro, através de uma interpretação de Kierkegaard, aquilo que o 

conhecimento é capaz de alcançar e o quanto tal conhecimento não pode ser dissociado 

da própria existência:  

 

Quando o Dr. Fausto, após uma vida dedicada à pesquisa do 

conhecimento, diz: ‘Vejo que nada podemos saber’, estamos diante 

dum resultado, algo completamente diferente do sentido que esta frase 

teria se pronunciada por um estudante de primeiro semestre, para 

justificar sua preguiça (Kierkegaard). Como resultado, essa frase é 

verdadeira; mas como ponto de partida, é uma ilusão. Isso significa 

que o conhecimento adquirido não pode ser separado da existência em 

que foi obtido (Bonhoeffer, 1980a, p. 15).  

 

Merece destaque ainda em tal obra, a importância que o teólogo alemão confere à 

doutrina da cruz e sua centralidade no cristianismo. No seu entender, tal tema revela 

com muita força não apenas algo fulcral do próprio cristianismo, mas igualmente uma 

ênfase luterana uma vez, que no entender de Lutero, há uma teologia da cruz que 

merece destaque10. Na ênfase colocada na análise do Sermão do Monte há trechos 

significativos do ponto de vista ético e moral. Um deles, reside no destaque dado à 

importância de amar aos seus inimigos, tal como se pode perceber aqui: “Amar ao 

inimigo é algo contrário à natureza do homem natural” (Bonhoeffer, 1980a, p. 85). Em 

outras palavras, o amor aos inimigos acontece por um imperativo divino e por um 

aprofundamento espiritual não sendo, portanto, algo da natureza humana. Tal tese é 

muito instigante e promissora, merecendo ser melhor explorada. Por isso é que, não 

fortuitamente, Gibellini percebe “acentos kierkegaardianos”11 na obra de Bonhoeffer: 

 
10 Uma obra que aprofunda tal tema é a de Alister E. McGrath: 

McGrath, A. Lutero e a teologia da cruz – A ruptura teológica de Martinho Lutero, Cultura Cristã, São 

Paulo, 2019. 
11 Tais “ênfases kierkegaardianas” podem ser aprofundadas com proveito se compararmos os escritos do 

teólogo alemão com obras de Kierkegaard como, por exemplo, Prática do cristianismo e Obras do Amor. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

39 
 

“Com acentos que lembram Kierkegaard, sobretudo no Exercício de cristianismo, 

Bonhoeffer recupera a complementaridade de Paulo, que enfatiza a graça, e de Tiago, 

que destaca as boas obras: “Graça e ação devem ficar unidas. Não há fé sem boas obras, 

como não há boas obras sem fé” (Gibellini, 1998, p. 110). Passemos, então, a uma 

comparação mais efetiva entre Kierkegaard e Bonhoeffer.  

 

Considerações conclusivas: Martírio e Ética em Kierkegaard e Bonhoeffer 

 

Como bem aponta Tietz, a obra Discipulado de Bonhoeffer é claramente 

inspirada na obra Prática do Cristianismo, publicada pelo pseudônimo kierkegaardiano 

Anticlimacus:  

 

De particular importância é o pensamento de Kierkegaard para o livro 

de Bonhoeffer Discipulado. Muitos aspectos de sua recepção de 

Kierkegaard que já foram mencionados acima reaparecem aqui de 

forma condensada. Primeiro, Bonhoeffer muito provavelmente 

encontrou inspiração para seu estilo literário em Prática no 

Cristianismo. Discipulado é, de forma semelhante, devocional e 

dogmático. E, como Kierkegaard, Bonhoeffer dá a Mateus 11:28 um 

lugar decisivo em todo o livro (Tietz, 2016, p. 53). 

 

Assim sendo, Slane defende a instigante tese de que Bonhoeffer possuía um senso 

kierkegaardiano: 

 

É fácil usar e até abusar de uma pessoa como Bonhoeffer, homem de 

boa estirpe e dons naturais abundantes. Podemos fazer dele um 

exemplo de moral, um modelo de piedade, um modelo de impiedade, 

um monstro da intelectualidade e muito mais. Talvez Bonhoeffer 

tenha sido tudo isso. Contudo, muito mais do que isso, ele foi uma 

pessoa que viveu de coração com um senso de espiritualidade 

kierkegaardiana (Slane, 2007, p. 36). 

 

Tal coisa nos parece muito instigante para nos aproximarmos do tema do martírio 

em ambos os pensadores. O próprio Slane faz tal aproximação entre os dois autores 

 
Kierkegaard, S.A. Obras do amor – algumas considerações cristãs em forma de discurso, Vozes, 

Petrópolis, 2005. 

Kierkegaard, S.A. Práticas do cristianismo, Família Cristã, Londrina, 2021. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

40 
 

tendo em vista a obra kierkegaardiana Sobre a diferença entre um gênio e um 

apóstolo12. Ali o pensador de Copenhague explora bastante a tese dos diferentes télos 

que constituíam cada um. O gênio possui um télos na imanência, o apóstolo na 

transcendência. No seu entender não se trata aqui de afirmar que Bonhoeffer seria um 

apóstolo, mas sim de compreender a sua vida em sentido ampliado. O tal “senso 

kierkegaardiano” que Bonhoeffer possuía também pode ser tomado como desejar-se 

uma só coisa: “Considerar uma decisão para a vida inteira de uma pessoa – o que, em 

Discipulado, ele chamaria de ‘singeleza de coração’ (e o que Kierkegaard chamou de 

pureza de coração, ‘desejar uma única coisa’) – liberta a pessoa da ilusão de que servir a 

dois senhores é possível” (Slane, 2007, p.257). Logo, o pensamento ético de Bonhoeffer 

interessa também a uma perspectiva política como, por exemplo, a de Giacomo 

Marramao, que enxerga na Ética do autor a supressão do pensamento em dois planos: 

“... à supressão do ‘pensamento em dois planos’ (fundado na antítese sacro/profano, 

transcendência/imanência) levada ao cabo por Dietrich Bonhoeffer em sua Ética, 

supressão que comporta a superação do ‘supranaturalismo’ no conceito de Deus...” 

(Marramao, 1997, p. 93). O senso kierkegaardiano é reafirmado por Bonhoeffer numa 

de suas cartas de 23 de janeiro de 1944. Ali se pode claramente ler a seguinte afirmação: 

“Isto significa que justamente a existência estética (Kierkegaard) não poderia ser 

expulsa da Igreja, mas deveria ser nela refundamentada. É o que eu acredito e com isso 

recuperaríamos o contato com a Idade Média (Bonhoeffer, 1980b, p. 101). Em outras 

palavras, aos olhos de Bonhoeffer, Kierkegaard traz um novo tipo de contato com a 

Idade Média em pleno século XIX. Curiosamente, a Idade Média pela qual Bonhoeffer 

se interessa é aquela onde “... ainda se sabe despreocupadamente praticar música, 

cultiva amizade, representar e alegrar-se...” (Bonhoeffer, 1980, p. 101). 

 
12 Tal obra pode ser lida com proveito numa tradução portuguesa, publicada juntamente com O Ponto de 

vista explicativo da minha obra como escritor. 

Kierkegaard, S.A. O Ponto de vista explicativo da minha obra como escritor, Edições 70, Lisboa, 1986. 

Sobre a diferença entre um gênio e um apóstolo foi escrita em 1847 e, na realidade, antecipa algumas das 

teses mais desenvolvidas no Livro sobre Adler, que foi publicado apenas postumamente, visto que 

Kierkegaard não desejou publicá-lo em vida. 

Kierkegaard, S.A. El libro sobre Adler, La Docta Ignorancia, Buenos Aires, 2020. 

 

 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

41 
 

Certamente existiriam muitas perspectivas para explorarmos um diálogo entre dois 

pensadores tão fecundos como Kierkegaard e Bonhoeffer. Não foi nosso objetivo aqui 

apresentar nenhuma tese definitiva sobre o tema, mas apenas apontar proximidades e 

leituras possíveis para tal relação. Se isso pode ser realizado, o intuito do artigo não terá 

sido em vão. 

 

REFERÊNCIAS 

 

Allmen, J.J.V. Vocabulário Bíblico, Aste, São Paulo, 1972. 

Arendt, H. Compreender – formação, exílio e totalitarismo, Companhia das Letras, São 

Paulo, 2008. 

Bonhoeffer, D. Discipulado, Sinodal, São Leopoldo, 1980 (a). 

Bonhoeffer, D. Ética, Sinodal, São Leopoldo, 1988. 

Bonhoeffer, D. Resistência e Submissão, Sinodal/Paz e Terra, São Leopoldo/São Paulo, 

1980 (b). 

Casalis, G. A Teologia sob o signo do martírio: Dietrich Bonhoeffer in Martírio Hoje – 

Concilium /183- 1983/3, pp.110-115.  

Fries, H (ed). Dicionário de Teologia – vol. 5, Loyola, São Paulo, 1987. 

Gibellini, R. A Teologia do século XX, Loyola, São Paulo, 1998. 

Kierkegaard, S.A. O Instante, Liber Ars, São Paulo, 2019. 

Kierkegaard, S.A. Migalhas filosóficas, Vozes, Petrópolis, 1995. 

Kierkegaard, S.A. A Neutralidade Armada. REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA 

DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V. 8 N.º 1/ JUL. 2021 / ISSN 2358-8284 – DOSSIÊ 

KIERKEGAARD E A FILOSOFIA DA RELIGIÃO, pp. 352-367. 

Marramao, G. Céu e Terra – genealogia da secularização, Unesp, São Paulo, 1997. 

Slane, C. Bonhoeffer, o mártir – responsabilidade social e compromisso cristão 

moderno, Vida, São Paulo, 2007. 

Stewart, J. Søren Kierkegaard – subjetividade, ironia e crise da modernidade, Vozes, 

Petrópolis, 2017. 

Tietz, C. Dietrich Bonhoeffer: Standing “in the Tradition of Paul, Luther, Kierkegaard, 

in the Tradition of Genuine Christian Thinking” in Stewart, J (ed), Kierkegaard´s 

Influence on Theology – Tome I: German Protestant Theology, Routledge, New York, 

pp. 43-64. 



  
  

Número XXVII – Volume I – junho de 2025 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 

 
 

42 
 

Velasques Filho, Uma Ética para os nossos dias – Origem e evolução do pensamento 

de Dietrich Bonhoeffer, Editeo, São Bernardo do Campo, 1977. 


