
  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

3 

 

ENTRE RAZÃO E SUBJETIVIDADE:  
O PÓS-ESCRITO CONTRA A FILOSOFIA DO DIREITO 

DE HEGEL 
 

Between Reason and Subjectivity:  
The Postscript Against Hegel’s Philosophy of Right 

 

Victor M. Fernandes1 

 

RESUMO: Este artigo examina a crítica de Kierkegaard à Filosofia do Direito de Hegel tal 

como expressa no seu Pós-Escrito. Embora alguns intérpretes, como Jon Stewart, argumentem 

que Kierkegaard não critica diretamente Hegel, mas apenas os hegelianos dinamarqueses de sua 

época, este estudo sustenta que há uma oposição filosófica objetiva entre ambos, especialmente 

no que concerne à fundamentação da ética. Para Hegel, a liberdade se realiza dialeticamente na 

eticidade [Sittlichkeit] do Estado moderno, onde o indivíduo se reconhece no universal. Já 

Kierkegaard rejeita essa concepção, argumentando que a verdade ética não pode ser 

determinada objetivamente, pois a subjetividade é essencial para sua realização. A partir da 

análise de passagens de Hegel e Kierkegaard, o artigo conclui que a oposição entre os dois 

filósofos não é apenas uma diferença entre concepções de ética, mas um impasse fundamental 

sobre a possibilidade da ética ser objetiva ou subjetiva, ocasionando em uma divergência com a 

interpretação de Stewart. 

Palavras-Chave: Kierkegaard. Hegel. Ética. Verdade Subjetiva. Filosofia do Direito.  

 

ABSTRACT: This article examines Kierkegaard’s critique of Hegel’s Philosophy of Right as 

expressed in his Postscript. While some interpreters, such as Jon Stewart, argue that 

Kierkegaard does not directly criticize Hegel but rather the Danish Hegelians of his time, this 

study maintains that there is an objective philosophical opposition between the two, particularly 

concerning the foundation of ethics. For Hegel, freedom is dialectically realized in the ethical 

life [Sittlichkeit] of the modern state, where the individual recognizes themselves in the 

universal. Kierkegaard, however, rejects this conception, arguing that ethical truth cannot be 

determined objectively, as subjectivity is essential for its realization. Through an analysis of 

passages from both Hegel and Kierkegaard, the article concludes that the opposition between 

the two philosophers is not merely a difference in ethical conceptions but a fundamental 

impasse regarding the possibility of ethics being objective or subjective, leading to a divergence 

from Stewart’s interpretation. 

Keywords: Kierkegaard. Hegel. Ethics. Subjective Truth. Philosophy of Right. 

  

 
1 Bolsista Kierkegaard House Foundation (2024-2025). St. Olaf College (Northfield, MN). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

4 

 

 

1 Introdução 

Quando buscamos compreender a relação Kierkegaard-Hegel, geralmente nos 

deparamos com três possibilidades: (1) Kierkegaard é completamente contra Hegel 

(THULSTRUP, 1980); (2) Kierkegaard é crítico de Hegel, mas também tem influências 

dele (WESTPHAL, 1998); e (3) Kierkegaard não criticou Hegel, mas sim os dano-

hegelianos (STEWART, 2003). Obviamente, destrinchar e aprofundar cada uma dessas 

posições para posteriormente comparar detalhadamente seus argumentos em conjunto 

dos textos primários dos dois filósofos é algo que nos exige mais espaço que o 

conveniente a um artigo. Não posso, portanto, me dedicar a isso neste texto. Contudo, 

posso sim me debruçar a uma crítica que não percebi ser explorada pela literatura 

secundária kierkegaardiana depois dos estudos de Stewart. Não que considerações 

avessas a esse pesquisador já não tenham sido feitas2, mas me refiro especificamente à 

crítica de Kierkegaard à ética de Hegel – ou à falta dela – presente em seu Pós-Escrito, 

e sem que tal crítica seja simplesmente subsumida aos temas do cristianismo e da 

metafísica. De forma geral, quando juntamos esse tema e autores, parece haver uma 

predileção pelos livros de Ou-Ou e Temor e Tremor. E embora eles sejam realmente 

importantes para essa discussão, quero que analisemos um ponto específico presente no 

Pós-Escrito ao qual julgo ser vital e anterior ao tratado nesses livros, e como tal ponto 

se relaciona com a interpretação de Stewart. 

A respeito desse tema, mais de uma vez podemos ler no Pós-Escrito Kierkegaard 

afirmando que o sistema não tem ética e que a filosofia especulativa esquece ou pretere 

o indivíduo singular com sua subjetividade em prol do geral, do universal. Ao examinar 

tais críticas, Jon Stewart nos diz que elas não caberiam a Hegel porque (1) o que é 

criticado não encontra ressonância teórica nos escritos primários de Hegel, mas (2) sim 

encontra com os hegelianos de sua cidade – desavenças pessoais de Kierkegaard (sendo 

esses os seus verdadeiros alvos)3.  

 
2 Cf. Westphal (2004), Pattison (2005), James (2007), Watts (2007), Stern (2012), Ferreira (2013), 

Fernandes (2019). 
3 Cf. os subcapítulos V e X do capítulo 11, respectivamente ‘Speculative Philosophy and Forgetting 

Oneself’ (p. 483-88) e ‘The Absence of an Ethics in the System’ (p. 515-23). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

5 

 

Independente, porém, de quem Kierkegaard gostava ou deixava de gostar, quero 

disputar a ideia de Stewart de que as críticas do filósofo dinamarquês não tenham 

contato com o texto primário de Hegel. É minha intenção, portanto, afirmar o seguinte: 

algumas críticas kierkegaardianas no Pós-Escrito encontram ideias contrárias na 

Filosofia do Direito de Hegel, sendo o principal ponto de desacordo entre os dois a 

capacidade atribuída à razão em relação à ética. Se a crítica de Kierkegaard “vence” a 

teoria de Hegel, ou mesmo se ela é a melhor posição entre eles, eu não afirmarei. Meu 

objetivo aqui é estritamente analítico. Nesse sentido, adianto que, embora sejam 

problemas relacionados, eu não tratarei do que poderíamos dizer ser a exploração do 

‘espírito objetivo’ em Kierkegaard, ou seja, o nicho político (discussão da Filosofia do 

Direito), sua relação com os tipos de governo ou mesmo as possíveis interpretações 

éticas e implicações contemporâneas das concepções de Kierkegaard4. Ainda assim, 

penso que esse artigo poderá ter serventia para além da própria discussão delimitada 

porque a relação entre subjetividade e ética continua relevante para discussões 

filosóficas contemporâneas sobre autonomia moral e a função da razão na 

normatividade ética. 

Visando meu intento, procederei da seguinte forma: a próxima seção será 

destinada à ideia central da Filosofia do Direito de Hegel; a subsequente mostrará 

aproximações entre os textos primários dos dois filósofos e apresentará o que considero 

a diferença fundamental entre eles. Depois, há uma seção de síntese e onde voltarei a 

Stewart, e essa seguida pela conclusão. Sem mais para o momento, sigamos a Hegel.    

 

2 Razão e Liberdade: A Fundamentação da Ética em Hegel 

Um dos conceitos mais importantes da filosofia hegeliana e, sem dúvida, da sua 

Filosofia do Direito é o de ‘Liberdade’ [Freiheit]. Mas o que é a Liberdade? Seria ela o 

nosso livre-arbítrio, a possibilidade de escolher e a de não ter restrições? Não é bem 

isso. Como diz Houlgate,  

 

 
4 A respeito desses temas, ver Westphal (2013), Fremstedal (2015), Stan (2015), Tilley (2015), Quanbeck 

(2024). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

6 

 

for Hegel there is a decisive difference between the will which sees 

freedom solely in terms of choice and the will which sees freedom as 

a matter of right, namely that the latter explicitly recognizes that 

freedom itself entails necessary commitments, indeed obligations and 

responsibilities, which derive immanently from the structure of 

freedom itself, and from which, as a free will, it cannot choose to 

disengage itself without denying its own freedom. Hegel thus puts 

forward a conception of true freedom in which what is traditionally 

viewed as the opposition between freedom and necessity or constraint 

is dissolved. The truly free will understands the requirement that it 

recognize rights or laws not simply as a necessary or prudent 

restriction on its freedom, but as something that has been determined 

as necessary by freedom itself and thus as a positive element of what 

it means to be free. (2006, p. 185). 

 

Ou seja, para que seja tal, a verdadeira liberdade irá se preocupar com a 

liberdade do outro também, ou a liberdade de forma geral, e, assim, terá que 

compreender limites e ter compromissos que, ao invés de cercear a liberdade, estão 

assegurando a sua mais perfeita expressão. Esse conceito de liberdade e a expressão 

dela na nossa mente e na sociedade não aparecem abruptamente como se fossem 

eternos. Pelo contrário, o conceito e expressão de liberdade estão intrinsecamente 

vinculados com o processo histórico porque é através dele que, dialética e 

imanentemente, se desenvolvem através dos povos da história que, por sua vez, são o 

desenvolvimento da autocompreensão do próprio Espírito Universal5.  

Portanto, esse autodesenvolvimento dialético do Espírito Universal que ocorre 

na História através dos diferentes povos e suas respectivas noções de liberdade, 

aprimora o autoconhecimento do Espírito e eleva a liberdade ao terreno do Direito:  

 

O domínio do direito é o espírito em geral; aí, a sua base própria, o 

seu ponto de partida está na vontade livre, de tal modo que a liberdade 

constitui a sua substância e o seu destino e que o sistema do direito é o 

império da liberdade realizada, o mundo do espírito produzido como 

uma segunda natureza a partir de si mesmo. (FD, §4).  

 

 
5 Por questão de escopo, não posso aqui sequer fazer um panorama da metafísica hegeliana para que a 

adequada relação entre Espírito Universal e História fique explícita. Se sentires a necessidade de saberes 

mais sobre isso, indico o livro Hegel, de Frederick Beiser (2005).  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

7 

 

Dado que a liberdade não é apenas uma capacidade arbitrária de escolha, mas 

um processo racional que se manifesta historicamente, ela precisa ser realizada em 

diferentes níveis. Hegel sistematiza esse desenvolvimento através de três momentos 

fundamentais: direito abstrato, moralidade e eticidade. Sem grandes detalhes, podemos 

dizer que o direito abstrato [abstrakte Recht] é a concepção da liberdade particular onde 

o indivíduo está voltado para si mesmo e a demandar direitos, sendo a expressão do 

sujeito uma pessoa. Na moralidade [Moralität], o sujeito é entendido como subjetivo 

porque a liberdade passa a ser ideia para-si e, assim, a reconhecer o bem apenas no que 

é racional e vier de si mesma. Contudo, por mais que esses momentos sejam 

desenvolvimentos racionais da ideia de liberdade, elas precisam ser efetivadas para que 

sejam reais, i.e., elas precisam aparecer no mundo de forma objetiva, compartilhada e 

institucionalizada. O estágio no qual essa objetividade ocorrerá é a eticidade 

[Sittlichkeit]. Aqui, o sujeito será um cidadão e seu conceito de liberdade terá integrado 

a sua própria consciência e o todo social. É nessa parte que se costuma acusar Hegel de 

esquecimento do indivíduo por conta do que é social, mas como diz Wood (1990, p. 26) 

“Ethical life is more concrete than abstract right and morality not because it emphasizes 

the collective over the individual, but because the ethical image of the individual is a 

more concrete one. It addresses every side of the individual self, and situates the self in 

a living social order”.  

A intenção de Hegel com a sua obra é a de reconciliar o direito abstrato com a 

moralidade na esfera da eticidade6. Mas para entender dessa forma, e isso por sobre o 

lastro de que é a Liberdade enquanto essência do Espírito Universal que está a 

desenvolver-se, não será construindo um esquema ético que padronize ou direcione as 

ações dos sujeitos que Hegel poderá chegar no seu objetivo, mas, antes, tendo uma 

perspectiva do todo e especulativa. Se, por um lado, não há uma ética em sentido estrito 

na Filosofia do Direito, não é verdade que não haja reflexões e uma certa teoria ética no 

pensamento de Hegel7. A eticidade é a própria essência do ético que se revelou 

objetivamente através do desenvolvimento dialético da própria liberdade. Portanto, a 

 
6 Para compreender como essa intenção tem a ver com a Revolução Francesa, vide Kervégan (2015, p. 

517-533). 
7 Cf. Wood, ‘Does Hegel have an ethics?’ (1990, p. 8-10). 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

8 

 

reflexão ético-especulativa de Hegel volta-se não aos detalhes de ações particulares, 

mas à visão macro que quer apresentar a estrutura da liberdade e a sua melhor expressão 

objetiva, fazendo isso não pela via da negação da subjetividade8, mas apontando os 

perigos de um subjetivismo e a necessidade da garantia de liberdade para todos9 – o que 

acontecerá no Estado:  

 

O Estado é a realidade em ato da Ideia moral objetiva, o espírito como 

vontade substancial revelada, clara para si mesma, que se conhece e se 

pensa, e realiza o que sabe e porque sabe. No costume tem o Estado a 

sua existência imediata, na consciência de si, no saber e na atividade 

do indivíduo, tem a sua existência mediata, enquanto o indivíduo 

obtém a sua liberdade substancial ligando-se ao Estado como à sua 

essência, como ao fim e ao produto da sua atividade. (FD, §257). 

 

Como esse desdobrar do conceito da liberdade na efetividade segue uma 

racionalidade dialética intrínseca a si mesmo, o sujeito que for racional poderá encontrar 

nas instituições ou no Estado o reflexo da liberdade que ele mesmo produziu enquanto 

humanidade, ou seja, por sermos racionais e o processo da liberdade ser também 

racional (embora evoluído de forma macro pelos povos), saberemos o que é ético ao 

estarmos em contato com a sociedade.  

Uma outra maneira de falarmos isso seria dizendo que ‘razão’ e ‘história’ estão 

conectadas não apenas metafisicamente, mas também na efetividade expressa por meio 

dos povos e indivíduos (pertencentes sempre a um tempo e, consequentemente, a uma 

compreensão de liberdade a depender do estágio racional atingido). Portanto, como diz 

Houlgate, 

 

Sittlichkeit involves no servitude or loss of freedom, because the laws 

and customs which set out the duties of ethical consciousness do not 

constitute an alien authority to which consciousness must submit 

itself. Rather, they are recognized by the ethical individual to be 

institutional structures and practices in which and through which his 

or her own interests as a free being are actually articulated and 

fulfilled. (2006, p. 195). 

 
8 Afinal, diz ele “Como unidade entre o saber subjetivo e o que é bom em si e para si, a certeza moral é 

uma coisa sagrada e que só criminosamente se poderá atacar”. (FD, §137). 
9 Cf. FD, §137 e nota.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

9 

 

 

Ou seja, em Hegel, a razão não apenas compreende a liberdade, mas a torna efetiva na 

realidade histórica. O indivíduo, ao reconhecer as leis e instituições como racionais, não 

está simplesmente se conformando ao universal, mas se reconhecendo no universal. Isso 

significa que a liberdade ética não é imposta, mas descoberta racionalmente pelo sujeito 

que compreende sua própria essência no Estado. 

A partir desse panorama, pudemos ver que a reflexão ética de Hegel tanto existe 

(ou não está fora do sistema) quanto não esquece da subjetividade: ela apenas não para 

na consciência moral subjetiva por perceber que a liberdade, para ser a verdadeira 

liberdade, deve ser objetivada e, por consequência, não cabe à filosofia determinar 

ações particulares, mas percorrer o desenvolvimento do conceito especulativamente e 

compreender a estrutura real na qual ela poderá ser efetivada.   

 

3 Investigando o Pós-Escrito 

3.1 Correspondências “possíveis e reais” entre o Pós-Escrito e Hegel 

Após entrarmos em contato com o texto de Hegel e seus comentadores, pode 

parecer estranho lembrarmos das “queixas” de Kierkegaard no Pós-Escrito de que o 

sistema não tem uma ética e de que o pensamento especulativo esquece a subjetividade. 

Com o que foi dito acima, parece evidente que isso não está correto e que, por esse 

motivo, Stewart tem razão. Contudo, vejamos se não podemos pensar diferente.  

Para isso, comecemos aproximando algumas passagens dos textos dos autores 

para vermos que, ao contrário do parecer de Stewart, há pontos de contato entre eles. 

Esta primeira passagem, porém, vem de uma interpretação de Wood, i.e., não se trata de 

uma citação direta de Hegel, mas que expõe uma ideia geral e importante para 

Kierkegaard. Diz o comentador:  

 

The dialectical project of self-understanding and self-actualization is 

one in which individual human beings participate through the forms 

shaped by a cultural tradition. Any individual's project of self-

actualization must be understood in its social and historical meaning. 

Hegel thinks that the strivings of individuals can themselves be 

understood as cumulative and collective, as aspects of a collective 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

10 

 

striving of humanity itself for an understanding of its essence and for 

the proper objective shape in which that essence may be actualized. 

(1990, p. 19). 

 

Caso tal interpretação esteja correta, quão distante dessa ideia está a seguinte 

passagem de Kierkegaard: 

 

E, contudo, é dessa confusão que a moderna especulação é, senão 

diretamente a causa, de qualquer modo, com bastante frequência, a 

ocasião, de modo que o indivíduo seja considerado como relacionado 

sem mais ao desenvolvimento do espírito humano (tal como o 

exemplar animal é relacionado à espécie), como se o desenvolvimento 

do espírito fosse algo de que uma geração pudesse dispor em 

testamento, em favor de outra, como se não os indivíduos, mas a 

geração, fosse determinada como espírito, o que é tanto uma 

autocontradição, quanto uma abominação ética. Desenvolvimento do 

espírito é uma autoatividade; o indivíduo espiritualmente 

desenvolvido leva consigo na morte seu desenvolvimento espiritual; 

se um indivíduo subsequente deve alcançá-lo, isto deve acontecer por 

sua autoatividade; (PS-II, p. 62-63). 
 

É no mínimo curioso supor que tanto Wood quanto Kierkegaard estariam errados 

ao afirmar que tais posições tivessem relação direta com Hegel. Nessa linha de 

pensamento, podemos ver a oposição entre o desenvolvimento espiritual individual e o 

coletivo defendido por Kierkegaard enquanto a dialética do Espírito Universal que se 

realiza através dos povos e indivíduos na história faz uma ligação forte entre os dois 

desenvolvimentos10.  

Por já termos visto na seção passada o papel da eticidade como ambiente ético 

por excelência devido à manifestação objetiva da liberdade que o Espírito teceu 

imanentemente de si mesmo, será natural lermos estas três passagens de Hegel: 

 

a) Numa vida coletiva moral, é fácil dizer o que ao homem cumpre, 

quais os deveres a que tem de obedecer para ser virtuoso. Nada mais 

tem a fazer além do que lhe é indicado, enunciado e sabido pela 

condição em que está. (FD, §150, nota). 

 

 
10 Vale a pena indicar o §377 e seu adendo contidos na Enciclopédia das Ciências Filosóficas, vol. III. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

11 

 

b) Na simples identidade com a realidade dos indivíduos, a moralidade 

objetiva aparece como o seu comportamento geral, como costume. O 

hábito que se adquire é como que uma segunda natureza colocada no 

lugar da vontade primitiva puramente natural, e que é a alma, a 

significação e a realidade da sua existência. É o espírito dado como 

um mundo cuja substância assim ascende pela primeira vez ao plano 

do espírito. (FD, §151). 

 

c) É o Estado a realidade em ato da liberdade concreta. Ora, a liberdade 

concreta consiste em a individualidade pessoal, com os seus 

particulares, de tal modo possuir o seu pleno desenvolvimento e o 

reconhecimento dos seus direitos para si (nos sistemas da família e da 

sociedade civil) que, em parte, se integram por si mesmos no interesse 

universal e, em parte, consciente e voluntariamente o reconhecem 

como seu particular espírito substancial e para ele agem como seu 

último fim. Daí provém que nem o universal tem valor e é realizado 

sem o interesse, a consciência e a vontade particulares, nem os 

indivíduos vivem como pessoas privadas unicamente orientadas pelo 

seu interesse e sem relação com a vontade universal; deste fim são 

conscientes em sua atividade individual. O princípio dos Estados 

modernos tem esta imensa força e profundidade: permitirem que o 

espírito da subjetividade chegue até a extrema autonomia da 

particularidade pessoal ao mesmo tempo que o reconduz à unidade 

substancial, assim mantendo esta unidade no seu próprio princípio. 

(FD, §260).  

 

A partir dessas passagens, podemos ver que a vida coletiva, por ter se 

desenvolvido e superado a moralidade (que é particular e unilateral), traz consigo 

objetivamente o que o sujeito deve cumprir para ser um sujeito virtuoso, i.e., ético, e 

que a ele basta seguir o que for indicado, não havendo mais nada a ser feito por ele. Ao 

tornar-se virtuoso através dos costumes estabelecidos, o sujeito ético abandona suas 

vontades primitivas e apresenta-se em uma “segunda natureza” como espírito. Essa 

situação se apresenta efetivamente porque a relação sujeito-Estado é interdependente, 

i.e., um lado não existe sem o outro. Porque o Estado (Moderno) é a manifestação 

objetiva da liberdade do Espírito, é ele que leva os indivíduos ao seu pleno 

desenvolvimento espiritual, à sua unidade substancial que estava cindida até então 

porque unilateral, apenas subjetiva/particular. Essa simbiose erigida pela dialética 

espiritual da liberdade é tão profunda que dirá Hegel em A Razão na História (p. 110-

11): 

 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

12 

 

d) Só no Estado é que o homem tem existência racional. Toda a educação 

aponta para que um indivíduo não permaneça algo de subjetivo, mas 

se torne objetivo no Estado. Um indivíduo pode, sem dúvida, fazer do 

Estado o seu meio para alcançar isto e aquilo. Mas o verdadeiro é que 

cada qual queira a própria coisa e abandone o inessencial. O homem 

deve ao Estado tudo o que ele é; só nele tem a sua essência. Só pelo 

Estado tem o homem todo o valor, toda a sua realidade efetiva e 

espiritual. Com efeito, a sua realidade espiritual consiste em que a sua 

essência, o racional, seja objetal para ele enquanto ciente; 
 

O homem, portanto, é histórico e essencialmente racional, cuja espiritualidade 

ele desenvolve suprassumindo sua subjetividade (no sentido de unilateralidade) e 

atingindo a objetividade da liberdade constituída no Estado moderno que o torna 

virtuoso, i.e., onde ele poderá se encontrar em sua plenitude ética.  

Kierkegaard, porém, tem algo a dizer sobre isso:  

 

a) Mas a ética, como já se disse, foi realmente empurrada para fora do 

sistema e, no máximo, foi substituída por um sucedâneo que confunde 

o histórico-universal com o individual, e as perturbadoras demandas 

apresentadas aos berros pela nossa época ele confunde com as 

exigências eternas da consciência feitas ao indivíduo. A ética se 

concentra no indivíduo e, entendido eticamente, é tarefa de todo 

indivíduo tornar-se um ser humano integral, assim como é 

pressuposição da ética que cada um nasceu em condições de se tornar 

um tal. Se ninguém o alcança é irrelevante; o principal é que a 

exigência esteja aí; e mesmo que muitos indivíduos covardes, 

medíocres e ofuscados se agrupem para se abandonarem, a fim de se 

tornarem algo em masse com a ajuda da geração: a ética não regateia. 

(PS-II, p. 63). 

 

b) A despeito do esforço, o pensador subjetivo só é recompensado com 

um magro dividendo. Quanto mais predomina a ideia da geração, até 

mesmo na representação popular, mais terrível fica a transição: em vez 

de acertar o passo pelo gênero humano e dizer “nós, nossa época, o 

século XIX”, tornar-se um ser humano individual existente. Que isso 

seja infinitamente pouco, não se nega; por isso, aí se requer muita 

resignação para não menosprezá-lo. (PS-II, p. 72). 

 

Esses excertos (4 de Hegel e 2 de Kierkegaard), penso eu, trazem evidentes 

contrastes. Hegel está colocando na objetividade do Estado moderno – porque resultado 

de um processo dialético e racional – o fundamento da vida ética. O Estado diz o que é a 

virtude, eleva a alma do sujeito à unidade de espírito, faz deixá-lo de ser apenas 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

13 

 

subjetivo para ser objetivo enquanto encontra aí a sua essência. Por outro lado, 

Kierkegaard está tentando afastar essa conexão determinante com o Estado como a 

verdade do sujeito. Quando ele diz que a ética se concentra no indivíduo, ele está 

opondo-se à ideia de que a coletividade tenha o poder de tornar alguém ético pela 

simples participação e execução das exigências éticas coletivas feitas ao sujeito. Não se 

nasce ético pelo contexto e não se torna ético em conjunto; antes, individualmente 

consigo mesmo – parte essencial, inclusive, para tornar-se espírito (substituindo, quando 

da relação com algo exterior para tal elevação, o Estado por Deus11).  

O que vimos acima talvez sejam contrariedades possíveis ou reais entre 

Kierkegaard e Hegel; ou talvez o pensamento do primeiro realmente sirva apenas contra 

os hegelianos da Dinamarca, como Stewart propõe. Contudo, há uma diferença mais 

fundamental entre esses dois filósofos que pode nos dar um pouco mais de certeza de 

qual seja o caso. Tal ponto de irreconciliável desacordo está na possível apreensão 

objetiva da verdade ética.  

 

3.2 A Verdade Subjetiva ou o limite da ‘razão’ 

O argumento da verdade subjetiva que Kierkegaard apresenta no Pós-Escrito é 

relativamente fácil e simples de se compreender. Para começar a tratar dessa ideia, o 

autor inicia pelo conceito objetivo de verdade. Tradicionalmente, o conceito de verdade 

está baseado na identidade entre Ser e Pensar ou na relação de adequação entre Sujeito-

Objeto. Depois de argumentar pela impossibilidade dessa identidade ou adequação por 

conta da ontologia do Ser, Kierkegaard diz que, ainda assim, o sujeito se preocupa com 

a verdade e, sendo ele um existente, em função de querer existir na verdade. Ao se levar 

em conta, então, o Sujeito qua existente (i.e., não apenas o ‘Eu’ epistemológico) nessa 

busca pela verdade, percebe-se que há dois caminhos de reflexão disponível a esse 

mesmo sujeito: ou o caminho da reflexão objetiva, ou o caminho da reflexão subjetiva. 

Esses dois caminhos têm a “propriedade” de serem diametralmente opostos, i.e., quanto 

mais avançamos por um lado, mais nos afastamos do outro. Os dois caminhos nos 

levam, portanto, a duas direções diferentes: um, ao objeto ou ao que é objetivo; o outro 

 
11 Cf. os livros O Conceito de Angústia e A Doença para a Morte de Kierkegaard.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

14 

 

à subjetividade, à interioridade do sujeito. Aquele tipo de conhecimento ou assunto que 

tiver relação com a própria existência do sujeito, i.e., que o implique existencialmente 

(pois não se pode esquecer que o sujeito que pergunta é um sujeito interessado em 

existir na verdade que busca), será, por isso, denominado de conhecimento essencial. 

Consequentemente, os tópicos que não envolverem, lidarem ou interferirem 

frontalmente na subjetividade do existente que busca a verdade, deverão ser abordados 

objetivamente e, por conta disso, ganharão a denominação de conhecimento não 

essencial ou acidental.  

Frente a esse critério ‘essencial-acidental’, ‘subjetivo-objetivo’, Kierkegaard diz 

(PS-I, p. 209) que apenas o conhecimento ético e ético-religioso são conhecimentos 

essenciais, i.e., são conhecimentos que se relacionam essencialmente com a existência 

do sujeito que pergunta. Aqui nesse caminho da reflexão subjetiva, o critério da verdade 

já não será o da concordância ou identidade entre sujeito-objeto, mas o critério da 

apropriação ou relação do sujeito com o objeto ao qual se relaciona. Portanto, não é o 

objeto que importa nessa situação, mas a relação; não é o que é dito, mas o como é dito; 

não é o objeto que precisa ser verdadeiro para determinar a verdade subjetiva, mas a 

relação subjetiva com aquele objeto. Diz Kierkegaard (PS-I, p. 210): “Tomemos como 

exemplo o conhecimento de Deus. Objetivamente, reflete-se sobre o ser este o Deus 

verdadeiro; subjetivamente, sobre o indivíduo se relacionar com um algo de tal modo 

que sua relação seja, em verdade, uma relação com Deus. Em qual dos lados está então 

a verdade?”. Poucas páginas depois, ele colocará o mesmo exemplo, mas de outra 

forma: sobre onde há mais verdade, se para aquele que ora para o verdadeiro Deus, mas 

na inverdade, ou se para aquele que ora com uma paixão infinita para um ídolo. A 

resposta é a segunda situação. Portanto, a verdade do objeto não é o determinante para a 

verdade subjetiva. Tal é o caso que, para ressaltar ainda mais o caminho subjetivo, a 

definição de verdade subjetiva deve apresentar uma forma na qual compreenda sua 

relação com a objetividade:  

 

Eis aqui uma tal definição de verdade: a incerteza objetiva, sustentada 

na apropriação da mais apaixonada interioridade, é a verdade, a mais 

alta verdade que há para um existente. [...] Objetivamente ele tem, 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

15 

 

então, apenas incerteza, mas é exatamente isso que tensiona a infinita 

paixão da interioridade, e a verdade é justamente a ousada aventura de 

escolher, com a paixão da infinitude, o que é objetivamente incerto. 

Observo a natureza a fim de encontrar Deus e, de fato, vejo 

onipotência e sabedoria, mas vejo também muita outra coisa que 

preocupa e perturba. A summa summarum disso é a incerteza objetiva, 

mas precisamente por isso a interioridade é tão grande, porque a 

interioridade abrange a incerteza objetiva com toda a paixão da 

infinitude. No que toca a uma proposição matemática, p. ex., a 

objetividade é dada, mas, por isso, sua verdade é também uma verdade 

indiferente. (PS-I, p. 214-15). 

 

Como se percebe, a objetividade não só não conta para a verdade da 

subjetividade, como ela pode impedir a relação subjetiva quando presente já que, nesse 

caso, a subjetividade não precisa ser acionada. Ou seja, inversamente, para lidarmos 

com algo objetivamente verdadeiro, precisamos apenas da razão e não da subjetividade; 

e por ser um conhecimento objetivamente verdadeiro, ele é apenas uma verdade 

indiferente ou acidental para quem pergunta. 

A consequência de a verdade objetiva da ética ou da religião cindir a relação 

subjetiva do sujeito com esses temas que envolvem a subjetividade deve ser, portanto, a 

de o objeto dessa relação (ética e/ou religião) ser indeterminável enquanto a sua verdade 

objetiva, pois somente assim o sujeito poderá se relacionar com o objeto 

subjetivamente. É apenas por nos relacionarmos com algo incerto e que diz respeito a 

nossa subjetividade, i.e., com algo que, apesar de ser determinante a nossa existência, 

não podermos saber objetivamente se é verdadeiro ou não, que a verdade dependerá de 

nós – mas não no sentido de que tornaremos tal objeto objetivamente verdadeiro porque 

agora estamos dizendo que ele é verdadeiro para nós, mas sim porque agora o como da 

relação executada pelo sujeito é o determinante. Assim, a verdade objetiva do objeto 

com o qual nos relacionamos subjetivamente deverá sempre ser incerta objetivamente, 

pois é essa a condição de possibilidade de a subjetividade se movimentar em relação ao 

objeto, fazendo com que, nessa relação com algo incerto e essencial para si, a 

subjetividade seja desafiada a juntar a sua existência particular a uma ideia que a 

implica e a movimenta na efetividade.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

16 

 

Dito isso, voltemos aos assuntos essenciais. Deus e a religião são temas óbvios 

para nós porque a existência de Deus é objetivamente indeterminável. Na citação acima, 

inclusive, observa-se um argumento superficial mas corriqueiro: “eu olho para o 

universo, para a natureza, e vejo coisas incríveis que me sugerem a existência de um 

criador sábio e onipotente; contudo, também vejo no mesmo universo e natureza coisas 

preocupantes que me fazem duvidar da existência de tal criador”. Logo, se 

objetivamente indeterminável em sua verdade e conectado com um assunto essencial à 

subjetividade porque tem a condição de a implicar existencialmente, Deus pode ser 

objeto de uma verdade subjetiva que repousa não no objeto, mas no como da relação 

com o objeto incerto. Mas notemos, Kierkegaard também coloca a ética nessa mesma 

situação: incerta objetivamente e essencialmente conectada à subjetividade. Portanto, 

para a ele, assim como é indeterminável se Deus existe ou qual é a verdadeira religião 

(reflexão que, no Pós-Escrito, passa pela consideração objetiva da Bíblia e culmina na 

possibilidade de se estar na verdade mesmo frente a um ídolo), não temos como afirmar 

qual seja objetivamente a verdadeira ética. Assim, a resposta a ‘como devemos agir?’ 

passa não pela afirmação de qual seja a verdadeira Ética, a capaz de determinar e guiar 

nossas ações de um jeito objetivamente verdadeiro e negativo a outras posições, mas 

pela relação subjetiva, pela aderência existencial que se consegue ter com tal Ética 

objetivamente incerta.  

 

4 Juntando fragmentos que não se encaixam 

Entre outras coisas, Stewart (2003, p. 519) diz que, embora Kierkegaard e Hegel 

tenham duas concepções de ética diferentes, essa discussão que vimos acima no Pós-

Escrito “[…] has nothing to do with the Hegel of the primary texts. It will be noted that 

in this context there is no discussion of Hegel’s actual account of ethics in the 

Philosophy of Right”. Mas depois do que analisamos nas seções passadas, penso que o 

autor esteja equivocado acerca dessa sua tese. O principal ponto que fundamenta meu 

juízo é o fato de que os dois filósofos sustentam posições irreconciliáveis sobre (1) a 

ética poder ser determinada verdadeira objetivamente e, (2) concomitantemente, ser 

uma verdade subjetiva para o sujeito. O fato de Kierkegaard não citar diretamente a 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

17 

 

Filosofia do Direito não deveria implicar que o Pós-Escrito não contenha discussões 

que abordam concepções éticas efetivamente sustentadas por Hegel. Além disso, a 

oposição entre suas visões não deveria ser vista também apenas como um contraste 

entre perspectivas completamente distintas como sugere Stewart, mas sim como um 

contraste acerca de um ponto essencial e irredutível. Se formos expressar as teses dos 

dois filósofos, podemos entendê-las assim: a) Kierkegaard pensa que a Ética (ou alguma 

teoria ética) é indeterminável como verdadeira objetivamente e é isso o que permite que 

a subjetividade se aproxime dela existencialmente, pois ‘objetividade’ e ‘subjetividade’ 

estão em lados opostos quando o assunto é a verdade. E b) Hegel pensa que a Ética é 

determinável objetivamente como verdadeira dentro do Estado Moderno na Eticidade 

porque ela é a manifestação da Liberdade enquanto essência do próprio Espírito 

Universal que apareceu devido à dialética racional imanente, o que também significa 

que, se objetiva, é porque a Ética passou antes pela aceitação da subjetividade que agora 

a reconhece no Estado. 

Dito assim, pode parecer que a teoria hegeliana seja apenas mais abrangente e 

que, portanto, conseguiria conter em si a unilateralidade da ideia de Kierkegaard – de 

fato, o próprio Kierkegaard coloca sua posição como unilateral nesse contexto12. Porém, 

o centro da distinção é a racionalidade e, aqui, não se trata de mera abrangência: para 

Kierkegaard, assim como a existência de Deus é incerta, uma moralidade ou ética 

determinável objetivamente como a correta também a é. A própria discussão sobre se a 

ética é universal ou relativamente válida permanece em aberto até hoje, sem que a 

perspectiva iluminista de um fundamento racional tenha se estabelecido de forma 

definitiva. Em outras palavras, para o Kierkegaard do Pós-Escrito, nem Hegel nem 

qualquer outro filósofo podem tornar a verdade ética objetivamente incontestável.  

Resumindo o que vimos do pensamento de Kierkegaard, podemos perceber, 

então, que, onde há objetividade, a subjetividade está excluída. Os dois campos nos 

quais a subjetividade tem o direito de ter voz (porque eles a movem) são a ética e a 

religião. Se a ética e a religião fossem objetivas como a matemática, a subjetividade 

estaria excluída dos únicos lugares a que pertence, i.e., dos únicos lugares nos quais ela 

 
12 Cf. PS-II, p. 66.  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

18 

 

realmente é requerida, não acidentalmente, mas essencialmente. Nesse sentido, não é 

apenas que a subjetividade precisaria ou teria direito à ética ou religião, mas que a ética 

e a religião precisam da subjetividade para serem o que são: condutores existenciais da 

subjetividade existencial. A partir disso, podemos ter dois silogismos: 

 

I. Premissa 1: subjetividade e objetividade são mutuamente excludentes 

quando o assunto é verdade existencial (ética e religião); 

Premissa 2: verdade existencial é essencialmente subjetiva; 

Logo: ética e religião são apenas para a subjetividade e não para a 

objetividade.  

 

II. Premissa 1: Se ética e religião fossem objetivas, elas não dependeriam 

da subjetividade;  

Premissa 2: Se ética e religião não dependessem da subjetividade, elas 

não seriam mais verdades existenciais;  

Logo: Não podem haver verdades existenciais objetivas. 

 

Talvez seja nesse sentido que Kierkegaard possa dizer que o sistema não tem 

uma ética, já que tê-la tornado objetiva significa negá-la a própria existência; e se a 

ética, como compreendida por Kierkegaard, não existe no sistema (assim como a 

religião que também se torna objetiva), o sistema esqueceu do sujeito porque agora nele 

não há nenhum lugar para a sua subjetividade (mesmo o sistema tendo considerações 

éticas e religiosas). Assim, temos a nossa frente também duas concepções de sujeito: em 

uma delas, o sujeito desenvolverá a sua essência e será “ele mesmo” ao se conectar com 

o Estado; na outra, quanto mais o sujeito se aprofundar na sua subjetividade, na sua 

interioridade, mais estará perto de ser “ele mesmo”, perdendo-se ao tentar se encontrar 

na objetividade. 

Embora eu não desconheça que haja muitos detalhes e possibilidades que 

mereçam ser investigados, penso que podemos passar à conclusão do presente estudo e 

recolher alguns resultados do que temos até aqui. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

19 

 

 

5 Conclusão 

Na introdução, eu disse meu intento de afirmar nesse artigo que, contrariamente 

à interpretação de Stewart, algumas críticas kierkegaardianas no Pós-Escrito encontram 

ideias opostas contidas na Filosofia do Direito de Hegel, sendo o principal ponto de 

desacordo entre os dois a capacidade atribuída à razão em relação à ética. Eu penso ter 

consigo apresentar evidências textuais e interpretativas que apoiem essa ideia.  

A primeira delas vem de uma interpretação do comentador Wood e que expõe 

como, para Hegel, os esforços dos indivíduos podem ser compreendidos como 

acumulativo e coletivo no sentido de um esforço da humanidade no qual o indivíduo 

particular se autorrealiza e se autocompreende na sua relação com tais esforços 

expressos pelo coletivo, enquanto, para Kierkegaard, a autocompreensão e 

autorrealização da subjetividade são sempre feitas individualmente sem o recurso 

objetivo do coletivo.  

A segunda evidencia vem quando vimos Hegel conectando essencialmente o 

indivíduo com a racionalidade e essa racionalidade expressa no Estado, de onde vem a 

posição de que o indivíduo se realiza, encontra sua essência, torna-se virtuoso e espírito 

apenas aí, bastando, para tudo isso, obedecer aos deveres indicados no Estado. Em 

contrapartida, Kierkegaard nega que as exigências feitas pelo coletivo signifiquem o 

ético para o indivíduo e que, consequentemente, ao cumprir com o que lhe é demandado 

e participar efetivamente da comunidade, ele possa se considerar ético.  

A terceira evidência está na tese kierkegaardiana da verdade subjetiva – sendo 

onde penso estar o fundamento crítico e objetivo à posição a Hegel. Para Kierkegaard, 

uma Ética que tenha pretensão de ser verdade objetiva aniquila a própria ideia da ética: 

ter relação essencial com a subjetividade, com o sujeito que a pratica. Se o ético for o 

que se apreende da coletividade na eticidade do Estado Moderno porque aí ele foi 

desenvolvido dialeticamente por meio de um fundamento racional (compartilhado entre 

o espírito finito e o Espírito Universal) como entende Hegel, a subjetividade desaparece 

porque já superada no processo histórico pela objetividade. Basta o indivíduo se 

conectar com a objetividade que ele estará em posse da verdade. Portanto, além desse 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

20 

 

desenvolvimento metafísico, a ideia de Hegel é que a Eticidade é racional e, portanto, 

objetiva. Já para Kierkegaard, a ética é incerta objetivamente, a razão não serve de 

fundamento para sustentar sua verdade e ela, a ética, desapareceria se o caso fosse o 

oposto – em outras palavras, ela depende da subjetividade para ser verdadeira, a sua 

verdade é subjetiva (apenas para ela mesma).  

Assim, penso que seja justo dizermos que há contatos objetivos e discordantes 

entre as teses de Kierkegaard e Hegel concernentes à ética nos livros Pós-Escrito e 

Filosofia do Direito. Como consequência, a interpretação filosófica de Stewart sobre 

esse tema e esses livros revela-se imprecisa, parecendo-me que ele subestima a crítica 

kierkegaardiana ao interpretá-la apenas como um desacordo entre modelos de ética em 

relação a Hegel, quando, na verdade, trata-se de um confronto fundamental sobre a 

própria possibilidade de uma ética objetiva e sua relação com a subjetividade. 

  



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

21 

 

 

REFERÊNCIAS 

BEISER, Frederick. Hegel. New York: Routledge, 2005.  

FERNANDES, Victor M. Kierkegaard e Hegel: reconsiderando a relação entre o Pós-

Escrito e a Ciência da Lógica. São Paulo: LiberArs, 2019. 

FERREIRA, Gabriel. Kierkegaard Descends to the Underworld: some remarks on the 

Kierkegaardian appropriation of an argument by F. A. Trendelenburg. In: Cognitio, São 

Paulo, v. 14, n. 2, p. 235-246, 2013. 

FREMSTEDAL, Roe. Kierkegaard’s Views on Normative Ethics, Moral Agency, and 

Metaethics. In. STEWART, Jon. A Companion to Kierkegaard. Oxford: Blackwell 

Publishing, 2015. p. 113-25. 

HEGEL, G. W. F. A Razão na História. Edições 70, 2013. 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas: em Compêndio (1830): 

volume III: A Ciência da Lógica. Tradução de Paulo Meneses. 3. ed. São Paulo: Edições 

Loyola, 2017. 1ª reimpressão. 

HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

HOULGATE, Stephen. An Introduction to Hegel. Freedom, Truth and History. Oxford: 

Blackwell Publishing, 2006. 

JAMES, David. The Absolute Paradox: Kierkegaard’s Argument Against Hegel’s 

Account of the Relation of Faith to Philosophy. In. Kierkegaardiana 24. Copenhagen: 

C.A. Reitzel, 2007. p. 102–20. 

KERVÉGAN, Jean-François. Political Philosophy. In. FORSTER, Michael; GJESDAL, 

Kristin. The Oxford Handbook of German Philosophy in the Nineteenth Century. 

Oxford: Oxford University Press, 2015. 

KIERKEGAARD, S. A. Pós-Escrito Conclusivo Não Científico às Migalhas 

Filosóficas: Coletânea Mímico-Patético-Dialética, Contribuição Existencial, por 

Johannes Climacus. Tradução de Álvaro L. M. Valls. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança 

Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2013. v. 1. (Coleção Pensamento 

Humano).  

KIERKEGAARD, S. A. Pós-Escrito Conclusivo Não Científico às Migalhas 

Filosóficas: Coletânea Mímico-Patético-Dialética, Contribuição Existencial, por 

Johannes Climacus. Tradução de Álvaro L. M. Valls. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança 

Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2016. v. 2. (Coleção Pensamento 

Humano). 

PATTISON, George. The Philosophy of Kierkegaard. Montreal: McGill-Queen's 

University Press, 2005. p. 28-33. 



  
  

Número XXVII – Volume II – dezembro de 2024 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia 

ISSN: 1414-3917 
e-ISSN: 2448-2137 

   
 
 

22 

 

QUANBECK, Z. Resolving to believe: Kierkegaard’s direct doxastic voluntarism. In. 

Philosophy and Phenomenological Research, 2024;109: p. 548–574. 

STAN, Leo. State. In. EMMANUEL, S.; McDONALD, W.; STEWART, J. (eds.). 

Kierkegaard’s Concepts: Salvation to Writing. New York: Routledge, 2015. 

(Kierkegaard Research: Sources, Reception and Resources, v. 15, Tome VI). p. 97-100. 

STERN, Robert. Understanding Moral Obligation. Kant, Hegel, and Kierkegaard. New 

York: Cambridge University Press, 2012.  

STEWART, Jon. Kierkegaard’s relations to Hegel reconsidered. New York: Cambridge 

University Press, 2003.  

THULSTRUP, Niels. Kierkegaard's Relation to Hegel. Princeton: Princeton University 

Press, 1980. 

TILLEY, J. Michael. Prolegomena for Thinking of Kierkegaard as a Social and Political 

Philosopher. In. STEWART, Jon. A Companion to Kierkegaard. Oxford: Blackwell 

Publishing, 2015. p. 480-89. 

WATTS, Daniel. The Paradox of Beginning: Hegel, Kierkegaard and Philosophical 

Inquiry. In: Inquiry: An Interdisciplinary Journal of Philosophy, 50:1, 2007, p. 5-33.  

WESTPHAL, Merold. Kierkegaard and Hegel. In. HANNAY, A.; MARINO. G. (eds.), 

The Cambridge Companion to Kierkegaard. New York: Cambridge University Press, 

1998. p. 101–24. 

WESTPHAL, Merold. Kierkegaard's Relations to Hegel Reconsidered by Jon Stewart – 

Reviewed by Merold Westphal. In. Søren Kierkegaard Newsletter. Howard and Edna 

Hong Kierkegaard Library (St. Olaf College – Northfield) v, 48, 2004, p. 10–15. 

WESTPHAL, Merold. Society, Politics, and Modernity. In: LIPPITT, John; PATTISON, 

George. The Oxford Handbook of Kierkegaard. Oxford: Oxford University Press, 2013. 

WOOD, Allen W. Hegel’s Ethical Thought. New York: Cambridge University Press, 

1990. 


