
 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
1 

 

DO RIO AO VINHO: 

ARQUETIPOLOGIA E A CONVERSÃO SEMIÓTICA DO BOTO 

DIONISÍACO NA POÉTICA DE PAES LOUREIRO 

 

Camila Maiara Costa Oliveira Prado1 

Felipe Lima Alencar2 

 

DOI: https://doi.org/10.34019/1983-8379.2025.v18.49225 

 

RESUMO: Este trabalho analisa as relações simbólicas entre o Boto, figura central do folclore 

amazônico, e Dioniso, divindade grega do êxtase e do prazer, no poema “Hinos Dionisíacos ao 

Boto”, de João de Jesus Paes Loureiro. Partindo de uma abordagem interdisciplinar que articula 

mitologia comparada (Brandão, 1991; Câmara Cascudo, 1998), teoria da Conversão Semiótica 

(proposta por Loureiro, 2007) e crítica arquetípica (Jung, 2002; Campbell, 1997), demonstra-

se como o Boto é ressignificado literariamente como um Dioniso amazônico, encarnando um 

hedonismo transgressor que subverte moralidades e celebra o instante. A investigação revela 

que o autor opera uma transfiguração semiótica do mito regional, elevando-o à condição de 

arquétipo universal, semelhante a Dioniso, ao mesmo tempo que desafia hierarquias culturais 

eurocêntricas. As convergências entre as figuras - ambivalência sagrado/profano, metamorfose 

e prazer – são destacadas como núcleos simbólicos compartilhados. A análise evidencia ainda 

as dificuldades inerentes ao estudo do Boto, dada a escassez de acervos sistematizados sobre 

sua historicidade e a marginalização de narrativas orais amazônicas. Por fim, o estudo propõe 

um novo paradigma para a compreensão de arquétipos em contextos pós-coloniais, no qual a 

literatura regional dialoga com tradições canônicas sem perder sua singularidade.  

 

Palavras-chave: Boto; Conversão Semiótica; Dioniso; literatura amazônica; Paes Loureiro. 

 

FROM RIVER TO WINE: ARCHETYPOLOGY AND THE SEMIOTIC 

CONVERSION OF THE DIONYSIAN BOTO IN PAES LOUREIRO´S POETICS 

 

ABSTRACT: This study examines the symbolic connections between the Boto, a central figure 

in Amazonian folklore, and Dionysus, the Greek deity of ecstasy and pleasure, in João de Jesus 

Paes Loureiro’s poem “Hinos Dionisíacos ao Boto” [Dionysian Hymns to the Boto]. Drawing 

 
1 Letras Português e Espanhol pela Universidade da Amazônia - UNAMA (2007), Mestre pelo Programa de Pós-

graduação em Ensino de Língua Portuguesa e suas Respectivas Literaturas (PPGELL/UEPA) (2023), doutoranda 

em Criatividade e Inovação em Metodologias de Ensino Superior (PPGCIMES). E-mail: 

camila.prado@ifpa.edu.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0504-6377. 
2 Licenciado em Letras - Língua Portuguesa pelo Instituto Federal do Pará (IFPA), Campus Belém. Possui interesse 

na área de estudos literários e suas interfaces na Amazônia, além de atuar como professor de Língua Portuguesa. 

E-mail: alencar7fl@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0009-0000-4947-2824. 

https://doi.org/10.34019/1983-8379.2025.v18.49225
mailto:camila.prado@ifpa.edu.br
https://orcid.org/0000-0003-0504-6377
mailto:alencar7fl@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-4947-2824


 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
2 

 

on an interdisciplinary approach that combines comparative mythology (Brandão, 1991; 

Cascudo, 1998), the theory of Semiotic Conversion (proposed by Loureiro, 2007), and 

archetypal criticism (Jung, 2002; Campbell, 1997), the analysis demonstrates how the Boto is 

literarily reimagined as an Amazonian Dionysus, embodying a transgressive hedonism that 

subverts moral conventions and celebrates the fleeting moment. The analysis reveals that 

Loureiro transforms this regional myth into a universal archetype – akin to Dionysus – while 

challenging Eurocentric cultural hierarchies. Key parallels between the figures include their 

sacred/profane duality, metamorphosis, and pleasure as shared symbolic cores. The study also 

addresses the challenges of researching the Boto due to scarce archival sources and the 

marginalization of Amazonian oral narratives. Ultimately, this work proposes a new paradigm 

for understanding archetypes in postcolonial contexts, where regional literature engages with 

canonical traditions without losing its cultural distinctiveness.  

 

Keywords: Amazonian literature; Boto; Dionysus; Paes Loureiro; Semiotic Conversion. 

 

Introdução 

 

As mitologias brasileiras, especificamente as da região amazônica, revelam uma 

natureza encantada e universal. Conforme Mircea Eliade (1972) – cujos estudos sobre o sagrado 

e o profano e a função social dos mitos se destacam –, essas narrativas cumprem a função vital 

de preservar costumes, saberes e linguagens de povos que um dia deram origem a tudo o que 

vivem e acreditam. No Norte do Brasil, essa cosmovisão – profundamente enraizada em uma 

simbiose com o ambiente natural – encontra reconhecimento no Boto, entidade das águas cujas 

narrativas oscilam entre sedução perigosa e proteção divina, encarnando a ambivalência 

humana (desejo, transformação e sagrado). Integrado ao cotidiano amazônico, este símbolo 

ultrapassa fronteiras geográficas e temporais, expondo conexões universais. 

Na obra Encantarias da Palavra, João de Jesus Paes Loureiro, no poema “Hinos 

Dionisíacos ao Boto”, reescreve a figura amazônica do Boto, elevando-a à compreensão de um 

arquétipo universal ao associá-la a Dioniso – divindade canônica grega dos prazeres, da 

metamorfose e do sagrado e profano, tal como ele. Ao poetizar esses saberes das águas em 

forma de odes3, Paes Loureiro exalta a cultura ribeirinha ao fundir uma linguagem que é repleta 

de regionalidade e, ao mesmo tempo, elementos estéticos e signos universalistas. Essa criação 

particular revela como as inspirações literárias nos encantos amazônicos dialoga com símbolos 

atemporais da humanidade, longe de se apresentar apenas como uma mera transcrição de 

narrativas locais. 

Este trabalho busca analisar as relações simbólicas entre o Boto e Dioniso no poema de 

Loureiro, demonstrando como ambas as figuras compartilham características arquetípicas – 

como o hedonismo e a ambivalência entre sagrado e profano –, conforme fundamentado nas 

 
3 Excerto do texto de orelha de Relivaldo Pinho para Encantarias da Palavra (Paes Loureiro, 2017). Pinho é 

doutor em Ciências Sociais (UFPA), com ênfase em Antropologia e Filosofia voltadas à literatura e ao cinema. 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
3 

 

teorias de Jung (2002) e Campbell (1997). Além disso, a investigação evidencia como a 

ressignificação literária do mito amazônico proposta por Paes Loureiro desafia perspectivas 

canônicas e eurocêntricas, reconhecendo a Amazônia como fonte de saberes relevantes e 

simbólicos. Esta análise revela como a literatura amazônica contemporânea dialoga com 

tradições canônicas mantendo sua singularidade, propondo um novo paradigma para entender 

arquétipos em contextos pós-coloniais. 

A metodologia deste trabalho estrutura-se em três eixos analíticos em abordagens 

complementares. Primeiramente, adota-se a mitologia comparada (Brandão, 1991; Câmara 

Cascudo, 1998; Loureiro, 2007; 2015) para identificar os traços culturais comuns entre as 

figuras – particularmente a ambivalência sagrado/profano e a capacidade de metamorfose –, 

analisando como esses elementos se manifestam nas narrativas. Paralelamente, aplica-se a 

Teoria da Conversão Semiótica de Loureiro (2007) para examinar o processo de transfiguração 

do Boto de entidade folclórica em símbolo literário, com atenção especial a lexias significativas 

como “filho de Dioniso” e “errante sacerdote”, que revelam o mecanismo de ressignificação 

poética. 

Por fim, a crítica arquetípica (Jung, 2002) permite desvendar os padrões psíquicos 

coletivos presentes nessas construções mitológicas. Esses diálogos interculturais certifica as 

narrativas orais tradicionais (Câmara Cascudo, 1998; Loureiro, 2007; 2015) com sua recriação 

pela arte. Essa triangulação metodológica visa demonstrar as convergências simbólicas entre as 

entidades e evidenciar os processos criativos por meio dos quais a literatura amazônica 

ressignifica seu imaginário local por pontes com as tradições canônicas. 

Este trabalho parte da hipótese de que Loureiro reconverte semioticamente o Boto em 

Dioniso amazônico, buscando: (a) revelar seu núcleo arquetípico comum (hedonista) e (b) 

demonstrar como essa operação subverte hierarquias culturais. Aplicando a teoria da Conversão 

Semiótica (Loureiro, 2007), a pesquisa mostra como a literatura regional ressignifica arquétipos 

universais, questionando a dicotomia centro-margem e comprovando a permanência de núcleos 

simbólicos essenciais (prazer, ambiguidade, metamorfose) em diferentes contextos, 

oferecendo, assim, dupla contribuição à análise literária do mito transfigurado e aos estudos 

antropológicos de resistência simbólica. 

 

1. Oh! Monarca de Menarcas, grão-senhor do rio dos encantados 

 

 Entre os rios amazônicos e os vinhos da Grécia antiga, duas figuras mitológicas 

emergem desses fluidos como símbolos de contradição: o Boto, entidade das águas turvas da 

Amazônia, e Dioniso, o deus grego do vinho, do êxtase e das plantações. Separados por 

geografias e temporalidades, esses mitos compartilham uma essência em comum, refratando as 

complexidades da humanidade em sua relação com a natureza e a espiritualidade, mas 

sobretudo o desejo e o prazer experienciado pelo ser humano. 

  



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
4 

 

1.1. Boto 

 

No cenário folclórico brasileiro, o Boto surge como personagem indispensável4 do 

imaginário coletivo. A narrativa do Boto, transmitida oralmente por gerações entre 

comunidades ribeirinhas, difundiu-se pelo território nacional com variações adaptativas e 

meios, embora sua origem precisa e processo de popularização permaneçam desconhecidos, 

conforme destaca Câmara Cascudo (1998). Sua figura sedutora e misteriosa, envolta em contos 

ocultos e lendas antagônicas, continua a fascinar e intrigar aqueles que se deparam com seu 

enredo. 

Câmara Cascudo, na obra Dicionário do Folclore Brasileiro (1998), elabora um 

repertório fundamental sobre o imaginário nacional, sistematizando expressões linguísticas, 

narrativas populares e referências antropológicas. Sua obra é basilar para estudos sobre mitos, 

como o analisado aqui do Boto, uma vez que o baixo acervo organizado relativo à historicidade 

da temática da lenda dificulta a exploração e a ampliação desse assunto. Complementarmente, 

Paes Loureiro, em Cultura Amazônica: Uma poética do imaginário (2015), amplia a análise ao 

explorar o simbolismo amazônico sob o olhar de um estudioso da própria região, oferecendo 

mais detalhes sobre as lendas regionais em sua relação com a identidade cultural.  

A lenda do Boto narra e representa as vivências de povos que habitam as margens dos 

rios na Amazônia. Para essas comunidades, segundo Paes Loureiro (2015, p. 212-214), o Boto 

– espécie de golfinho ou delfim comum nos rios da América Latina – se diferencia em dois 

tipos: o Boto-Preto, tido como o benevolente, “a encarnação do espírito protetor dos peixes” – 

que protege grávidas e pescadores em naufrágios –, e o Boto-Vermelho, o “Don Juan das 

águas”, este que encarna a essência do hedonismo como um sedutor irresistível, de beleza 

imaculada, que vive exclusivamente para o prazer e o deleite carnal. Dentre esses dizeres sobre 

ele, ainda se indetermina as características e intenções da entidade, que se altera principalmente 

em vários contos nas regiões. 

Segundo Câmara Cascudo (1998), o Boto se define por um conjunto de características 

físicas e comportamentais que reforçam seu arquétipo sedutor ao qual é conhecido. Apresenta-

se como um homem alto, às vezes de pele notavelmente branca – traço que o diferencia dos 

ribeirinhos –, sempre descalço e trajando roupas brancas: como calça comprida e camisa 

entreaberta (vestes típicas presentes nas festividades regionais como o Carimbó e a Marujada5). 

Seu chapéu, acessório indispensável, cumpre a função crucial de esconder o orifício no alto da 

cabeça, marca de sua transformação incompleta de boto-animal para a figura humana. Essa 

combinação de atributos – o contraste fenotípico, a vestimenta ritualística e o detalhe 

sobrenatural oculto – sintetiza a ambiguidade do mito de encantos e perigos entrelaçados. 

Em grande parte das narrativas, que se popularizam com formas e descrições variadas, 

mantém-se uma característica una sobre a entidade. Paes Loureiro (2015), ao coletar as histórias 

sobre o Boto, destaca dois de seus aspectos principais: seu poder de transformação e, aliado a 

 
4 Expressão utilizada por Câmara Cascudo em sua obra Dicionário do Folclore Brasileiro (1998, p. 181) para 

reforçar a relevância desse folclore na constituição identitária cultural da nação. 
5 Danças de forte carga sensual, que pode ser vinculada ao imaginário erótico amazônico. 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
5 

 

isso, sua sedução irresistível. A habilidade de se metamorfosear na figura de um belo moço em 

noites de encantos e festividades – envolto por um clima de sedução pela dança e a música 

locais –, o possibilita materializar sua jornada hedonista atraindo jovens moças tendo seu fim 

na consumação e na plenitude do prazer pela dança e pelo sexo. 

Nessa concepção, observa-se, também, que seus poderes metamorfos não apresentam 

limitações quanto à reversão dessa transformação. Assim como ele passa do estado animal para 

homem, ele também retorna ao seu corpo original, no animal boto – mudança efetivada pelo 

contato com a águas, parte da extensão de sua existência e poder –, seja para cumprir sua 

sacralidade com o dever de proteção dos mais vulneráveis, seja para fugir das consequências 

de seus atos, rompendo paradigmas. Assim como é evidenciado neste trecho do autor:  

 

Na água é um animal encantado com toda uma ordem simbólica na cultura. 

Em terra é homem portador de um outro campo de significações. Em terra 

assume a forma de moço de branco, que é sua forma de aparência. Pura 

aparência, exterioridade plástica do amor personificado, que é, tão-somente, a 

imagem do amor. Aparência e estesia (Loureiro, 2015, p. 219). 

 

Sua ambivalência fundamental – predação e a salvação – confere ao mito seu caráter 

singular. Acreditado como um ser sobrenatural (na Amazônia chamados de encantado), o Boto 

encarna e transmite saberes ancestrais sobre o homem, manifestando em sua própria natureza 

em sua eterna contradição, principalmente moral. Complementarmente, a crendice sobre a lenda 

é tão forte na região que se acredita no poder contido na posse de fragmentos de seu corpo – 

como os olhos, para magnetismo sexual, ou os dentes, para proteção – como amuletos mágicos, 

produto da herança do poder diretamente associado à entidade nas noites de festa e nas águas.  

Assim, a lenda do Boto resiste ao tempo e se reinventa nas sociedades contemporâneas, 

sempre preservando essa essência simbólica, sobretudo hedonista. Nesse sentido, o “Don Juan 

das águas” emerge como espelho da condição humana, alegorizando desejos profundos e 

refletindo os limites da moralidade – um embate com a verdadeira natureza do homem: a 

instintivamente e inerente animal. Dessa forma, consolida-se como um arquétipo popular, 

encarnando a duplicidade antagônica entre o sagrado – manifestado no sobrenatural – e o 

profano – expresso na busca pelo prazer. 

 

1.2. Dioniso 

 

Na cultura grega, e mais especificamente no cânone clássico, Dioniso – ou sob suas 

diversas denominações e associações, como: Baco, Iaco, Brômio, Zagreu, entre outros 

(Brandão, 1991) – não se distancia da essência sublime atribuída ao Boto na Amazônia. Com 

sua divindade submersa, o deus do vinho emerge como um ser sacralizado ao ser integrado ao 

panteão grego, vinculando os desejos carnais da experiência humana à sua representação 

hierática e imponente. Desse modo, ele sintetiza e equilibra sobrenatural por meio daquilo que 

é, em si mesmo, também material. 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
6 

 

A análise da figura de Dioniso, neste estudo, fundamenta-se prioritariamente nos 

pressupostos teóricos apresentados por Junito de Souza Brandão em sua obra Mitologia II 

(1991), que oferece uma abordagem sistemática e aprofundada das divindades gregas. Dentro 

desse escopo, a figura de Dioniso será examinada conforme as interpretações e estruturas 

mitológicas delineadas por Brandão, considerando sua complexidade como deus do êxtase, do 

vinho e da transgressão das fronteiras entre humano e divino, visto que toda a discussão sobre 

ele aqui desenvolvida estará restrita às perspectivas mitológicas apresentadas nessa referência. 

Brandão (1991) destaca Dioniso como um dos deuses olímpicos mais complexos, cujas 

categorizações são arbitrárias e marcadas por embates políticos. Essa resistência explica seu 

reconhecimento tardio no panteão grego, já que, no contexto ateniense, ele era o deus menos 

político – condição que retardou sua ascensão. Conhecido como o deus do vinho, do êxtase e 

do entusiasmo, encarnando os princípios do hedonismo (observado em As Bacantes, de 

Eurípides, pelo autor), essa divindade não se restringe apenas a esse campo libertino, sendo 

reconhecido, também, como divindade das plantações, em que rege as vinhas, as vegetações do 

campo e do ciclo vital da terra na primavera. É essa dualidade que, nas palavras do professor, 

criou um novo paradigma na mitologia grega:  

 

Antes de Dioniso, costuma-se dizer, havia dois mundos: o mundo dos homens e o 

inacessível mundo dos deuses. A metamórphosis foi exatamente a escada que permitiu 

ao homem penetrar no mundo dos deuses. Os mortais, através do êxtase e do 

entusiasmo, aceitaram de bom grado “alienar-se” na esperança de uma transfiguração 

(Brandão, 1991, p. 140). 

 

Como deus da metamorfose, Dioniso incorpora mais um título a si, o “deus do povo”. 

Como observa Brandão (1991, p. 134), ele surge como uma interseção entre os dois mundos 

mediante plenitude do êxtase. Seus ritos marcados pela embriaguez, pela dança e pela 

dissolução da consciência do sujeito permitem que o mortal experimente, como fuga ou 

renovação espiritual, o próprio sagrado. Tal título o revela como uma força acessível, que se 

manifesta na carne, no vinho e, principalmente, no frenesi coletivo, pois sua principal 

característica é sua universalidade. Assim, sua metamorfose é a essência de seu culto da 

transformação do humano que se transfigura no divino, e o divino se revela no mais terreno dos 

prazeres.  

Além disso, os devotos de Dioniso tinham como crença que, na posse de um fragmento 

de sacrifício – no caso o consumo, normalmente de um touro oferecido a ele –, lhes eram 

cedidos a benção da própria entidade, concebendo-os fertilidade e força – muito semelhante aos 

amuletos das crendices sobre os olhos e dentes do boto já citados. Assim como destaca Junito 

Brandão nesse trecho:  

 

O despedaçamento do touro, símbolo da força e da fecundidade, se de um lado 

representava os sofrimentos de Dioniso, dilacerado pelos Titãs, de outro, o 

fato de os e as Bacantes lhe beberem o sangue e comerem as carnes, pelo rito 

da Omofagia, inseparável do transe orgiástico, configurava a integração total 

e a comunhão com o deus (Brandão, 1991, p. 137). 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
7 

 

Estabelecer um paralelo entre essas entidades torna-se inevitável. Seus signos culturais 

refletem-se mutuamente como imagens nas águas, revelando profundas semelhanças –mas uma 

diferença crucial as separa: o Boto age na solidão noturna, envolvendo suas seduções em véus 

de mistério, enquanto Dioniso comanda encontros coletivos, transformando o excesso em 

experiência sagrada. Como demonstra Paes Loureiro em sua poesia, essas figuras mitológicas 

quase se fundem numa só identidade através dos elos poéticos que as unem, gêmeas em sua 

natureza paradoxal, conectadas por seus sacrilégios que os declinam e, ao mesmo tempo, 

ascendem, resultado de ambas essências contraditórias e transgressoras. 

 

2. Cavaleiro[s] do vale entreaberto em coxas no horizonte de algum ventre 

 

O poema “Hinos Dionisíacos ao Boto” é uma obra brasileira contemporânea que se 

dedica a homenagear o Boto, personagem importante do imaginário coletivo brasileiro. Esta 

criação é tecida pelas palavras do literato amazônida e pesquisador das artes e culturas João de 

Jesus Paes Loureiro, que poetiza a entidade em três hinos, elevando-a à expansão de sua 

simbologia. Dessa forma, a construção peculiar do autor permite-nos ampliar novas 

perspectivas sobre a essência elementar da identidade cultural desses povos marginais à 

sociedade, como ele destaca neste trecho de sua obra Conversão Semiótica: na Arte e na 

Cultura: 

 

Os mitos amazônicos, os “encantados” que habitam as “encantarias” – espécie de 

olimpo submerso nas águas dos rios da Amazônia – são compreendidos por sua 

aparência estetizada e por meio dela garantem a força abstrata de sua duração. Eles 

não falam, não dialogam, não sentenciam, eles não emitem preceitos morais. 

Revelam-se como imagens de pura aparência. Uma espécie de epifania. Atravessam 

as galerias do imaginário ribeirinho como iluminações, numa etnocenografia 

hierofânica, um puro deslizar de alegorias (Loureiro, 2007, p. 26). 

 

Ao resgatar o mito do Boto em sua poesia, o autor materializa esses seres encantados 

que emergem das águas como hierofanias da Amazônia. Esses mitos, tal qual os ritos 

dionisíacos, não são instrumentos moralizantes ou meramente pedagógicos, como ele mesmo 

diz: são “imagens de pura aparência” (essenciais) que movimentam muito mais que a memória 

ribeirinha, mas as vidas deles como manifestações inerentes. Agora, esse diálogo universalista 

com a cultura nortista, em especial em suas expressões literárias, projeta em si, sob suas fortes 

e exóticas raízes, estruturas representativas e arquetípicas da psique do homem dessa região, e 

não apenas dela. 

No poema em questão, em sua dimensão fictícia, percebe-se a aproximação dessas 

figuras anacrônicas que, no entanto, correspondem a valores simbólicos parecidos. Paes 

Loureiro, em sua teoria da Conversão Semiótica (2007), descreve esse dinamismo da seguinte 

maneira: 

 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
8 

 

Creio que a conversão semiótica se dá, em À la Recherche du Temps Perdu, 

na transfiguração dos signos da memória em linguagem simbólica, isto é, em 

literatura. Uma delicada e profunda operação semiótica pela complexidade 

nela contida e, sobretudo, pela fina estilística revelada. Não se trata de uma 

exposição da memória involuntária, mas o relato de um aprendizado – mais 

precisamente do aprendizado de um homem de letras, afirma Deleuze (GD., 

1983, pg. 4). Proust revela essências da existência através da memória, mas 

no nível da superioridade da arte e, nesse caso, literária, dando-nos a 

impressão de que a obra de arte é o único meio de descobrir tempo perdido 

(GD., 1983, pg. 44) (Loureiro, 2007, p. 29). 

 

Nos hinos, essa conversão semiótica se manifesta pela transfiguração do mito do Boto 

em linguagem literária, transformando um signo folclórico em um símbolo mais amplo e 

complexo pela arte, o que constitui a conversão cultural. Ao incorporar referências, sobretudo 

gregas, e ao mesclar narrativas orais com a estilística poética do texto escrito, o Loureiro 

promove uma intertextualização entre culturas. Assim, suas palavras transcendem os limites 

originais do mito, expandindo-se em camadas de significação que reverberam novos signos 

correlacionados. 

Nessa transmutação semiótica, a literatura se consolida como meio cristalizante desse 

processo pela performatividade estética com as narrativas orais. Dessa forma, atualiza na 

cultura amazônica os mesmos paradoxos que o deus grego Dioniso encarnava – o êxtase como 

signo de transcendência e das transgressões pelo sagrado. Neste processo, conforme a leitura 

que Loureiro faz de Proust, a poesia de Paes Loureiro faz um resgate do “tempo perdido” através 

da arte, revitalizando o “mito vivo”, ampliando sua significação no contexto contemporâneo. 

Essa ressignificação fica evidente no seguinte excerto do “Hino I”: 

 

Oh! Monarca de menarcas, 

grão-senhor do rio dos encantados, 

comandante investido no poema. 

Tu que és sempre um salto 

no abismo da paixão de ser, 

serás um deus 

ou modelagem humana de um desejo? 

Tu que aos homens te assemelhas 

para ser dessemelhante dentre os homens. 

(Loureiro, 2017, p. 176) 
 

Ao evocá-lo por “Oh! Monarca de menarcas, grão-senhor do rio dos encantados”, 

Loureiro eleva o Boto a uma posição de prestígio, vinculando-o ao imaginário dos “encantados” 

como o mais soberano dentre eles e, também, o aproxima dos rituais dionisíacos – nos quais se 

eram oferendadas jovens – e coincide com as primeiras menstruações (menarcas). Essa 

associação entre as entidades se intensifica no verso “um salto no abismo da paixão de ser”, em 

que a paixão retrata a consumação do êxtase e a efemeridade do desejo (o coito) que também 

era comum aos cultos consagrados ao deus grego. 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
9 

 

Já no verso “serás um deus ou modelagem humana de um desejo?”, o Boto é questionado 

à sua natureza sobrenatural. Como ser multifacetado – “semelhante aos homens para ser 

dessemelhante”, sendo tão próximo dos homens como o “deus do povo” era (Brandão, 1991, p. 

134) –, sua ambiguidade se desdobra na dupla literaturização do mito: enquanto figura 

sacralizada, elevada à condição de deus, e enquanto metáfora do desejo, expressão simbólica 

de anseios humanos que transcendem o folclore regional e adentram o espaço da psique 

coletiva. 

Assim, a conexão entre as entidades revela um processo de conversão semiótico em que 

objetos distintos são ressignificados em posições simbólicas análogas. Essa transfiguração 

ocorre em dois eixos, (a) estruturais, recolhendo as tradições orais para a escrita, e (b) 

referenciais (cultural/temporal), de contextos históricos originais para uma contemporaneidade 

dialógica reconstruída. Como destaca Loureiro neste trecho: 

 

Cada situação abre condições contextuais na trama dessa teia cultural, em que 

os objetos (ou a realidade) sejam apreendidos de modos diferentes, 

harmonizando e enriquecendo as relações entre o homem e sua realidade. O 

que muda não é a materialidade dos objetos, mas a sua relação simbólica com 

os homens. [...] A conversão semiótica configura-se como um estado de 

aparência que tem a constituição de essência. O objeto torna-se aquilo que é 

recebido sob a dominante desta ou daquela função. É um estar que se torna 

uma forma de ser. Um parecer-ser que se torna ser (Loureiro, 2007, p. 57). 

 

Esse processo, conforme desenvolvido na seção “A Conversão Semiótica ou o Livre 

Jogo de uma Finalidade sem Fim” da teoria da Conversão Semiótica (Loureiro, 2007), envolve 

uma transformação na função dominante do objeto-signo – conceito originalmente 

parametrizado por Mukarovsky (1981 apud Loureiro, 2007). No poema, o elemento 

originalmente mágico-religioso (entidade parte de uma cosmovisão identitária) transfigura-se 

em estético (poema), redefinindo sua hierarquia semiótica conforme a demanda cultural que o 

acessa. Em seu lugar simbólico atualmente ocupado, seja preservado ou remodelado, sua 

essência se mantém.  

Essa remodelação da essência pode ser observada no seguinte fragmento do “Hino 2”: 

 

Eu te consagro  

aqui grande esperado, 

que a eterna espera faz teu ser eterno. 

Oh! filho de Dioniso, neto de Selene. 

Errante cavaleiro do sagrado 

instalado em palavra que te instala 

como tronco submerso em rio de encantarias 

(Loureiro, 2017, p. 179) 

 

O verso “instalado em palavra que te instala” evidencia o mito migrando para a função 

poética em que a palavra o revela como objeto autônomo. O núcleo simbólico original 

(referenciado com o “tronco submerso”) se mantém, mas sua relação com os humanos muda, 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
10 

 

pois o Boto, antes entidade regional e cultural, vira símbolo literário do desejo associado ao 

ícone do prazer grego pela filiação mítica: “filho de Dioniso”. Essa hereditariedade amplia-se 

com “neto de Selene”, metáfora que o vincula à deusa lunar da Grécia, reforçando seu caráter 

noturno e enigmático. 

Neste outro corte, “a eterna espera faz teu ser eterno”, é mostrado como a entidade se 

atualiza com a chegada à contemporaneidade, apesar de “errante”, em nova forma/estrutura e 

novas relações simbólicas, guarda sua gênese – “rio de encantarias”, ou seja, os rios 

amazônicos. Sua forma mutável e sua essência imaculada provam que, na arte, a cultura resiste 

e expande-se, porque “o que muda não é o objeto, mas sua relação simbólica com os homens” 

(Loureiro, 2007. p 57). 

 

Divindade recolhida na palavra. 

palavra-templo que te abriga e de onde 

errante sacerdote de Dioniso 

vagas na margem dos rios e do desejo 

polinizado nos lábios que te chamam. 

(Loureiro, 2017, p. 182) 

 

No Hino final, a expressão “Divindade recolhida na palavra” marca a etapa da 

transformação do mito em poesia. Aqui, a “palavra-templo” consagra-o como santuário que 

abriga o sagrado, e implementa uma roupagem nova aos rituais com cerimônias verbais. 

Quando o Boto é chamado de “errante sacerdote de Dioniso”, revela-se sua natureza ainda 

divina (“sacerdote”), mas agora não fixada apenas àquele mundo. Sua errância (tantas vezes 

chamado de “errante”) não é perda, mas adaptação criativa representativa de sua migração para 

o domínio estético. 

A passagem “polinizado nos lábios que te chamam” desvela o mecanismo de 

perpetuação das vozes que ainda o mantém vivo. Cada chamado (“lábios que te chamam”) 

reativa o arquétipo, como metáfora para o anseio do prazer quase que como gemidos de 

orgasmos constantes. Assim, “recolhido na palavra”, o Boto completa sua jornada de entidade 

regional a símbolo literário universal, nutrido pelo sopro daqueles que o recriam. Essa 

metamorfose inerente à entidade confirma o princípio de Massaud Moisés sobre o texto poético: 

 

E as palavras dependentes, por sua vez, resultariam do desdobramento da 

palavra-chave, como se o poeta escrevesse o poema para desvendar o 

conteúdo da metáfora-matriz, mas realizando um desvendamento que lhe 

respeita a íntima natureza, isto é, de ser metáfora geradora de outras metáforas 

(Moisés, 1995, p. 42). 

 

O Boto, Don Juan das águas, transcende o regionalismo ao transfigurar-se, como 

Dioniso. Irmãos no êxtase – um nos ritos orgiásticos, outro nas noites dos rios –, ambos 

encarnam deuses, simbolicamente hedonistas, em que o prazer surge como espelho identitário, 

em que o deleite do outro reflete o próprio ser. Assim, na literatura amazônica, os “encantados” 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
11 

 

como o Boto dissolvem fronteiras entre o físico e o sagrado, consagrando o êxtase como via de 

transcendência. 

 

3. Errante sacerdote de Dioniso 

 

Representando o prazer como princípio, meio e fim, o Boto, sobretudo na obra de Paes 

Loureiro, surge como símbolo arquetípico que encarna uma filosofia milenar: o hedonismo. 

Aliado a Dioniso, esta entidade amazônica poetizada representa a busca pelo êxtase, trazendo 

para a sua construção literária traços dessa doutrina que já eram observados em seu contexto 

cultural de origem. 

O poema nos remete à ideia, consolidada por Julia Kristeva citado por Samoyault 

(2008), de que todo texto é um “mosaico de citações”, que absorve e transforma, consciente ou 

inconscientemente, outras narrativas. Em “Hinos Dionisíacos ao Boto”, por exemplo, o próprio 

título sugere uma celebração de Dioniso dedicada ao boto, conectando as tradições mitológicas 

atreladas às duas figuras. Essa percepção é reforçada por Todorov (1970) pela ideia de que toda 

obra poética e toda análise literária são, inevitavelmente, um produto do seu tempo e de sua 

cultura, cujo significado é construído na teia de relações com todos os outros textos e formas 

de saber que a cercam. 

No artigo “Em busca do prazer: Percurso evolutivo do pensamento hedonista”, 

Christopher Smith Bignardi Neves (2021) traça um panorama histórico dessa filosofia desde 

Sócrates até Michel Onfray, das definições clássicas até o pensamento contemporâneo. Sua 

análise destaca como o hedonismo permanece na essência da existência humana, apesar da 

longa trajetória e remodelação das dinâmicas sociais.  

Em Os Arquétipos e o Inconsciente Coletivo, Carl Jung (2002) apresenta os arquétipos 

como padrões psíquicos, em estruturas profundas que sistematizam as experiências humanas. 

Essas imagens basilares – como o Herói, a Mãe ou o Sábio – surgem repetidamente em mitos, 

sonhos e expressões culturais de diferentes civilizações, revelando um substrato comum à 

psique dos sujeitos.  

Para Paes Loureiro, o Boto assume uma função arquetípica análoga à de Dioniso na 

Grécia Antiga. Contudo, longe de ser um hedonista clássico – nos moldes de Epicuro ou mesmo 

Sócrates –, o Boto encarna um hedonismo transgressor: seu prazer, tal como o de Dioniso 

durante as Bacanais, subverte a moralidade em nome da celebração do instante, aproximando-

se de uma concepção mais moderna do hedonismo, como aquela proposta por Onfray e La 

Mettrie. Em “Hinos Dionisíacos ao Boto”, Paes Loureiro transcende a mera figura folclórica, 

elevando-a à condição de alegoria universal do gozo humano – como fica explícito em sua 

descrição: 

 

O Boto é um encantado da metamorfose por excelência, expansão de uma 

espécie de êxtase dionisíaco, que deixa as mulheres fora de si mesmas, 

fazendo-as esquecer todas as normas para seguir somente o impulso ardoroso 

desse ser de puro gozo, de amor sem ontem nem amanhã. Esse ato puro de 

prazer que em si mesmo se encerra, que é forma e conteúdo de si mesmo e 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
12 

 

que se estrutura esteticamente como mito. Momento de personificação da 

alegoria do amor (Loureiro, 2015, p. 2013). 

 

Ele personifica o hedonismo como aquele que em “si mesmo se encerra” – prazer 

autossuficiente, ou seja, o próprio prazer. Essa universalização do personagem remete ao 

conceito de inconsciente coletivo, formulado por Carl Jung, no qual se encontram arquétipos 

como o de Dioniso. Como expressa o teórico: 

 

Podemos admitir sem hesitação que a atividade humana é em grande escala 

influenciada por instintos – abstração feita das motivações racionais da mente 

consciente. Quando se afirma que nossa fantasia, percepção e pensamento são 

do mesmo modo influenciados por elementos formais inatos e universalmente 

presentes, parece-me que uma inteligência normal poderá descobrir nessa 

idéia tanto ou tão pouco misticismo como na teoria dos instintos (Jung, 2002, 

p.54-55). 

 

No poema, o Boto encarna esses “elementos formais inatos” – tornando-se expressão 

amazônica de um padrão psíquico universal, o arquétipo hedonista manifestado em 

performances culturais. Essa universalidade ressoa a perspectiva de Campbell (1990) sobre 

mitos como mediadores, levando-nos a uma compreensão ampliada, mostrando como eles 

catalisam demandas coletivas e individuais. Assim, o boto, em sua metamorfose, simboliza a 

tensão dialética entre ruptura e pertencimento. Ele é, ao mesmo tempo, ruptor e integrador, pois 

seu êxtase só existe em contraste com a ordem estabelecida que o reprime: 

 

Em sua forma-vida, o indivíduo é necessariamente mera fração e distorção da 

imagem total do homem. [...] ele não pode ser tudo. Por conseguinte, a 

totalidade a plenitude do homem não se acha no membro separado, mas no 

corpo da sociedade como um todo; o indivíduo pode ser, tão-somente, um 

órgão. Do seu grupo ele derivou suas técnicas de vida, a língua por meio da 

qual pensa, as idéias por meio das quais prospera; do passado da sociedade 

procedem os genes que lhe formam o corpo. Se se atrever a apartar-se, [...] ele 

apenas romperá o vínculo com as fontes de sua existência. (CAMPBELL, 

1997, p. 191) 

 

Em suma, a obra de Loureiro transforma o Boto em símbolo universal do hedonismo, 

conectando-o ao arquétipo dionisíaco. O desejo de libertação, o prazer sem culpa e o conflito 

entre indivíduo e sociedade retratam essa entidade das águas que tanto seduz e encanta os rios 

amazônicos. Assim, o Boto revela-se como espelho da psique humana em sua busca pelo êxtase 

absoluto. 

 

Conclusão 

 

Esta análise permitiu explorar as complexas camadas simbólicas que conectam o Boto 

amazônico a Dioniso, revelando como Paes Loureiro opera uma conversão semiótica que 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
13 

 

transcende o folclore regional. A presente abordagem tornou-se necessária pois, embora 

diversos trabalhos já descrevem com precisão a estrutura gramatical ou fônica do poema, tais 

análises, por si só, não foram suficientes para desvelar a beleza estética da obra. Na poesia ora 

estudada, o poeta nos mostra, por meio da conversão semiótica, que tanto em Dioniso quanto 

no Boto temos uma independência narrativa e uma liberdade interior que os constitui como um 

“outro”: estranho mais igual.  

Ao revelar as correspondências arquetípicas entre o Boto e Dioniso – hedonismo 

transgressor, metamorfose e sagrado-profano –, esta pesquisa, ancorada em Cascudo (1998; 

2012) e Loureiro (2007; 2015), explicita analogias que expõem o pulsar de mitos que tecem, 

nas raízes do imaginário, a universalidade intrínseca do humano. A ressignificação literária 

operada por Loureiro, com lexias como “filho de Dioniso” e “errante sacerdote”, não é mera 

transposição, mas alquimia simbólica – em que o regional se transfigura em atemporal, 

ressoando a Conversão Semiótica (Loureiro, 2007) como ato de resistência poética e identitária. 

As hipóteses iniciais confirmaram-se ao sustentar o fulcro arquetípico em comum 

(hedonista) e a subversão de hierarquias culturais, ao situar a Amazônia como fonte de saberes 

simbólicos relevantes. Contudo, as dificuldades em encontrar acervos organizados sobre o Boto 

e a escassa discussão crítica sobre sua figura limitaram a profundidade da investigação, 

reforçando a necessidade de estudos que valorizem mitos não canônicos. 

Ao afirmar que “o boto sedutor é um mito de convergência europeia”, Cascudo (1998, 

p. 184) não nega a autenticidade da figura folclórica, mas destaca sua natureza híbrida, fruto de 

um processo histórico marcado por encontros culturais. Essa perspectiva ressalta a necessidade 

de analisar os mitos regionais como construções dinâmicas, onde se entrelaçam resistência, 

adaptação e reinvenção simbólica. Ao encerrar o artigo com essa reflexão, evidencia-se que a 

literatura amazônica, ao ressignificar o Boto, não o cristaliza como relíquia do passado, mas o 

revitaliza como narrativa em constante transformação. Assim, a obra de Paes Loureiro celebra 

a herança cultural sob um diálogo atemporal nessa intercessão entre o passado e o presente. 

Portanto, como proposto na introdução, esta pesquisa revela os mecanismos pelos quais 

a literatura amazônica dialoga com tradições universais sem perder sua singularidade, 

estabelecendo um novo paradigma pós-colonial. O Boto, “recolhido na palavra” por Loureiro, 

personifica o hedonismo que “em si mesmo se encerra”, tornando-se metáfora do desejo 

humano atemporal. Sua errância entre rios e versos – assim como a de Dioniso entre vinho e 

êxtase – confirma a permanência de arquétipos que desafiam fronteiras geográficas e temporais. 

A obra de Loureiro, portanto, potencializa um mito local, reinserindo-o no cânone literário 

como voz de resistência e celebração da cultura amazônica. 

 

Referências  

 

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega: Volume II. 4ª ed. Petrópolis: Vozes, 1991. 

 

CÂMARA CASCUDO, Luís da. [1954] Dicionário do folclore brasileiro. 10ª ed. Rio de 

Janeiro: Ediouro, 1998, ISBN 85-00-80007-0. p. 181-185 

 



 

 
DARANDINA revisteletrônica | Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos 

Literários - UFJF | Vol. 18 - N. 1 
14 

 

CÂMARA CASCUDO, Luís da. Literatura oral no Brasil. 1ª edição digital. São Paulo: 

Global Editora, 2012. 

 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. Tradução de Adail Ubirajara Sobral. São Paulo: 

Cultrix/Pensamento, 1997. Título original: The hero with a thousand faces. 

 

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. Tradução de Pola Civelli. 1ª ed. São Paulo: Perspectiva, 

1972. 

 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo: sobre os arquétipos do 

inconsciente coletivo. Tradução de Maria Luíza Appy e Dora Mariana R. Ferreira da Silva. 2ª 

ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. ISBN 85-326-2354-9. Título original: Die Archetypen und 

das kollektive Unbewusste. p. 51-63. 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. A conversão semiótica: na Arte e na Cultura. Edição 

trilíngue. Belém: EDUFPA, 2007. 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura Amazônica: uma poética do imaginário. 4ª ed. 

Belém: Cultural Brasil, 2015. 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Hinos Dionisíacos ao Boto. In: Encantarias da Palavra. 

Belém: EDUFPA, 2017. p. 173 – 182. 

 

MOISÉS, Massaud. Análise Literária. São Paulo: Cultrix, 1995. 

 

NEVES, Christopher Smith Bignardi. (2021). Em busca do prazer: Percurso evolutivo do 

pensamento hedonista. Revista Paranaense De Filosofia, 1(1), 137–166. 

https://doi.org/10.33871/27639657.2021.1.1.5886 

 

SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Trad. Sandra Nitrini. São Paulo: Aderaldo & 

Rothschild, 2008. 

 

TODOROV, Tzvetan. Estruturalismo e poética. São Paulo: Cultrix, 1970. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Data de submissão: 25/06/2025 

Data de aceite: 10/11/2025 


